
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Werkboek… Werkboek

Een cursus In wonderen
Vroege lessen: Lessen 181 - 220
Voorbij verdedigingen tot vrijheid]
Werkboek
 
Een cursus In wonderen
Vroege lessen: Lessen 181 - 220
Voorbij verdedigingen tot vrijheid

[image: NOEL CLEVE NOEL CLEVE]
NOEL CLEVE

[image: logo eciw 2.png]

 
 
￼

[image: De Werkboeklessen van ECIW bevatten heel veel stof tot nadenken, met per les: lange uitgebreide commentaren, een volledige geleide meditatie, een bijpassend gebed en talrijke praktische oefeningen.… De Werkboeklessen van ECIW bevatten heel veel stof tot nadenken, met per les: lange uitgebreide commentaren, een volledige geleide meditatie, een bijpassend gebed en talrijke praktische oefeningen. 

Op het eerste gezicht lijkt dat haast ondoenbaar om dagelijks te verwerken. Voel je niet verplicht om alles te doen en kies wat jij op dit moment nodig hebt. 

Een verplichting mag het nooit zijn en je mag je zeker nooit schuldig voelen als je denkt dat je er te weinig tijd aan besteed. 

Deze verdieping van de Werkboeklessen zijn enkel een uitnodiging en een kans om met heel veel vreugde de lessen nog beter te integreren in je dagelijks leven.

Klik op het onderlijnde lesnummer om hiermee de specifieke werkboekles te openen.

]
❖De Werkboeklessen van ECIW bevatten heel veel stof tot nadenken, met per 
les: lange uitgebreide commentaren, een volledige geleide meditatie, een 
bijpassend gebed en talrijke praktische oefeningen. 
 
❖Op het eerste gezicht lijkt dat haast ondoenbaar om dagelijks te verwerken. 
Voel je niet verplicht om alles te doen en kies wat jij op dit moment nodig 
hebt. 
 
❖Een verplichting mag het nooit zijn en je mag je zeker nooit schuldig voelen 
als je denkt dat je er te weinig tijd aan besteed. 
 
❖Deze verdieping van de Werkboeklessen zijn enkel een uitnodiging en een 
kans om met heel veel vreugde de lessen nog beter te integreren in je 
dagelijks leven.
 
❖Klik op het onderlijnde lesnummer om hiermee de specifieke werkboekles te 
openen.


 
 
© Noël Cleve
 
 
•Werkboek: https://www.werkboek-eciw.be
•Een cursus in wonderen: https://www.eciw.eu
 
 
￼

 


Cursusboek: “Een cursus in wonderen”







 
Cursusboek: “Een cursus in wonderen”





 
 
 
Niets werkelijks kan bedreigd worden.
Niets onwerkelijks bestaat.
Hierin ligt de vrede van God.


 
Inleiding 
11
HET WERKBOEK 
18
Inleiding tot Lessen 181-200: 
24
Les 181 
39
“Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij.” 
39
Les 182 
55
“Ik zal een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan.” 
55
Les 183 
72
“Ik roep Gods Naam aan en de mijne.” 
72
Les 184 
89
“De Naam van God is mijn erfgoed.” 
89
Les 185 
106
“Ik verlang de vrede van God.” 
106
Les 186 
127
“De verlossing van de wereld hangt af van mij.” 
127
Les 187 
150
“Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf.” 
150
Les 188 
176
“De vrede van God straalt nu in mij.” 
176
Les 189 
200
“Ik voel de Liefde van God nu in mij.” 
200
Les 190 
226
“Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn.” 
226


[image: INHOUDSOPGAVE INHOUDSOPGAVE]
INHOUDSOPGAVE

[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]

Les 191 
253
“Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.” 
253
Les 192 
281
“Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet.” 
281
Les 193 
308
“Alles is een les die God me graag ziet leren.” 
308
Les 194 
325
“Ik leg de toekomst in Gods Handen.” 
325
Les 195 
346
“Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga.” 
346
Les 196 
366
“Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen.” 
366
Les 197 
387
“Ik kan alleen maar mijn eigen dankbaarheid oogsten.” 
387
Les 198 
412
“Alleen mijn veroordeling verwondt me.” 
412
Les 199 
438
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.” 
438
Les 200 
471
“Er is geen vrede dan de vrede van God.” 
471
HERHALING VI 
500
“Lessen 181 - 200” 
500
Les 201 
539
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
539
“Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij.” 
539
Les 202 
565


[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]

“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
565
“Ik zal een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan.” 
565
Les 203 
593
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
593
“Ik roep Gods Naam aan en de mijne.” 
593
Les 204 
623
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
623
“De Naam van God is mijn erfgoed.” 
623
Les 205 
655
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
655
“Ik verlang de vrede van God.” 
655
Les 206 
687
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
687
“De verlossing van de wereld hangt af van mij.” 
687
Les 207 
723
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
723
“Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf.” 
723
Les 208 
758
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
758
“De vrede van God straalt nu in mij.” 
758
Les 209 
797
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
797
“Ik voel de Liefde van God nu in mij.” 
797
Les 210 
834


[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Vierkant Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]

“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
834
“Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn.” 
834
Les 211 
872
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
872
“Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.” 
872
Les 212 
896
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
896
“Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet.” 
896
Les 213 
928
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
928
“Alles is een les die God me graag ziet leren.” 
928
Les 214 
961
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
961
“Ik leg de toekomst in Gods Handen.” 
961
Les 215 
995
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
995
“Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga.” 
995
Les 216 
1006
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
1006
“Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen.” 
1006
Les 217 
1015
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
1015
“Ik kan alleen maar mijn eigen dankbaarheid oogsten.” 
1015
Les 218 
1024


[image: Vierkant Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]


“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
1024
“Alleen mijn veroordeling verwondt me.” 
1024
Les 219 
1034
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
1034
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.” 
1034
Les 220 
1044
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij.” 
1044
“Er is geen vrede dan de vrede van God.” 
1044
lessen 201 - 220 
1054


[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Inleiding
Een Cursus in Wonderen: 
 

 
 
Ontstaan en Achtergrond
"Een Cursus in Wonderen" (ook wel ECIW of De Cursus 
genoemd) is een spiritueel werk dat tussen 1965 en 1972 tot stand 
kwam via psychologe Helen Schucman. Ze schreef het manuscript 
naar eigen zeggen niet zelf, maar kreeg de tekst innerlijk 
gedicteerd door wat zij omschreef als een "innerlijke stem" die zij 
identificeerde als Jezus. William Thetford, een collega van 
Schucman aan het Columbia-Presbyterian Medical Center in New 
York, hielp haar bij het uitwerken van het manuscript. Beide 
academici hadden een achtergrond in de psychologie en geen 
specifieke religieuze agenda toen ze aan dit project begonnen.
Het is opmerkelijk dat Schucman zelf aanvankelijk sceptisch 
was over de bron van de teksten en zelfs worstelde met de inhoud 
ervan. Desondanks bleef ze gedurende zeven jaar trouw aan het 
proces van "luisteren en opschrijven”.
[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


Structuur en Inhoud
"Een Cursus in Wonderen" bestaat uit vier delen:
	Het Tekstboek (689 pagina's): Hierin wordt stap voor 

stap de theoretische basis van de Cursus uiteengezet.
	Het Werkboek voor Studenten (491 pagina's): Bevat 

365 lessen (één voor elke dag van het jaar) bedoeld om de 
lezer via een praktisch proces van "vergeving" te leiden.
	Het Handboek voor Leraren (94 pagina's): Biedt 

aanvullende richtlijnen voor diegenen die de principes van 
de Cursus aan anderen willen doorgeven.
	Aanvullingen: Extra materiaal dat later is toegevoegd 

aan de oorspronkelijke teksten.
De Cursus is opgezet als een zelfstudieprogramma dat de lezer 
systematisch begeleidt naar wat het boek beschrijft als een 
"innerlijke transformatie". 
 
Filosofische Kern en Spirituele Visie
De kern van "Een Cursus in Wonderen" is gebaseerd op een 
radicaal non-dualistische visie. De belangrijkste uitgangspunten 
zijn:
	Non-dualisme: Het kosmische veld dat "Liefde" of "God" 

wordt genoemd is het enige wat werkelijk bestaat. De 
fysieke, materiële wereld wordt gezien als een projectie van 
de geest en niet als fundamentele realiteit.
	Vergeving als transformatie: In de Cursus heeft 

vergeving een specifieke betekenis die afwijkt van het 
gangbare begrip. Het wordt gedefinieerd als "het herkennen 
dat wat jij dacht dat je broer jou had aangedaan, in 
werkelijkheid niet gebeurd is." Deze radicale vorm van 


vergeving is bedoeld om de illusies van afgescheidenheid te 
doorbreken. 
	Van angst naar liefde: Een centraal thema is de 

verschuiving van een op angst gebaseerd bewustzijn naar een 
op liefde gebaseerd bewustzijn. De Cursus stelt dat angst 
onze natuurlijke staat van liefde heeft vertroebeld.
	Wonderen: In de context van de Cursus zijn "wonderen" 

geen bovennatuurlijke gebeurtenissen, maar verschuivingen 
in perceptie waardoor we de werkelijkheid door de ogen van 
liefde in plaats van angst kunnen zien.
 
Relatie tot Andere Spirituele Tradities
"Een Cursus in Wonderen" bevat elementen uit verschillende 
spirituele tradities:
	Christelijke terminologie: De Cursus gebruikt veel 

christelijke begrippen en symbolen, hoewel deze interpretatie 
vaak verschilt van traditionele christelijke leerstellingen. Zo 
wordt Jezus niet primair gezien als een historische figuur 
maar als een symbool van de perfecte eenheid met God.
	Oosterse filosofie: Er zijn sterke parallellen met non-

dualistische filosofieën uit de oosterse tradities zoals Advaita 
Vedanta en bepaalde stromingen binnen het boeddhisme, 
met name in de opvatting over de illusoire aard van het ego 
en de materiële werkelijkheid.
	Moderne psychologie: De Cursus integreert concepten 

uit de psychoanalyse van Freud en Jung, maar plaatst deze in 
een spiritueel raamwerk.
De Cursus neemt een unieke plaats in binnen het spirituele 
landschap. Het is geen religie, noch een zuiver filosofisch werk of 


psychologisch handboek, maar een combinatie die elementen van 
al deze benaderingen bevat. 
 
Praktische Toepassing
Het Werkboek van "Een Cursus in Wonderen" is specifiek 
ontworpen voor praktische toepassing in het dagelijks leven. De 
365 lessen zijn bedoeld om geleidelijk de manier waarop de 
student de wereld waarneemt te transformeren. Deze lessen 
variëren van eenvoudige gedachte-oefeningen tot diepgaandere 
meditaties en reflecties.
Enkele kernprincipes voor praktische toepassing zijn:
	Mindfulness: Bewust worden van gedachtepatronen die 

op angst gebaseerd zijn.
	Vergeving: Het toepassen van de Cursus' definitie van 

vergeving in dagelijkse situaties.
	Ego-observatie: Het herkennen van de werking van het 

ego zonder ermee te identificeren.
	Wonderen ervaren: Het cultiveren van verschuivingen in 

perceptie die de wereld door de lens van liefde laten zien.
De praktische benadering van de Cursus wordt door velen als 
een van de krachtigste aspecten ervan ervaren. In plaats van louter 
theoretische kennis biedt het concrete oefeningen die beogen een 
innerlijke transformatie teweeg te brengen. 
 
Invloed en Receptie
"Een Cursus in Wonderen" heeft sinds de publicatie in 1976 
een grote invloed gehad op het spirituele landschap, met name in 


het Westen. Het werk heeft miljoenen mensen wereldwijd bereikt 
en wordt door velen beschouwd als een levensveranderend boek.
 
Bekende aanhangers en beïnvloede denkers:
	Marianne Williamson: Een van de meest prominente 

vertolkers van de Cursus. Haar bestseller "A Return to Love" 
is een toegankelijke interpretatie van de principes van ECIW.
	Eckhart Tolle: Hoewel hij niet expliciet een volgeling van 

de Cursus is, zijn er opvallende parallellen tussen zijn leer en 
de principes van ECIW, met name wat betreft het concept van 
het ego en het belang van aanwezig zijn in het nu.
	Deepak Chopra: Verwijst regelmatig naar de Cursus als 

een belangrijke inspiratiebron.
	Gary Renard en Gabrielle Bernstein: Moderne leraren 

die specialiseren in het vertalen van de principes van de 
Cursus naar praktische toepassingen voor het hedendaagse 
leven.
 
Kritiek:
De Cursus heeft ook kritiek ontvangen, met name vanuit 
traditioneel religieuze hoek. Enkele kritiekpunten zijn:
	Christelijke kritiek: Sommige christelijke theologen 

beschouwen de Cursus als strijdig met fundamentele 
christelijke leerstellingen, met name omdat de Cursus het 
bestaan van zonde in traditionele zin ontkent. 
	Wetenschappelijke kritiek: Vanuit wetenschappelijk 

perspectief is er kritiek op het gebrek aan empirische 
onderbouwing voor de metafysische claims van de Cursus.


	Praktische bezwaren: Sommigen vinden de taal en 

concepten van de Cursus te abstract en moeilijk toe te passen 
in het dagelijks leven, ondanks het Werkboek dat juist 
praktische oefeningen bevat.
 
Positionering binnen New Age en Moderne 
Spiritualiteit
Hoewel "Een Cursus in Wonderen" vaak wordt geassocieerd 
met de New Age-beweging, neemt het daarbinnen een enigszins 
aparte positie in. Het verschilt van veel New Age-benaderingen 
door:
	Systematische aanpak: De Cursus biedt een complete, 

gestructureerde spirituele leerweg in plaats van een 
verzameling losse concepten.
	Intellectuele diepgang: De teksten hebben een 

filosofische diepgang die in veel New Age-literatuur 
ontbreekt.
	Focus op innerlijke perceptie: In plaats van uiterlijke 

manifestatie (zoals de wet van aantrekking) benadrukt de 
Cursus innerlijke perceptuele verschuivingen.
In vergelijking met oosterse spirituele tradities deelt de Cursus 
het non-dualistische wereldbeeld, maar verschilt het in haar 
gebruik van westerse, christelijke terminologie en psychologische 
concepten. 
 
 
 
 


 
Conclusie
"Een Cursus in Wonderen" is een complex en diepgaand 
spiritueel werk dat een unieke integratie biedt van westerse en 
oosterse spiritualiteit, moderne psychologie en mystieke inzichten. 
Het presenteert een radicale visie op de aard van de werkelijkheid, 
het ego, vergeving en liefde die voor velen een levensveranderende 
impact heeft gehad.
De aantrekkingskracht van de Cursus ligt wellicht in zijn 
vermogen om diepgaande spirituele wijsheid te combineren met 
praktische toepasbaarheid in het dagelijks leven. Voor sommigen 
biedt het een antwoord op existentiële vragen die noch door 
conventionele religie noch door seculier denken volledig worden 
behandeld.
Tegelijkertijd vraagt de Cursus om een substantiële investering 
in tijd en toewijding. De teksten zijn niet altijd makkelijk 
toegankelijk en de principes kunnen uitdagend zijn voor mensen 
die zijn opgegroeid met meer traditionele religieuze of seculiere 
wereldbeelden.
Uiteindelijk is de waarde van "Een Cursus in Wonderen" voor 
een groot deel subjectief en afhankelijk van de persoonlijke 
resonantie die de lezer ervaart met de inhoud en praktijk ervan. 
Voor degenen die zich aangetrokken voelen tot de benadering kan 
het een krachtige gids zijn voor persoonlijke transformatie en 
spirituele groei.
 
 
 


HET WERKBOEK
Overzicht van lessen
181 tot en met 220

 
STRUCTUUR VAN LESSEN 181-220
Introductie (Les 181-200)
Deze lessen zijn "speciaal gericht op de versteviging van je 
bereidwilligheid om je zwakke inzet sterk te maken en je 
uiteenlopende doelstellingen tot één intentie samen te smeden." 
Belangrijke kenmerken:
•"Er wordt vooralsnog geen voortdurende en totale 
toewijding van je gevraagd. Maar jou wordt gevraagd nu te 
oefenen om het gevoel van vrede te bereiken dat een dergelijke 
volledige inzet, al is het maar met tussenpozen, je zal 
schenken."
•Focus op het verruimen van horizonten en het 
aanpakken van belemmeringen die je visie vernauwd 
hebben
[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


•Doel: "elke dag voor eventjes aan alle verdedigingen voorbij 
te gaan”
 
Voorbeelden van Individuele Lessen (181-200)
Les 181: Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij
•Focus op vertrouwen als fundament voor zelfvertrouwen
•"Wanneer je een broeder aanvalt, verklaar je dat hij beperkt 
wordt door wat jij in hem hebt gezien."
•Oefening: visie verschuiven van zonden naar 
zondeloosheid
 
Les 190: Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn
•"Pijn is een verkeerd perspectief. Wanneer ze in enige vorm 
ervaren wordt is dat een bewijs van zelfbedrog."
•"Het zijn alleen jouw gedachten die je pijn bezorgen. Niets 
buiten je denkgeest kan jou op enigerlei wijze schaden of 
verwonden."
•De les leert: "Pijn is illusie, vreugde werkelijkheid. Pijn is 
niets dan slaap, vreugde is ontwaken.”
 
Les 200: Er is geen vrede dan de vrede van God
•"Zoek niet verder. Je zult geen andere vrede vinden dan de 
vrede van God."
•"Kom thuis. Je hebt je geluk niet gevonden in uitheemse 
oorden en wezensvreemde vormen."
•"Vrede is de brug waarover ieder gaan zal die deze wereld 
achter zich wil laten."


Lessen 201-220: Herhalingslessen VI
Introductie (Les 201-220)
Deze herhaling heeft een speciale structuur:
Centrale Mantra: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want 
ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij." 
Oefenstructuur:
•"Voor deze herhaling nemen we elke dag maar één idee en 
oefenen dat zo vaak als mogelijk is."
•Minstens 15 minuten 's morgens en 's avonds
•Herinnering elk uur
•"Elk van deze ideeën, mits werkelijk geleerd, zou op zich 
voor verlossing voldoende zijn."
Speciale Kenmerken:
•De centrale mantra begint en eindigt elke dag
•"We zullen bij deze herhaling proberen alle woorden en 
speciale vormen van oefening te ontstijgen."
•"We sluiten slechts onze ogen en vergeten dan alles wat we 
meenden te weten en te begrijpen."
Bij Verleidingen: "Deze gedachte wil ik niet. In plaats daarvan 
kies ik ___." (het idee van die dag)
 
Voorbeelden van Herhalingslessen (201-220)
Les 201: Herhaalt Les 181 "Ik vertrouw mijn broeders, zij 
zijn één met mij."
•"Niemand is niet mijn broeder. Ik ben gezegend met de 
eenheid met het universum en met God."


Les 210: Herhaalt Les 190 "Ik kies de vreugde van God in 
plaats van pijn."
•"Pijn is mijn eigen idee. Het is geen Gedachte van God, maar 
een die ik gedacht heb los van Hem en van Zijn Wil."
Les 220: Herhaalt Les 200 "Er is geen vrede dan de vrede 
van God."
•"Laat me niet afdwalen van het pad van vrede, want ik 
verdwaal op iedere andere weg."
 
KERNTHEMA'S VAN LESSEN 181-220
1. Vertrouwen en Eenheid
•Vertrouwen in broeders als basis voor zelfkennis
•Erkenning van eenheid met alle schepping
2. Keuze voor Vreugde boven Pijn
•Pijn als illusie en verkeerd perspectief
•Vreugde als Gods Wil en onze ware natuur
3. Gods Vrede als Enige Vrede
•Geen andere vrede te vinden
•Vrede als brug naar de Hemel
4. Overstijging van het Lichaam
•"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
•Erkenning van wat God schiep
5. Overstijging van Verdedigingen
•Alle verdedigingen loslaten


•Aan woorden voorbijgaan
•Directe ervaring van vrijheid
 
PRAKTISCHE OEFENSTRUCTUUR
Voor Lessen 181-200:
•Dagelijkse focus op één kernles
•Oefenen met het verschuiven van waarneming
•Verwijderen van belemmeringen voor visie
Voor Lessen 201-220:
•Centrale mantra bij begin en einde van dag
•Elk uur herhalen
•Bij verleidingen: actief kiezen voor het dagidee
•Focus op ervaring boven woorden
•Volledige overgave aan de Heilige Geest als Leraar
 
DOEL VAN DEZE LESSEN
"Deze oefensessies zijn gerangschikt rond een centraal thema, 
waarmee we elke les beginnen en eindigen." Het ultieme doel is:
	Versteviging van toewijding aan het pad

	Verruiming van horizonten en visie

	Overstijging van verdedigingen en belemmeringen

	Directe ervaring van vrijheid en vrede

	Herinnering aan wat we werkelijk zijn



"VOORBIJ VERDEDIGINGEN TOT VRIJHEID"
"De Ervaring van Wat Voorbij Woorden Ligt"
Met twee duidelijke fasen:
Fase 1: Lessen 181-200
"Het Opheffen van Belemmeringen"
•Actief verwijderen van wat de visie vernauwt
•Ervaring van vrijheid, al is het maar tijdelijk
•Versterking van motivatie door directe ervaring
Fase 2: Lessen 201-220
"Ik Ben Niet Een Lichaam. Ik Ben Vrij"
•Herhaling en verdieping
•Volledig ontstijgen van structuur
•Directe overgave aan innerlijke Leraar
WAAROM DEZE BETITELING?
	Verankerd in de tekst zelf - gebruikt letterlijke citaten

	Beschrijft het proces - van belemmeringen naar vrijheid

	Omvat beide delen - erkent de tweeledige structuur

	Benadrukt ervaring - het kernthema van beide delen

	Praktisch en inspirerend - spreekt tot de intentie van de 

student
 
Samenvattend: Deze 40 lessen vormen een eenheid die 
studenten van conceptueel begrip naar directe ervaring leidt, van 
verdediging naar vrijheid, van identificatie met het lichaam naar 
herkenning van wat God schiep.


 
Inleiding tot Lessen 
181-200:
Voorbij Verdedigingen
 
De Reis Voorbij Woorden
 
Ons volgend stel lessen
is gericht op de versteviging
van bereidwilligheid —
zwakke inzet sterk maken,
uiteenlopende doelstellingen
tot één intentie smeden.
 
Geen voortdurende toewijding gevraagd,
alleen oefenen
voor het gevoel van vrede
dat volledige inzet schenkt,
al is het maar met tussenpozen.
 


 
 
 
 
 
 
 
 
Het verruimen van horizonten,
de directe aanpak van belemmeringen
die visie vernauwd hebben.
Woorden alleen kunnen
het gevoel van bevrijding
niet overbrengen.
 
Maar de ervaring van vrijheid,
wanneer rigoureuze controle
wordt opgegeven,
spreekt voor zich.
 
Elke dag voor eventjes
aan alle verdedigingen voorbij —
meer wordt er niet gevraagd.
Het zal voldoende zijn
om te garanderen
dat de rest zal komen.
 


Uitgebreid Commentaar op de Inleiding 
A.Het Doel: Van Zwakke Inzet naar Één Intentie
 
1. De Versteviging Van Bereidwilligheid
De inleiding opent met een duidelijke intentie: "Ons volgend 
stel lessen is speciaal gericht op de versteviging van je bereidwilligheid 
om je zwakke inzet sterk te maken en je uiteenlopende doelstellingen 
tot één intentie samen te smeden." 
Dit is opmerkelijk eerlijk. De Cursus erkent dat onze inzet zwak 
is en onze doelstellingen uiteenlopend. We zijn verdeeld, 
halfhartig, onzeker. Deze lessen zijn ontworpen om daar iets aan te 
doen.
Het doel is tweeledig:
	Zwakke inzet sterk maken - van twijfelachtige 

toewijding naar vaste bereidwilligheid
	Uiteenlopende doelstellingen tot één intentie 

smeden - van verdeeldheid naar eenheid van doel
 
2. Geen Totale Toewijding Gevraagd... Nog Niet
Dan komt een geruststellende mededeling: "Er wordt 
vooralsnog geen voortdurende en totale toewijding van je gevraagd." 
Het woord “vooralsnog" is cruciaal. Er wordt niet gezegd dat 
totale toewijding niet nodig is, maar dat het nu nog niet gevraagd 
wordt. Dit is pedagogische wijsheid: je vraagt niet wat de student 
nog niet kan geven.
In plaats daarvan: "Maar jou wordt gevraagd nu te oefenen om 
het gevoel van vrede te bereiken dat een dergelijke volledige inzet, al 
is het maar met tussenpozen, je zal schenken." 


Dit is briljant: niet permanente toewijding, maar tijdelijke 
momenten van volledige inzet. Proef het. Ervaar het. Al is het 
maar met tussenpozen.
3. Ervaring Als Garantie
En waarom deze aanpak? "Juist de ervaring hiervan garandeert 
dat jij je totale bereidwilligheid zult inzetten om de weg te volgen die 
de cursus uiteenzet." 
Dit is de pedagogie van de Cursus: niet overtuigen door 
argumenten, maar laten ervaren. Eenmaal geproefd, wordt de 
keuze vanzelfsprekend. De ervaring van vrede garandeert 
toekomstige bereidwilligheid.
 
B. De Methode: Verruimen van Horizonten
1. Belemmeringen Die Visie Vernauwen
De inleiding wordt specifiek over de methode: "Onze lessen zijn 
nu met name afgestemd op het verruimen van horizonten en op een 
directe aanpak van de speciale belemmeringen die jouw visie 
vernauwd hebben en te beperkt houden om jou de waarde van ons 
doel te laten zien." 
Let op:
•"verruimen van horizonten" - niet alleen dieper, maar 
wijder kijken
•"directe aanpak" - geen omwegen meer, rechtstreeks 
naar de kern
•"speciale belemmeringen" - specifieke obstakels die 
jouw visie beperken
•"te beperkt houden" - ze verhinderen dat je de waarde 
van het doel ziet


Als je het doel niet kunt zien, waarom zou je er dan naar 
streven? Dus moeten de belemmeringen eerst weg.
2. Kortstondige maar Doeltreffende Opheffing
Dan de aanpak: "We doen nu een poging deze belemmeringen op 
te heffen, hoe kortstondig ook." 
Weer die realistische pedagogie: "hoe kortstondig ook". We 
verwachten geen permanente opheffing in deze lessen. Maar zelfs 
een kort moment is genoeg.
3. Woorden Kunnen Het Niet Overbrengen
Nu komt een cruciaal inzicht: "Woorden alleen kunnen het 
gevoel van bevrijding waarmee dit gepaard gaat, niet overbrengen." 
De Cursus erkent de beperkingen van taal. Dit gevoel van 
bevrijding kan niet worden beschreven — het moet worden 
ervaren.
4. De Ervaring Spreekt Voor Zich
En daarom: "Maar de ervaring van vrijheid en vrede die ontstaat 
wanneer jij je rigoureuze controle over wat je ziet opgeeft, spreekt 
voor zich." 
Dit is de kern: rigoureuze controle opgeven. We houden 
krampachtig vast aan hoe we de wereld zien, aan onze 
interpretaties, aan ons gelijk. Deze lessen vragen ons die controle 
op te geven.
En wat gebeurt er dan? Vrijheid. Vrede. En deze ervaring 
"spreekt voor zich” — geen uitleg nodig.
5. Motivatie Door Ervaring
Het resultaat: "Jouw motivatie zal zo worden versterkt dat 
woorden niet meer zo belangrijk zijn. Je zult zeker zijn over wat jij 
wilt, en over wat geen waarde heeft." 


Dit is het doel: niet intellectuele overtuiging, maar existentiële 
zekerheid. Je weet wat je wilt. Je weet wat waardeloos is. Niet 
omdat iemand je dat verteld heeft, maar omdat je het ervaren 
hebt.
 
C. De Reis: Voorbij Woorden
1. De Reis Die Aan Woorden Voorbijgaat
De inleiding introduceert een prachtige metafoor: "En zo 
beginnen we onze reis die aan woorden voorbijgaat, door ons eerst te 
concentreren op wat jouw vooruitgang nog steeds in de weg staat." 
"Onze reis die aan woorden voorbijgaat” — een prachtige 
paradox. We gebruiken woorden om voorbij woorden te gaan. We 
leren om te ont-leren. We conceptualiseren om voorbij concepten 
te komen.
En we beginnen deze reis door te kijken naar obstakels. Niet 
door het doel na te jagen, maar door de belemmeringen te 
verwijderen.
2. De Verdedigende Houding Als Blokkade
Nu de diagnose: "De ervaring van wat voorbij een verdedigende 
houding ligt, blijft buiten je bereik zolang je het bestaan daarvan 
ontkent." 
De belemmering is een verdedigende houding. En het 
probleem is niet alleen dat we die houding hebben, maar dat we 
het bestaan ervan ontkennen.
"Het is er misschien, maar je kunt de aanwezigheid ervan niet 
accepteren." 
Dit is de werkelijke blokkade: ontkend dat we verdedigen. We 
denken dat we open zijn, terwijl we in werkelijkheid achter muren 
schuilen.


3. Eventjes Aan Alle Verdedigingen Voorbij
De oefening: "Dus proberen we nu elke dag voor eventjes aan alle 
verdedigingen voorbij te gaan." 
Let op de bescheidenheid: "elke dag” (consistentie) maar "voor 
eventjes” (korte momenten). En niet aan sommige verdedigingen 
voorbij, maar aan alle verdedigingen.
4. Meer Is Niet Nodig
En dan de geruststellende conclusie: "Meer wordt er niet 
gevraagd, want meer is er niet nodig. Het zal voldoende zijn om te 
garanderen dat de rest zal komen." 
Dit is de belofte: deze kleine, dagelijkse momenten zijn 
voldoende. Ze garanderen dat de rest zal volgen. Niet door je 
eigen inspanning om de rest te bereiken, maar omdat deze 
momenten vanzelf tot meer leiden.
 
D. De Kernboodschap
Deze inleiding bevat een volledige spirituele pedagogie:
	Eerlijke diagnose: onze inzet is zwak, onze doelen 

verdeeld
	Realistische verwachtingen: geen totale toewijding 

vereist, alleen momenten van volledige inzet
	Ervaringsgericht: niet overtuigen door woorden, maar 

door directe ervaring
	Obstakels verwijderen: focus op het wegnemen van 

belemmeringen, niet op het najagen van het doel
	Kleine stappen: elke dag eventjes, meer is niet nodig

	Garantie: deze kleine stappen waarborgen het 

uiteindelijke resultaat


Dit is geen militaire campagne van spirituele discipline, maar 
een zacht uitnodigen tot ervaring. Proef en zie. Laat voor een 
moment de controle los. Ervaar wat er gebeurt. De rest volgt 
vanzelf.
 
Geleide Meditatie (25-30 minuten)
Zoek een rustige plek waar je ongestoord kunt zijn. Zit 
comfortabel, rug recht maar ontspannen. Sluit zachtjes je ogen.
 
Deel 1: Erkenning van Verdeeldheid (5-7 minuten)
Begin met je adem te observeren. Laat gedachten komen en 
gaan zonder ze vast te houden.
Breng nu eerlijk je bereidwilligheid onder ogen. Stel jezelf de 
vraag: Hoe sterk is mijn inzet? Hoe verenigd zijn mijn 
doelstellingen?
Voel de verdeeldheid. Geen oordeel, alleen herkenning.
"Ons volgend stel lessen is speciaal gericht op de versteviging van 
je bereidwilligheid om je zwakke inzet sterk te maken en je 
uiteenlopende doelstellingen tot één intentie samen te smeden."
Erken dat je inzet zwak is. Erken dat je doelen verdeeld zijn. Dit 
is geen mislukking — dit is waar je nu bent.
Stilte (3 minuten)
 
Deel 2: De Uitnodiging tot Ervaring (5-7 minuten)
Nu breng je bewustzijn naar de uitnodiging van deze lessen:
"Er wordt vooralsnog geen voortdurende en totale toewijding van 
je gevraagd."


Voel de opluchting hiervan. Er wordt niet gevraagd wat je nog 
niet kunt geven.
"Maar jou wordt gevraagd nu te oefenen om het gevoel van vrede 
te bereiken dat een dergelijke volledige inzet, al is het maar met 
tussenpozen, je zal schenken."
Dit moment — dit is zo'n moment. Al is het maar met 
tussenpozen. Maar nu, voor dit moment, volledige inzet.
Voel de bereidheid groeien om volledig aanwezig te zijn, niet 
voor altijd, maar voor nu.
Stilte (3 minuten)
 
Deel 3: Rigoureuze Controle Opgeven (6-8 minuten)
Breng nu je bewustzijn naar je controle over wat je ziet.
"De ervaring van vrijheid en vrede die ontstaat wanneer jij je 
rigoureuze controle over wat je ziet opgeeft, spreekt voor zich."
Voel hoe je vasthoudt aan je interpretaties. Hoe je erop staat de 
wereld op een bepaalde manier te zien. Hoe je krampachtig je visie 
verdedigt.
Deze rigoureuze controle — voel hem nu.
Stilte (2 minuten)
En nu, alleen voor dit moment, laat hem gaan. Niet voor altijd. 
Alleen voor nu.
Geef de controle op. Laat de wereld zijn wat ze is, zonder jouw 
interpretatie.
Voel wat er gebeurt wanneer de greep losser wordt.
Stilte (3 minuten)


Voel de vrijheid. Voel de vrede. Deze ervaring spreekt voor zich 
— geen woorden nodig.
 
Deel 4: Aan Verdedigingen Voorbij (6-8 minuten)
Breng nu je bewustzijn naar je verdedigingen.
"De ervaring van wat voorbij een verdedigende houding ligt, blijft 
buiten je bereik zolang je het bestaan daarvan ontkent."
Herken je verdedigende houding. Niet ontkennen, maar zien. 
Waar verdedig je jezelf? Waar sta je op je hoede? Waar ben je 
gesloten?
Stilte (2 minuten)
En nu de oefening van deze lessen:
"Dus proberen we nu elke dag voor eventjes aan alle verdedigingen 
voorbij te gaan."
Eventjes. Alleen voor dit moment. Laat alle verdedigingen 
zakken.
Je hoeft niets te verdedigen. Je bent veilig. Je kunt je 
veroorloven open te zijn.
Laat de muren naar beneden. Aan alle verdedigingen voorbij.
Stilte (4 minuten)
Voel wat voorbij verdediging ligt. Voel de vrijheid. Voel de 
openheid. Voel de vrede.
 
Deel 5: De Garantie (3-5 minuten)
Herhaal nu bij jezelf:
"Meer wordt er niet gevraagd, want meer is er niet nodig. Het zal 
voldoende zijn om te garanderen dat de rest zal komen."


[image: fill-image.png][image: border-image.png]Deze kleine momenten — zoals dit moment nu — zijn 
voldoende. Ze garanderen de rest.
Voel het vertrouwen in deze belofte. Je hoeft niet alles nu te 
bereiken. Deze momentjes volstaan.
Stilte (2 minuten)
 
Afsluiting
Breng langzaam je bewustzijn terug naar je lichaam, je adem. 
Beweeg zachtjes je vingers en tenen. Open wanneer je klaar bent je 
ogen.
Draag de herinnering mee: elke dag voor eventjes aan alle 
verdedigingen voorbij. Meer is niet nodig.
 
Gebed
Geliefde Leraar,
Mijn inzet is zwak,

mijn doelen verdeeld.

Ik erken dit zonder schaamte.
Vandaag vraag ik niet om permanente verandering,

alleen om momenten —

eventjes aan alle verdedigingen voorbij.
Help mij mijn rigoureuze controle op te geven,

al is het maar met tussenpozen,

en de ervaring te proeven

van vrijheid en vrede.
Laat deze kleine momenten voldoende zijn

om te garanderen dat de rest zal komen.
Amen.


10 Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. Ochtendritueel: Intentie Stellen
Begin je dag met 5 minuten om de intentie te stellen. Herhaal:
"Vandaag oefen ik om het gevoel van vrede te bereiken dat 
volledige inzet, al is het maar met tussenpozen, me zal schenken." 
Je verbindt je niet tot de hele dag, alleen tot momenten van 
volledige inzet.
 
 
 
2. Herken Zwakke Inzet Zonder Oordeel
Meerdere keren per dag, wanneer je merkt dat je inzet zwakt, 
geen oordeel. Herinner jezelf eenvoudig:
"Deze lessen zijn speciaal gericht op de versteviging van mijn 
bereidwilligheid om mijn zwakke inzet sterk te maken." 
Zwakke inzet is niet het probleem — het is waar we beginnen.
 
 
 
3. Merk Verdeelde Doelstellingen Op
Wanneer je merkt dat je meerdere tegenstrijdige dingen wilt, 
observeer dit zonder oordeel. Herken:
Mijn doelstellingen zijn “uiteenlopend” — en deze lessen 
helpen ze "tot één intentie samen te smeden”.
 


4. Dagelijkse Momenten van Volledige Inzet
Kies minstens drie keer per dag een moment van 2-5 minuten 
voor volledige inzet. Niet de hele dag, alleen dit moment.
"Al is het maar met tussenpozen." 
Tijdens die momenten: volledig aanwezig, volledig toegewijd.
 
 
 
5. Oefening: Rigoureuze Controle Opgeven
Meerdere keren per dag, kies een situatie en oefen:
"De ervaring van vrijheid en vrede die ontstaat wanneer jij je 
rigoureuze controle over wat je ziet opgeeft, spreekt voor zich." 
Laat voor dat moment je interpretatie los. Geef de controle op. 
Voel wat er gebeurt.
 
 
 
6. Herken en Benoem Verdedigingen
Wanneer je merkt dat je verdedigt—een mening, een positie, 
jezelf — herken en benoem het:
"Ik verdedig. En nu probeer ik voor eventjes aan alle 
verdedigingen voorbij te gaan."
Laat dan, alleen voor dat moment, de verdediging zakken.
 
 


7. Kleine Stapjes met Groot Vertrouwen
Wanneer je gefrustreerd bent over gebrek aan vooruitgang, 
herinner jezelf:
"Meer wordt er niet gevraagd, want meer is er niet nodig. Het zal 
voldoende zijn om te garanderen dat de rest zal komen." 
Deze kleine momentjes zijn voldoende. Ze garanderen de rest.
 
 
 
8. Ervaring Boven Woorden
Wanneer je verstrikt raakt in concepten en analyses, herinner 
jezelf:
"Woorden alleen kunnen het gevoel van bevrijding waarmee dit 
gepaard gaat, niet overbrengen." 
Stop met analyseren. Begin met ervaren.
 
 
 
9. Observeer Wat Visie Vernauwt
Neem elke dag 10 minuten om te reflecteren op "de speciale 
belemmeringen die jouw visie vernauwd hebben".
Wat houdt jou beperkt? Wat laat jou de waarde van het doel 
niet zien?
Geen oordeel, alleen waarnemen.
 


10. Avondritueel: Dankbaarheid voor Momentjes
Eindig je dag met 5 minuten reflectie. Vraag jezelf:
"Waren er vandaag momenten — al is het maar met 
tussenpozen — van volledige inzet? Van opgeven van controle? Van 
verdedigingen laten zakken?"
Zo ja: dankbaarheid. Deze momenten zijn voldoende.

Zo nee: geen oordeel. Morgen opnieuw proberen.
"Het zal voldoende zijn om te garanderen dat de rest zal komen.”
 
 
Deze inleiding nodigt ons uit tot een reis voorbij woorden, 
een reis die begint met kleine, eerlijke stappen 
en garandeert dat de rest zal volgen. 
 
 

 
[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


 
Les 181
“Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij.”
 
 
Vertrouwen Als Fundament
 
Vertrouwen in mijn broeders
is essentieel
voor het funderen van geloof
in mijn vermogen
om twijfel te boven te komen.
 
Wanneer ik een broeder aanval,
verklaar ik dat hij beperkt wordt
door wat ik in hem heb gezien.
Zijn vergissingen worden vergroot,
getuigen van zonden in mij.
 
Waarneming heeft een focus.
Verander deze focus
en wat ik zie verandert dienovereenkomstig.
 


 
Vandaag zoek ik naar onschuld,
niets anders.
Niet gisteren, niet morgen —
alleen nu.
 
Dit is niet wat ik wil zien.
Ik vertrouw mijn broeders,
zij zijn één met mij.
 
De wereld die eens mijn zonden verkondigde
wordt het bewijs
dat ik zondeloos ben.
 
Onze zondeloosheid
is slechts de Wil van God.
Dit ogenblik
is ons willen één met het Zijne.
 
 
 
 
 
 
 
 


Uitgebreide Commentaar
A. Vertrouwen Als Fundament van Zelfvertrouwen
1. De Essentiële Rol van Vertrouwen
Les 181 opent met een opmerkelijke stelling: "Vertrouwen in je 
broeders is essentieel voor het funderen en stutten van je geloof in 
jouw vermogen om twijfel en gebrek aan onwankelbaar 
zelfvertrouwen te boven te komen." 
Dit is contra-intuïtief. We denken meestal dat zelfvertrouwen 
eerst moet komen, en dan pas vertrouwen in anderen. De Cursus 
keert dit om: vertrouwen in broeders is de basis voor 
zelfvertrouwen.
Waarom? Omdat als ik mijn broeder aanval, declareer ik dat hij 
schuldig is. En als hij schuldig is, ben ik dat ook — we zijn immers 
één. Mijn oordeel over hem is altijd een oordeel over mijzelf.
2. Aanval Als Verklaring van Beperking
De les verklaart: "Wanneer je een broeder aanvalt, verklaar je 
dat hij beperkt wordt door wat jij in hem hebt gezien. Je ziet niet aan 
zijn fouten voorbij. Ze worden eerder vergroot en daardoor tot een 
belemmering voor jouw gewaarzijn van het Zelf dat voorbij je eigen 
vergissingen ligt, en voorbij zowel zijn als jouw ogenschijnlijke 
zonden." 
Dit is de vicieuze cirkel:
	Ik zie fouten in mijn broeder

	Ik focus erop en vergroot ze

	Dit wordt een belemmering voor mijn gewaarzijn van het 

Zelf
	Ik kan niet voorbij mijn eigen vergissingen zien



De fouten van mijn broeder blokkeren mijn zelfkennis. Niet 
omdat ze werkelijk zijn, maar omdat ik ze vergroot.
 
B. Waarneming Heeft Een Focus
1. De Macht van Focus
Nu komt een kernprincipe: "Waarneming heeft een focus. Dat 
geeft consistentie aan wat je ziet. Verander slechts deze focus en wat je 
ziet verandert dienovereenkomstig." 
Dit is briljant. Waarneming is niet passief ontvangen, maar 
actief gefocust. En deze focus bepaalt wat je ziet. Verander de 
focus, en de hele waarneming verandert.
2. Visie Volgt Intentie
De les gaat verder: "Je visie zal nu verschuiven om steun te geven 
aan de intentie die in de plaats is gekomen van degene die je eerder 
koesterde." 
Visie dient intentie. Als mijn intentie is om schuld te zien, zal 
mijn visie die ondersteunen. Als mijn intentie verandert, verschuift 
mijn visie automatisch.
3. Focus op Zondeloosheid Brengt Vrede
En nu de praktische toepassing: "Haal jouw focus op je broeders 
zonden weg en je beleeft de vrede die voortvloeit uit het geloof in 
zondeloosheid. Dit geloof ontleent zijn enige zekere ondersteuning 
aan datgene wat jij in anderen achter hun zonden ziet." 
Dit is cruciaal: mijn geloof in zondeloosheid kan alleen worden 
ondersteund door wat ik in anderen zie. Niet alleen in mezelf. Als 
ik alleen mijn eigen zondeloosheid wil zien terwijl ik hun zonden 
zie, zal het niet werken.
4. Hun Vergissingen Als Getuigen van Mijn Zonden


De les onthult het mechanisme: "Want hun vergissingen zijn, als 
jij je erop focust, getuigen van zonden in jou. En je zult hun aanblik 
niet overstijgen en de zondeloosheid zien die erachter ligt." 
Dit is de harde waarheid: als ik focus op hun vergissingen, 
worden die getuigen van zonden in mij. Ze bewijzen dat ik zondig 
ben. En zolang ik die aanblik niet overstijg, kan ik de 
zondeloosheid — noch de hunne, noch de mijne — niet zien.
 
 
C. De Oefening: Alleen Nu
1. Onbeduidend Ge-focus Plaatsmaken
Nu wordt de les praktisch: "Daarom laten we bij het oefenen 
vandaag eerst al zulk onbeduidend gefocus plaatsmaken voor onze 
grote behoefte om onze zondeloosheid zichtbaar te laten worden." 
"Onbeduidend gefocus” — een prachtige omschrijving van 
onze obsessie met fouten, zonden, vergissingen. Zo triviaal, zo 
klein, maar we geven er al onze aandacht aan.
2. Alleen Dit, Voor Even Maar
De instructie: "We laten onze denkgeest weten dat het dit en dit 
alleen is wat we zoeken, voor even maar. We bekommeren ons niet om 
onze toekomstige doelen. En wat we een moment eerder zagen is in 
deze tijdsspanne, waarin we ons oefenen in het veranderen van onze 
intentie, voor ons van geen belang. We zoeken naar onschuld en niets 
anders. We zoeken ernaar zonder dat ons iets anders bezighoudt dan 
het nu." 
Dit is radicale simpelheid:
•"Dit en dit alleen" - één doel
•"Voor even maar" - geen permanentie vereist


•"We bekommeren ons niet om toekomstige doelen" - 
geen lang-termijn planning
•"Een moment eerder... van geen belang" - verleden is 
irrelevant
•"Niets anders bezighoudt" - alleen nu
3. Verstriktheid in Verleden en Toekomst
De les diagnoseert het probleem: "Je verstriktheid in je vroegere 
en toekomstige doelen is een ernstige bedreiging voor je welslagen 
geweest. Je werd geheel in beslag genomen door hoe extreem de 
doelen die deze cursus voorstaat, verschillen van die welke jij er 
vroeger op nagehouden hebt. En je bent ook ontmoedigd door de 
deprimerende en beperkende gedachte dat, zelfs al zou je slagen, je 
onvermijdelijk de weg weer kwijt zult raken.” 
Dit is zo herkenbaar:
•Verleden: "Dit is zo anders dan wat ik vroeger geloofde"
•Toekomst: "Zelfs als ik nu slaag, raak ik het later weer 
kwijt"
Beide blokkeren.
4. Verleden en Toekomst Zijn Verdediging
De les onthult: "Hoe zou dit van belang kunnen zijn? Want het 
verleden is voorbij, de toekomst niets dan inbeelding. Deze 
bekommernissen zijn slechts een verdediging tegen een verandering nú 
van de focus in je waarneming. Niets meer." 
Dit is de onthulling: bezorgdheid over verleden en toekomst is 
verdediging. Verdediging tegen verandering nu. We gebruiken tijd 
om te ontsnappen aan het heden.
5. Maar Één Intentie


De oplossing: "We leggen deze zinloze beperkingen een tijdje 
opzij. We kijken niet naar vroegere overtuigingen, en we worden nu 
niet in beslag genomen door wat we zúllen gaan geloven. We 
beginnen de oefentijd met maar één intentie: kijken naar de 
zondeloosheid vanbinnen." 
Maar één intentie. Alleen dit: zondeloosheid zien.
 
D. De Praktijk: Dit Is Niet Wat Ik Wil Zien
1. Wanneer Woede of Oordeel Komt
De les geeft concrete instructies: "We begrijpen dat we dit doel 
kwijt zijn als enige vorm van woede onze weg verspert. En moeten we 
aan de zonden van een broeder denken, dan zal onze vernauwde focus 
ons zicht beperken en onze blik op onze eigen vergissingen richten, die 
we zullen opblazen en onze ‘zonden’ zullen noemen." 
Het mechanisme is helder: focus op zijn zonden → vernauwde 
focus → zie mijn eigen vergissingen → blaas ze op → noem ze 
"zonden".
2. De Correctie
Wat te doen? "Dus, mochten zulke belemmeringen zich voordoen, 
dan zullen we daar enige tijd, zonder aandacht voor verleden of 
toekomst, bovenuit stijgen met de instructie aan onze denkgeest om 
zijn focus te veranderen, terwijl we zeggen: Dit is niet wat ik wil zien. 
Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij." 
Dit is de formule:
	"Dit is niet wat ik wil zien" - weiger de perceptie

	"Ik vertrouw mijn broeders" - kies een andere focus

	"Zij zijn één met mij" - herinner de waarheid

3. De Hele Dag Door Veilig Zijn


De toepassing: "En we zullen deze gedachte ook benutten om de 
hele dag door veilig te zijn. We zoeken niet naar doelen op lange 
termijn. Telkens wanneer een hindernis de visie van onze 
zondeloosheid lijkt te belemmeren, zoeken we slechts naar een 
moment van onderbreking van de ellende die onze focus op zonde ons 
brengt en, als die niet gecorrigeerd wordt, zal blijven geven." 
Geen lange-termijn strategie. Alleen: een moment van 
onderbreking. Telkens opnieuw.
 
E. Werkelijkheid, Geen Fantasie
1. Wat We Zoeken Is Er Werkelijk
De les verzekert ons: "Ook vragen we niet om fantasieën. Want 
wat we proberen te zien is er werkelijk. En waar we onze focus nu 
voorbij vergissingen richten, zullen we een volkomen zondeloze wereld 
zien."
Dit is geen positief denken of wishful thinking. Zondeloosheid 
is er werkelijk. We leren het alleen te zien.
2. De Ogen van Christus
De belofte: "Wanneer dit alles is wat we verlangen te zien, 
wanneer dit alles is wat we zoeken in de naam van werkelijke 
waarneming, dan zijn de ogen van Christus onvermijdelijk de onze. 
En de Liefde die Hij voor ons voelt, zal eveneens de onze zijn. Dit zal 
het enige worden dat we in de wereld en onszelf weerspiegeld zien." 
Wanneer zondeloosheid alles is wat we zoeken, worden de 
ogen van Christus onvermijdelijk de onze. Dit is geen 
toevalligheid, maar wetmatigheid.
 
 


F. De Transformatie van de Wereld
1. Van Aanklacht tot Bewijs
De les beschrijft de transformatie: "De wereld die eens onze 
zonden verkondigde, wordt het bewijs dat we zondeloos zijn. En onze 
liefde voor ieder die we zien getuigt dat wij ons het heilige Zelf 
herinneren dat geen zonde kent en zich nooit iets zou kunnen 
indenken dat niet Zijn zondeloosheid deelt." 
Dezelfde wereld. Andere focus. Andere betekenis.
2. Recht in Het Heden
De houding voor oefening: "Deze herinnering zoeken we 
wanneer we onze aandacht vandaag op onze oefening richten. We 
kijken noch vooruit, noch achterom. We kijken recht in het heden. En 
we schenken ons vertrouwen aan de ervaring waar we nu om 
vragen." 
Recht in het heden. Niet links of rechts (naar anderen), niet 
voor of achter (in tijd). Recht. Nu.
3. Ons Willen Één met Gods Wil
De les eindigt met de ultieme eenheid: "Onze zondeloosheid is 
slechts de Wil van God. Dit ogenblik is ons willen één met het Zijne." 
Niet: wij moeten ons willen aanpassen aan Gods Wil. Maar: dit 
ogenblik is ons willen al één met het Zijne. Het is slechts een 
kwestie van herkenning.
 
 
 
Geleide Meditatie (25-30 minuten)
Zoek een rustige plek. Zit comfortabel, rug recht maar 
ontspannen. Sluit zachtjes je ogen.


Deel 1: Herken de Focus (5-7 minuten)
Begin met je adem te observeren. Laat gedachten komen en 
gaan.
Breng nu iemand in gedachten die je irriteert, teleurstelt, of 
bedreigt. Kies iemand bij wie je weerstand voelt.
Observeer je waarneming van deze persoon. Waar focus je op? 
Zijn fouten? Zijn tekortkomingen? Zijn zonden?
"Waarneming heeft een focus. Dat geeft consistentie aan wat je 
ziet."
Herken hoe deze focus consistentie geeft. Alles wat je ziet 
bevestigt je oordeel.
Stilte (2 minuten)
En herken nu de prijs: "Wanneer je een broeder aanvalt, verklaar 
je dat hij beperkt wordt door wat jij in hem hebt gezien."
Je beperkt hem. En daarmee beperk je jezelf.
Stilte (2 minuten)
 
Deel 2: De Keuze Om Te Veranderen (5-7 minuten)
Breng nu je bewustzijn naar de mogelijkheid van verandering.
"Verander slechts deze focus en wat je ziet verandert 
dienovereenkomstig."
Je hoeft deze persoon niet te veranderen. Je hoeft alleen je 
focus te veranderen.
Stilte (2 minuten)
Zeg nu bij jezelf, met betrekking tot deze persoon:


"Dit is niet wat ik wil zien. Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één 
met mij."
Herhaal dit langzaam, meerdere keren. Voel de weerstand. Voel 
ook de opening.
Stilte (3 minuten)
 
Deel 3: Alleen Nu (5-7 minuten)
Laat nu alle zorgen over verleden en toekomst gaan.
"We bekommeren ons niet om onze toekomstige doelen. En wat we 
een moment eerder zagen is in deze tijdsspanne, waarin we ons 
oefenen in het veranderen van onze intentie, voor ons van geen 
belang."
Alleen dit moment. Alleen deze oefening. Alleen nu.
Stilte (2 minuten)
"We zoeken naar onschuld en niets anders. We zoeken ernaar 
zonder dat ons iets anders bezighoudt dan het nu."
Zoek nu naar onschuld. In deze persoon. In jezelf. Niets 
anders.
Stilte (3 minuten)
 
Deel 4: Voorbij Vergissingen (5-7 minuten)
Breng nu je focus voorbij alle vergissingen — van jezelf en van 
anderen.
"Want wat we proberen te zien is er werkelijk. En waar we onze 
focus nu voorbij vergissingen richten, zullen we een volkomen 
zondeloze wereld zien."


Zie voorbij de vergissingen. Niet ontkennen. Niet negeren. Maar 
voorbij kijken.
Wat zie je daar?
Stilte (3 minuten)
"Wanneer dit alles is wat we verlangen te zien, wanneer dit alles is 
wat we zoeken in de naam van werkelijke waarneming, dan zijn de 
ogen van Christus onvermijdelijk de onze."
Laat de ogen van Christus jouw ogen worden. Zie met Zijn 
visie.
Stilte (2 minuten)
 
Deel 5: De Herinnering (4-6 minuten)
Herinner je nu het heilige Zelf:
"Onze liefde voor ieder die we zien getuigt dat wij ons het heilige 
Zelf herinneren dat geen zonde kent en zich nooit iets zou kunnen 
indenken dat niet Zijn zondeloosheid deelt."
Dit heilige Zelf — herinner het. Het is jouw ware Identiteit.
Stilte (2 minuten)
En nu de ultieme waarheid:
"Onze zondeloosheid is slechts de Wil van God. Dit ogenblik is ons 
willen één met het Zijne."
Dit ogenblik. Niet morgen. Nu. Jouw willen is al één met Gods 
Wil.
Stilte (2 minuten)
 
 


[image: fill-image-1.png][image: border-image-1.png]Afsluiting
Herhaal nog één keer:
"Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij."
Breng langzaam je bewustzijn terug. Beweeg je vingers en 
tenen. Open je ogen wanneer je klaar bent.
 
Gebed
Geliefde Vader,
Ik heb mijn broeders beperkt

door wat ik in hen heb gezien.

Daardoor heb ik mijzelf beperkt.
Vandaag kies ik een andere focus.

Ik zoek naar onschuld, niets anders.
Wanneer ik woede of oordeel voel,

laat me dan zeggen:

"Dit is niet wat ik wil zien.

Ik vertrouw mijn broeders,

zij zijn één met mij."
Onze zondeloosheid

is slechts Uw Wil.

Dit ogenblik

is ons willen één met het Uwe.
Amen.
 
 


10 Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. Ochtendritueel: Intentie Stellen
Begin je dag met 10 minuten meditatie. Stel je intentie:
"We beginnen de oefentijd met maar één intentie: kijken naar de 
zondeloosheid vanbinnen." 
Alleen dit. Niets anders. Voor vandaag.
 
 
 
2. Bij Irritatie: De Formule Gebruiken
Telkens wanneer je irritatie, oordeel, of woede voelt jegens 
iemand, stop en zeg:
"Dit is niet wat ik wil zien. Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één 
met mij." 
Dit is je anker voor de hele dag.
 
 
 
3. Observeer Je Focus
Meerdere keren per dag, observeer waar je op focust in 
anderen. Vraag jezelf:
"Focus ik op hun fouten of op hun onschuld?"
Herinner jezelf: "Verander slechts deze focus en wat je ziet 
verandert dienovereenkomstig." 


4. Alleen Nu
Wanneer je merkt dat je verstrikt raakt in zorgen over verleden 
of toekomst, herinner jezelf:
"Het verleden is voorbij, de toekomst niets dan inbeelding. Deze 
bekommernissen zijn slechts een verdediging tegen een verandering nú 
van de focus in je waarneming." 
Kom terug naar nu. Alleen nu.
 
 
 
5. Herken Vernauwde Focus
Wanneer je oordeel hebt over iemand, herken het mechanisme:
"Moeten we aan de zonden van een broeder denken, dan zal onze 
vernauwde focus ons zicht beperken en onze blik op onze eigen 
vergissingen richten, die we zullen opblazen en onze 'zonden' zullen 
noemen." 
Zie hoe je oordeel over hem een oordeel over jezelf wordt.
 
 
 
6. Zoek Naar Een Moment van Onderbreking
De hele dag door, zoek niet naar permanente transformatie, 
maar:
"Een moment van onderbreking van de ellende die onze focus op 
zonde ons brengt." 
Telkens opnieuw, één moment tegelijk.


7. Dit Is Werkelijkheid, Geen Fantasie
Wanneer je twijfelt of dit wel werkt, herinner jezelf:
"Ook vragen we niet om fantasieën. Want wat we proberen te zien 
is er werkelijk." 
Zondeloosheid is de waarheid. Schuld is de illusie.
 
8. Vertrouwen Als Oefening
Kies elke dag drie mensen — misschien moeilijke mensen — en 
oefen bewust:
"Ik vertrouw [naam]. Hij/zij is één met mij."
Voel de weerstand. Oefen toch.
 
9. De Wereld Als Bewijs
Neem aan het eind van de dag 10 minuten om te reflecteren:
"De wereld die eens onze zonden verkondigde, wordt het bewijs dat 
we zondeloos zijn." 
Waar zag je vandaag bewijzen van schuld? Kun je dezelfde 
situaties zien als bewijzen van onschuld?
 
10. Avondritueel: Ons Willen Één
Eindig je dag met de herinnering:
"Onze zondeloosheid is slechts de Wil van God. Dit ogenblik is ons 
willen één met het Zijne." 
Rust in deze eenheid. Slaap in deze vrede.


 
Les 182 
“Ik zal een ogenblik stil zijn en naar huis toe 
gaan.”
 
 
 
De Roep Naar Huis
 
Deze wereld is niet mijn thuis.
Ergens in mijn denkgeest
weet ik dat dit waar is.
 
Een herinnering blijft me achtervolgen
alsof er een plek was die me oproept —
de stem herken ik niet,
toch voel ik me een vreemde hier.
 
Er is een Kind in mij
dat het huis van Zijn Vader zoekt.
Die kindertijd is eeuwig,
met onschuld die voor altijd zal duren.
 


 
Dit Kind verlangt zo intens naar huis
dat Zijn stem me toeroept
Hem even te laten uitrusten —
enkele ogenblikken respijt,
om weer de heilige lucht in te ademen.
 
Dit Kind is mijn verdedigingsloosheid,
mijn kracht.
Het fluistert over Zijn thuis,
onophoudelijk.
 
Wanneer ik een ogenblik stil ben,
zal ik Zijn Stem horen.
In dat ogenblik neemt Het me naar Zijn huis —
in volmaakte stilheid, sereen en in vrede,
aan alle woorden voorbij.
 
Ik heb mijn onschuld niet verloren.
Het heilige Kind blijft bij mij.
Zijn thuis is het mijne.
 
 
 
 
 
 
 


Uitgebreid Commentaar
A. De Herinnering Aan Thuis
1. Deze Wereld Is Niet Jouw Thuis
Les 182 opent met een eenvoudige maar diepgaande 
waarheid: "Deze wereld waarin jij lijkt te leven, is niet jouw thuis. 
En ergens in je denkgeest weet jij dat dit waar is.”
Dit is niet filosofie of theologie — dit is herkenning. Ergens, 
diep vanbinnen, weet je dit. Het is geen geloof, maar weten.
2. Een Herinnering Die Achtervolgt
De les beschrijft deze herinnering: "Een herinnering aan thuis 
blijft je achtervolgen, alsof er een plek was die jou oproept terug te 
keren, ofschoon je de stem niet herkent, noch wat het is waaraan die 
jou herinnert." 
“Achtervolgen” — niet zacht aanwezig, maar onophoudelijk. 
Niet verdwenen, maar altijd nabij. Een stem die oproept, maar die 
we niet herkennen.
3. Het Gevoel van Vreemdeling
En dan de treffende beschrijving: "Toch voel je je nog steeds een 
vreemde hier, van wie weet waarvandaan. Het is niet iets zo bepaalds 
dat jij met zekerheid kunt zeggen dat je hier een balling bent. Alleen 
maar een aanhoudend gevoel, soms niet meer dan een heel lichte 
impuls, op andere momenten nauwelijks herinnerd, en krachtig van 
je afgezet, maar iets dat stellig weer in je gedachten terug zal keren." 
Dit is universeel menselijk: het gevoel van niet-thuishoren, 
zonder te weten waarom of waarheen we horen.
4. Niemand Die Dit Niet Kent
De les verklaart: "Niemand die niet weet waarvan we hier 
spreken. Toch proberen sommigen hun lijden opzij te zetten in de 


spelletjes die ze spelen om hun tijd te vullen en hun verdriet van zich 
af te houden. Anderen zullen ontkennen dat ze bedroefd zijn, en zijn 
zich hun tranen in het geheel niet bewust. Weer anderen zullen 
volhouden dat waarvan we spreken een illusie is, die als niets meer 
dan een droom moet worden beschouwd." 
Drie verdedigingen:
	Afleiden - spelletjes spelen

	Ontkennen - geen bewustzijn van tranen

	Intellectualiseren - het als illusie beschouwen

Maar: "Maar wie zou in alle oprechtheid, zonder een 
verdedigende houding of zelfmisleiding, willen ontkennen dat hij de 
woorden die we spreken begrijpt?" 
 
B. De Eindeloze Zoektocht
1. Onzeker Rondlopen
De les beschrijft de menselijke conditie: "We spreken vandaag 
voor ieder die in deze wereld leeft, want hij is niet thuis. Hij loopt 
onzeker rond in een eindeloze zoektocht, en zoekt in het donker naar 
wat hij niet kan vinden, zonder te weten wat hij zoekt.”
Dit is tragisch: zoeken zonder te weten wat we zoeken. In het 
donker tasten naar iets onbenoembaars.
2. Duizend Plaatsen Tot Een Thuis Maken
En de vergeefse poging: "Hij maakt zich duizend plaatsen tot 
een thuis, maar niet één stelt zijn rusteloze denkgeest tevreden. Hij 
begrijpt niet dat hij vergeefs bouwt. Het thuis dat hij zoekt, kan niet 
door hem worden gemaakt. Er is geen substituut voor de Hemel. Alles 
wat hij ooit maakte, was de hel." 


Duizend pogingen. Duizend mislukkingen. Want we proberen te 
maken wat alleen kan worden herkend.
 
C. Het Eeuwige Kind
1. Geen Kindertijd Van Het Lichaam
De les maakt onderscheid: "Misschien denk je dat het ‘t huis uit 
je kindertijd is dat jij terug wilt vinden. De kindertijd van je lichaam 
en zijn onderkomen toen zijn een herinnering die nu zo is vervormd, 
dat jij enkel een beeld vasthoudt van een verleden dat nooit heeft 
plaatsgehad.” 
Nostalgie naar het verleden is ook een illusie. Het "verleden 
dat nooit heeft plaatsgehad” — want alleen het eeuwige is 
werkelijk.
2. Het Eeuwige Kind
Maar: "Toch is er een Kind in jou dat het huis van Zijn Vader 
zoekt en weet dat Hij hier vreemd is. Die kindertijd is eeuwig, met een 
onschuld die voor altijd zal duren. Waar dit Kind zal gaan is heilige 
grond. Het is Zijn Heiligheid die de Hemel op doet lichten en die de 
pure weerschijn van het licht daarboven, waarin aarde en Hemel als 
één verenigd zijn, naar de aarde brengt." 
Dit Kind — met hoofdletter — is niet ons ego-kind, maar het 
Christuskind. Eeuwig, onschuldig, heilig.
3. Het Kind Kent Zijn Vader
De les verklaart: "Het is dit Kind in jou dat je Vader kent als Zijn 
eigen Zoon. Het is dit Kind dat Zijn Vader kent. Het verlangt er zo 
intens, zo onophoudelijk naar om naar huis te gaan dat Zijn stem jou 
toeroept Hem even te laten uitrusten." 
Let op: het Kind roept ons toe om Hem te laten rusten. We 
houden het Kind gevangen in onze wereld. Het smeekt om even 
naar huis te mogen.


4. Een Paar Ogenblikken Respijt
De vraag is bescheiden: "Het vraagt om niet meer dan enkele 
ogenblikken respijt, een pauze slechts waarin Het kan terugkeren om 
weer de heilige lucht in te ademen die Zijn Vaders huis vervult. Jij 
bent ook Zijn thuis. Het zal terugkeren. Maar geef Het slechts een 
beetje tijd om Zichzelf te zijn, in de vrede die Zijn thuis is, rustend in 
stilte, in vrede en in liefde." 
"Enkele ogenblikken” — dat is alles. En "Jij bent ook Zijn 
thuis” — Het keert terug naar ons, maar eerst moet Het even naar 
de Vader.
 
D. Bescherming van Het Kind
1. Het Heeft Jouw Bescherming Nodig
Nu komt de omkering: "Dit Kind heeft jouw bescherming nodig. 
Het is ver van huis. Het is zo klein dat Het zo gemakkelijk 
buitengesloten lijkt, Zijn stemmetje zo vlug onverstaanbaar wordt, en 
Zijn roep om hulp bijna niet wordt gehoord te midden van de scherpe 
klanken en schrille, snerpende geluiden van de wereld." 
Het Kind — Christus zelf — vraagt om onze bescherming. Niet 
omdat Het zwak is, maar omdat Het verdedigingsloos is.
2. Het Vertrouwt Op Jou
De les verzekert: "Toch weet Het dat in jou nog steeds Zijn veilige 
bescherming rust. Je zult Het niet in de steek laten. Het zal naar huis 
gaan, en jij samen met Hem." 
Welk vertrouwen! Het weet dat we Het niet in de steek zullen 
laten.
3. Jouw Verdedigingsloosheid, Jouw Kracht


En dan de paradox: "Dit Kind is jouw verdedigingsloosheid, jouw 
kracht. Het vertrouwt op je. Het is gekomen omdat Het wist dat jij 
niet falen zou." 
Verdedigingsloosheid is kracht. Niet ondanks, maar als.
4. Het Fluistert Onophoudelijk
De les beschrijft het Kind: "Het fluistert tegen je over Zijn thuis, 
onophoudelijk. Want Het wil jou met zich mee terugnemen, opdat Het 
zelf kan blijven en niet weer terug hoeft te keren naar waar Het niet 
hoort en waar Het als verstoteling leeft in een wereld van vreemde 
gedachten. Zijn geduld is grenzeloos. Het zal wachten tot jij Zijn 
zachte Stem in je hoort, die jou oproept Hem in vrede te laten gaan, 
samen met jou, naar waar Het thuis is, en jij met Hem." 
Onophoudelijk. Grenzeloos geduld. Het blijft fluisteren, 
blijven roepen, blijven wachten.
 
E. De Ervaring van Thuiskomen
1. Wanneer Je Een Ogenblik Stil Bent
Nu de instructie: "Wanneer je een ogenblik stil bent, wanneer de 
wereld van jou wijkt, wanneer ideeën zonder waarde ophouden 
waarde te hebben in je rusteloze denkgeest, dan zul je Zijn Stem 
horen.”
Drie voorwaarden:
	Een ogenblik stil zijn

	De wereld wijkt (even loslaten)

	Waardeloze ideeën verliezen hun waarde

Dan — niet misschien, maar dan — hoor je Zijn Stem.
 


2. Zo Doordringend Dat Je Niet Kunt Weerstaan
De les belooft: "Het roept jou zo doordringend toe dat jij je niet 
langer tegen Hem verweren zult. In dat ogenblik neemt Het jou naar 
Zijn huis en zul jij bij Hem blijven in volmaakte stilheid, sereen en in 
vrede, aan alle woorden voorbij, door angst en twijfel onberoerd, in 
de sublieme zekerheid dat jij thuis bent." 
"Zo doordringend” — niet zwak, niet aarzelend, maar zo 
krachtig dat verzet onmogelijk wordt.
En dan de ervaring: volmaakte stilheid, sereen, vrede, aan 
alle woorden voorbij, door angst en twijfel onberoerd, 
sublieme zekerheid.
Dit is thuiskomen.
 
F. Christus Als Het Kind
1. Regelmatig Rusten Met Hem
De oefening: "Rust vandaag regelmatig met Hem. Want Het was 
bereid om een klein Kind te worden, zodat jij van Hem kon leren hoe 
sterk hij is die zonder verdediging komt en alleen boodschappen van 
liefde reikt aan hen die denken dat hij hun vijand is." 
Christus werd een Kind om ons te leren. De kracht van 
verdedigingsloosheid. De macht van liefde.
2. Het Vraagt Om Bescherming
De omkering: "Het houdt de macht van de Hemel in Zijn hand en 
noemt hen vriend en geeft hun Zijn kracht zodat zij kunnen zien dat 
Het een Vriend voor hen wil zijn. Het vraagt dat zij Hem beschermen, 
voor Zijn thuis is ver weg en Het wil er niet alleen naar terugkeren." 
Het heeft alle macht, maar vraagt om bescherming. Het wil 
niet alleen naar huis.


3. Telkens Herboren
De les onthult: "Christus wordt als niet meer dan een klein Kind 
herboren, telkens wanneer een zwerver zijn huis verlaat. Want hij 
moet leren dat het enige wat hij beschermen zal dit Kind is, dat 
verdedigingsloos komt en door zijn verdedigingsloosheid wordt 
beschermd." 
Elke keer dat we thuiskomen, wordt Christus herboren. In ons.
 
G. De Uitnodiging
1. Leg Je Wapens Neer
De les roept op: "Neem vandaag de tijd om je schild, dat jou niets 
baat, terzijde te leggen, en de speer en het zwaard neer te leggen, die 
jij opgeheven hebt tegen een vijand die niet bestaat." 
Al onze verdedigingen zijn tegen een vijand die niet bestaat.
2. Hij Vraagt Om Jouw Hulp
De les verklaart: "Christus heeft jou een vriend en broeder 
genoemd. Hij is zelfs jouw hulp komen vragen om Hem vandaag 
gecompleteerd en compleet naar huis te laten gaan. Hij is gekomen 
zoals een klein kind dat zijn vader om bescherming en liefde moet 
smeken. Hij regeert het universum en toch vraagt Hij voortdurend dat 
jij met Hem terugkeert en illusies niet meer als jouw goden 
aanneemt." 
Hij regeert het universum en toch smeekt Hij als een klein 
kind. Dit is de ultieme nederigheid van God.
3. Je Hebt Je Onschuld Niet Verloren
De conclusie: "Jij hebt jouw onschuld niet verloren. Dit is 
waarnaar jij verlangt. Dit is jouw hartewens. Dit is de stem die jij 


hoort, en de roep die jij niet kunt negeren. Het heilige Kind blijft bij 
jou. Zijn thuis is het jouwe." 
Niet: je moet je onschuld terugwinnen. Maar: je hebt het niet 
verloren.
4. De Weg Is Vrij
De les eindigt: "Vandaag geeft Het jou Zijn verdedigingsloosheid, 
en aanvaard jij die in ruil voor al het vechtspeeltuig dat jij hebt 
gemaakt. En nu is de weg vrij en het eind van de reis eindelijk in 
zicht. Wees een ogenblik stil en ga met Hem naar huis, en wees voor 
even in vrede." 
Voor even. Dat is alles wat gevraagd wordt. Een ogenblik. En 
in dat ogenblik — thuis.
 
Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Zoek een rustige plek. Zit comfortabel. Sluit zachtjes je ogen.
 
Deel 1: Herkenning van Vreemdeling-zijn (6-8 minuten)
Begin met je adem te observeren. Laat gedachten komen en 
gaan.
Breng nu je bewustzijn naar het gevoel van niet-thuishoren. 
Niet intellectueel, maar als gevoel.
"Deze wereld waarin jij lijkt te leven, is niet jouw thuis. En ergens 
in je denkgeest weet jij dat dit waar is."
Voel dit weten. Niet geloven, maar weten.
Stilte (2 minuten)
"Een herinnering aan thuis blijft je achtervolgen, alsof er een plek 
was die jou oproept terug te keren."


Voel deze herinnering. Vaag, maar aanwezig. Een stem die 
oproept, die je niet herkent.
"Toch voel je je nog steeds een vreemdeling hier, van wie weet 
waarvandaan."
Sta toe dat je dit gevoel voelt. Vreemdeling. Niet-thuishorend.
Stilte (3 minuten)
 
Deel 2: Ontmoeting met Het Kind (7-9 minuten)
Breng nu je bewustzijn naar binnen, dieper dan gedachten, 
dieper dan emoties.
Daar, in de stilte, is een Kind.
"Toch is er een Kind in jou dat het huis van Zijn Vader zoekt en 
weet dat Hij hier vreemd is. Die kindertijd is eeuwig, met een 
onschuld die voor altijd zal duren."
Zie dit Kind. Niet als beeld, maar als Aanwezigheid. Eeuwig. 
Onschuldig. Heilig.
Stilte (3 minuten)
Dit Kind fluistert:
"Het verlangt er zo intens, zo onophoudelijk naar om naar huis te 
gaan dat Zijn stem jou toeroept Hem even te laten uitrusten."
Hoor de stem. Het vraagt: "Laat me even naar huis. Enkele 
ogenblikken maar."
"Het vraagt om niet meer dan enkele ogenblikken respijt, een 
pauze slechts waarin Het kan terugkeren om weer de heilige lucht in 
te ademen die Zijn Vaders huis vervult."
Voel het verlangen van dit Kind. Zo intens. Zo onophoudelijk.
Stilte (3 minuten)


Deel 3: Een Ogenblik Stil Zijn (8-10 minuten)
Nu de oefening van stilte.
"Wanneer je een ogenblik stil bent, wanneer de wereld van jou 
wijkt, wanneer ideeën zonder waarde ophouden waarde te hebben in 
je rusteloze denkgeest, dan zul je Zijn Stem horen."
Wees nu een ogenblik stil. Laat de wereld wijken. Laat 
waardeloze ideeën hun waarde verliezen.
Stilte (5 minuten)
"Het roept jou zo doordringend toe dat jij je niet langer tegen Hem 
verweren zult. In dat ogenblik neemt Het jou naar Zijn huis."
Laat jezelf meenemen. Geen verzet. Alleen overgave.
"En zul jij bij Hem blijven in volmaakte stilheid, sereen en in 
vrede, aan alle woorden voorbij, door angst en twijfel onberoerd, in 
de sublieme zekerheid dat jij thuis bent."
Voel deze zekerheid. Je bent thuis. Nu. In deze stilte.
Stilte (3 minuten)
 
Deel 4: De Verdedigingsloosheid van Het Kind (5-7 minuten)
Breng je bewustzijn terug naar het Kind.
"Dit Kind is jouw verdedigingsloosheid, jouw kracht."
Voel deze paradox. Verdedigingsloosheid is kracht.
"Het vertrouwt op je. Het is gekomen omdat Het wist dat jij niet 
falen zou."
Voel dit vertrouwen. Het weet dat je niet zult falen.
Stilte (2 minuten)
"Het fluistert tegen je over Zijn thuis, onophoudelijk."


Luister naar het fluisteren. Over thuis. Over vrede. Over liefde.
"Zijn geduld is grenzeloos. Het zal wachten tot jij Zijn zachte Stem 
in je hoort."
Voel dit grenzeloze geduld. Nooit gehaast. Altijd wachtend.
Stilte (3 minuten)
 
Deel 5: Samen Naar Huis (4-6 minuten)
Nu de uitnodiging:
"Ga vandaag van tijd tot tijd met Hem mee naar huis. Jij bent hier 
net zozeer een vreemdeling als Hij."
Ga nu mee. Niet voor altijd. Alleen voor dit moment.
"Wees een ogenblik stil en ga met Hem naar huis, en wees voor 
even in vrede."
Voor even. Dat is genoeg.
Stilte (3 minuten)
"Jij hebt jouw onschuld niet verloren. Dit is waarnaar jij verlangt. 
Dit is jouw hartewens."
Voel je onschuld. Niet verloren. Nog steeds hier.
"Het heilige Kind blijft bij jou. Zijn thuis is het jouwe."
 
Afsluiting
Breng langzaam je bewustzijn terug. Beweeg je vingers en 
tenen. Open je ogen.
Onthoud: het Kind blijft bij je. Het fluistert. Het wacht. Het 
vertrouwt.


[image: fill-image-2.png][image: border-image-2.png]Gebed
Geliefde Vader,
Ik ben een vreemdeling in deze wereld.

Maar ergens weet ik

dat dit niet mijn thuis is.
Er is een Kind in mij

dat verlangt naar huis —

zo intens, zo onophoudelijk.
Vandaag wil ik stil zijn

en Hem even laten rusten.

Enkele ogenblikken maar,

om de heilige lucht in te ademen

die Uw huis vervult.
Ik leg mijn schild neer,

mijn speer, mijn zwaard.

Ik aanvaard de verdedigingsloosheid van het Kind

in ruil voor al mijn wapens.
Wees een ogenblik stil

en ga met Hem naar huis,

en wees voor even in vrede.
Amen.
 
 
 
 
 


10 Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. Ochtendritueel: Ontmoeting met Het Kind
Begin je dag met 10-15 minuten stille meditatie. Ontmoet het 
Kind in je. Hoor Zijn fluisteren over thuis.
"Het fluistert tegen je over Zijn thuis, onophoudelijk." 
 
2. Regelmatige Rust met Het Kind
"Rust vandaag regelmatig met Hem." 
Neem elk uur 2-3 minuten voor stilte. Enkele ogenblikken 
respijt voor het Kind om naar huis te gaan.
 
3. Herken Gevoel van Vreemdeling-zijn
Wanneer je je ontheemd voelt, niet-thuishorend, erken het:
"Jij bent hier net zozeer een vreemdeling als Hij." 
Dit gevoel is niet een probleem — het is een herinnering.
 
4. Leg Je Wapens Neer
Wanneer je merkt dat je verdedigt, aanvalt, of jezelf beschermt:
"Neem vandaag de tijd om je schild, dat jou niets baat, terzijde te 
leggen, en de speer en het zwaard neer te leggen, die jij opgeheven 
hebt tegen een vijand die niet bestaat." 
Leg ze neer. Ze dienen niet.


5. Momenten van Volmaakte Stilte
Meerdere keren per dag, oefen:
"Wanneer je een ogenblik stil bent, wanneer de wereld van jou 
wijkt, wanneer ideeën zonder waarde ophouden waarde te hebben in 
je rusteloze denkgeest, dan zul je Zijn Stem horen." 
Een ogenblik. Dat is alles.
 
 
 
6. Bescherm Het Kind
Wanneer de wereld luid en veeleisend wordt:
"Dit Kind heeft jouw bescherming nodig. Het is ver van huis. Het is 
zo klein dat Het zo gemakkelijk buitengesloten lijkt, Zijn stemmetje zo 
vlug onverstaanbaar wordt." 
Bescherm de stilte. Bescherm het Kind.
 
 
 
7. Herinner: Je Hebt Je Onschuld Niet Verloren
Bij gevoelens van schuld, schaamte, of onwaardigheid:
"Jij hebt jouw onschuld niet verloren. Dit is waarnaar jij verlangt. 
Dit is jouw hartewens." 
Niet verloren. Alleen vergeten.
 
 


8. Ga Mee Naar Huis
"Ga vandaag van tijd tot tijd met Hem mee naar huis." 
Niet permanent, maar regelmatig. Bezoek thuis. Keer terug. 
Bezoek opnieuw.
 
 
 
9. Verdedigingsloosheid Als Kracht
Wanneer je zwak voelt, herinner:
"Dit Kind is jouw verdedigingsloosheid, jouw kracht." 
Kracht ligt niet in verdediging, maar in verdedigingsloosheid.
 
 
 
10. Avondritueel: Voor Even in Vrede
Eindig je dag met:
"Wees een ogenblik stil en ga met Hem naar huis, en wees voor 
even in vrede." 
Voor even. Dat is genoeg. Slaap in deze vrede.
 
 
    "Ik zal een moment stil zijn en naar huis toe gaan."
 
 


 
 
Les 183
“Ik roep Gods Naam aan en de mijne.”
 
 
 
De Naam
 
Gods Naam is heilig,
maar niet heiliger dan die van mij.
Het oproepen van Zijn Naam
is niets anders dan het oproepen van de mijne.
 
Een vader geeft zijn zoon zijn naam  —
zo zijn we verenigd in een band
waartoe we ons wenden voor identiteit.
 
Zeg Zijn Naam
en je nodigt de engelen uit
om je te omringen en jou toe te zingen,
hun vleugels uitgespreid om je te hoeden
en te beschermen.


 
 
 
 
 
 
 
Herhaal de de Naam van God
en heel de wereld reageert
door illusies af te leggen.
Waar dromen leken te zijn,
vind je een ster —
een wonder van genade.
 
Herhaal regelmatig Zijn Naam
en roep je Zelf aan,
wiens Naam de Zijne is.
 
Gods Naam -
onze enige gedachte,
ons enig woord,
het enige dat onze denkgeest bezighoudt.
 
In deze eeuwige, stille relatie
verblijft eeuwige vrede.
In de Naam van onze Vader
ervaarden we deze vrede vandaag.


Uitgebreid Commentaar
A. De Eenheid van Namen
1. Niet Heiliger Dan Die Van Jou
Les 183 opent met een verrassende gelijkstelling: "Gods Naam 
is heilig, maar niet heiliger dan die van jou. Het aanroepen van Zijn 
Naam is niets anders dan het aanroepen van de jouwe." 
Dit is radicaal. We zijn standaard God als superieur te zien, 
onze naam als minderwaardig. Maar de Cursus ingewikkeld: "niet 
heiliger". Gelijkwaardig. Want Zijn Naam is onze naam.
2. De Vader Geeft Zijn Naam
De les lastig: "Een vader geeft zijn zoon zijn naam en identificeert 
aldus zijn zoon met hem. Zijn broeders delen zijn naam en zo zijn ze 
verenigd in een bond waartoe ze zich wenden voor hun identiteit." 
Dit is hoe gezinnen werken: de vader geeft zijn naam. Hierdoor 
wordt identiteit gegeven. Hierdoor ontstaat eenheid tussen 
broeders.
3. De Herinnering in Een Wereld Van Vergetelheid
En dan de functie: "Jouw Vaders Naam brengt je in herinnering 
wie jij bent, zelfs in een wereld die niet weet, en zelfs al ben jij het 
vergeten." 
De Naam feitelijke als herinnering. In een wereld van 
vergetelheid is de Naam het anker naar identiteit.
 
B. De Macht van De Naam
1. Niet Zonder Reactie
De les onthullen: "Gods Naam kan niet worden gehoord zonder 
reactie, noch worden gezegd zonder een weerklank in de denkgeest, 
die jou oproept je te herinneren." 


Dit is geen gewone naam. Ze kunnen niet zonder reactie 
worden gehoord. Ze roept altijd iets op – een weerklank, een 
herinnering.
2. Engelen Worden Uitgenodigd
Dan het prachtige beeld: "Zeg Zijn Naam, en je nodigt de engelen 
uit om de grond waarop jij staat te omringen en jou toe te zingen, 
terwijl ze hun vleugels uitspreiden om je te behoeden en te beschutten 
iedere tegen wereldse gedachte die verstoord kan maken op jouw 
heiligheid." 
Zeg de Naam en engelen komen. Niet metaforisch, maar 
werkelijk. Ze omringen, zingen, beschermen.
3. De Wereld Reageert
Nu de kosmische impact: "Herhaal de Naam van God en heel de 
wereld reageert door illusies af te leggen. Elke droom die de wereld 
dierbaar is, is eerder voorbij en waar die leek te zijn, vind je een ster: 
een wonder van genade."
Heel de wereld reageert. Niet alleen jouw denkgeest. De 
wereld zelf legt illusies af. En waar dromen waren, "vind je een 
ster: een wonder van genade."
4. Genezing En Transformatie
De les beschrijft concrete effecten: "De zieken staan op, nu 
genezen van hun ziekelijke gedachten. De blinden kunnen zien, de 
doven horen. De bedroefden werpen hun rouw af en de tranen van 
pijn worden gedroogd, nu blij gelach de wereld komt zegenen." 
Dit lijkt op de wonderen van Jezus in de evangeliën. En de les 
zegt: dit gebeurt door het herhalen van de Naam .
 
 


C. De Naam Vervangt Alle Kleine Namen
1. Kleine Namen Verliezen Hun Betekenis
Nu de ontmaskering van afgoden: "Herhaal de Naam van God 
en kleine namen hebben hun betekenis verloren. Er is geen verleiding 
die niet tot iets naamloos en ongewensts wordt tien overstaan van 
Gods Naam." 
Dit is hoe je verleidingen overwint: niet door te vechten, maar 
door een andere Naam te herhalen. In het licht van de echte 
Naam worden alle kleine namen betekenisloos.
2. De Goden Die Je Aanbad
De les onthullen: "Herhaal Zijn Naam en zie hoe gemakkelijk je 
de namen van alle goden vergeet waaraan jij waarde hechtte. Ze zijn 
de naam van god, die jij hun gaf, kwijtgeraakt. Ze worden anoniem 
en nietswaardig voor jou, ook al heb je, voor je de Naam van God hun 
kleine namen lieten vervangen, in aanbidding voor hen stond en hen 
goden genoemd." 
We hebben allemaal “goden" aanbeden: geld, macht, relaties, 
status, veiligheid. We gaven ze namen. Wij bogen voor kip. Maar 
herhaal Gods Naam, en ze worden "anoniem en nietswaardig" .
 
D. De Naam Roept Je Zelf Aan
1. De Identiteit Van Namen
Nu de kern: "Herhaal de Naam van God en roep jouw Zelf aan, 
wiens Naam de Zijne is." 
Dit is waarom het aanroepen van Zijn Naam gelijk is aan het 
aanroepen van de jouwe: jouw Zelf heeft dezelfde Naam als 
God .
2. Alles Valt In Het Juiste Perspectief


De les ruzie: "Herhaal Zijn Naam en alle nietige, naamloze 
dingen op aarde vallen in het juiste perspectief. Zij die de Naam van 
God aanroepen, kunnen het naamloze niet verwarren met de Naam, 
noch zonde respect voor genade, of lichamen voor de heilige Zoon van 
God." 
Perspectief wordt gevraagd. Niet door analyse, maar door de 
Naam herhalen.
3. Een Altaar Bij Een Broeder
En dan de prachtige oefening: "En mocht jij met een broeder 
samenzijn, terwijl jij in stilte bij hem zit en met hem Gods Naam in je 
rustige denkgeest herhaalt, dan heb je daar een altaar opgericht dat 
tot God Zelf en tot Zijn Zoon."
Twee mensen, beïnvloedend in stilte, de Naam herhaalt – en 
daar, tussen hen, een altaar dat tot God onmogelijk.
 
E. De Oefening: Alleen Dit
1. Geen Ander Woord
De instructie is simpel: "Oefen alleen dit vandaag: herhaal 
langzaam steeds en telkens opnieuw Gods Naam. Vergeet elke naam, 
behalve die van Hem. Hoor niets anders. Laat al je gedachten op deze 
worden gent." 
Alleen dit. Geen complexe oefeningen. Alleen de Naam 
herhalen.
2. De Enige Gedachte
De focus wordt totaal: "Geen ander woord gebruiken we, namens 
aan het begin, wanneer we het idee van vandaag één enkele maal 
uitspreken. En dan wordt Gods Naam onze enige gedachte, ons één 
woord, het enige dat onze denkgeest bezighoudt, het enige dat we 
wensen, de enige klank met betekenis, en de enige Naam voor al wat 
we verlangen te zien, voor al wat we het onze willen noemen." 


Dit is totale concentratie. Niet dwangmatig, maar zacht. De 
Naam wordt alles .
 
F. De Uitnodiging Die Niet Geweigerd Kan Worden
1. God Zal Komen
De belofte: "Zo doen we een uitnodiging die nooit kan worden 
gesteld. En God zal komen en die Zelf beantwoord." 
Dit is geen speculatie. Het is een garantie: God zal komen .
2. Futiele Gebeden Bereiken Hem Niet
Maar er is onderscheid: "Denk niet dat Hij de futiele gebeden 
hoort van hen die Hem aanroepen met de namen van afgoden die 
door de wereld worden gekoesterd. Zij kunnen Hem zo niet bereiken. 
Hij kan niet het verzoek horen dat Hij niet Zichzelf is, of dat Zijn 
Zoon een andere naam dan de Zijne ontvangt." 
Als we Hem aanroepen met namen van afgoden — geld, macht, 
speciale liefde — bereiken we Hem niet. Hij kan niet horen wat hij 
vraagt dat hij iets anders is dan wat hij is.
 
G. De Totale Transformatie
1. Erkenning Van De Schepper
De les lastig: "Herhaal de Naam van God en je erkent Hem als de 
enige Schepper van de werkelijkheid. En je vermoedelijk tevens dat 
Zijn Zoon deel van Hem is en geschept in Zijn Naam." 
Door de Naam te herhalen, erken je twee dingen:
	God is de enige Schepper

	Zijn Zoon schept in Zijn Naam



2. De Naam Vult De Denkgeest
De oefening: "Zit in stilte en laat Zijn Naam uitgroeien tot het 
alomvattende idee dat je denkgeest volledig vult. Laat alle gedachten 
namens deze ene stil zijn. En reageer overeenkomstig op alle andere 
gedachten, en zie Gods Naam de duizend nietige namen vervangen die 
jij aan je gedachten gegeven hebben, terwijl je niet genoemde dat er 
één Naam is voor al wat is en wat zal zijn." 
De Naam groeit. Ze vult. Ze vervangen alle andere namen.
 
H. De Gave Van Vandaag
1. De Staat Van Genade
De mogelijkheid: "Vandaag kun jij een staat bereiken waarbij je 
de gaf van genade zult ervaren. Je kunt aan alle gebondenheid aan de 
wereld verliezen en de wereld dezelfde bevrijding schenken die jij 
gevonden hebt. Je kunt je herinneren wat de wereld is vergeten en 
haar jouw eigen herinnering aanbieden. Jij kunt vandaag de rol 
accepteren die je zowel in haar als jouw verlossing speelt. En beide 
kunnen perfect tot stand worden gebracht." 
Vandaag. Niet ooit. Vandaag kun je genade ervaren. Vandaag 
kun je breken. Vandaag kun je herinneren.
2. Het Enige Gebed Dat Nodig Is
De conclusie: "Wend je tot de Naam van God voor je bevrijding 
en ze wordt jou gegeven. Er is geen ander gebeden nodig dan dit, 
want dit bevat ze allemaal. Woorden zijn onbelangrijk en alle 
overbodig overbodig, wanneer Gods Zoon zijn Vaders Naam 
aanroept." 
Dit is het gebed: de Naam aanroepen. Alle andere gebeden 
zitten hierin.
 


I. De Eeuwige Relatie
1. Al Het Kleine Is Stil
De ultieme visie: "Al het kleine is stil. Onbeduidende geluiden 
zijn nu geluidloos. De kleine aardse dingen zijn verdwenen. Het 
universum bestaat uit niets dan de Zoon van God die Vader aanroept. 
En zijn Vaders Stem geeft antwoord in zijn Vaders heilige Naam." 
Dit is het eindpunt: alleen de Zoon en de Vader, opgeroepen en 
antwoordend, in de heilige Naam.
2. Voorbij
De les vaker: "In deze eeuwige, stille relatie, waarin 
communicatie alle woorden verre overstijgt en toch in diepte en 
hoogte alles overtref wat woorden mogelijkerwijs kunnen overdragen, 
verblijft eeuwige vrede. In de Naam van onze Vader willen we deze 
vrede vandaag ervaren. En in Zijn Naam zal die ons gegeven zijn." 
Eeuwige, stille relatie. Voorbij woorden, maar voller dan 
woorden ooit kunnen zijn. En bevat: eeuwige vrede .
 
Geleide Meditatie: (30-35 minuten)
Zoek een zeer rustige plek. Zorg dat je niet gestoord wordt. Zit 
comfortabel. Sluit je ogen.
 
Deel 1: Het Idee (2-3 minuten)
Spreek het idee van vandaag één keer uit:
"Ik roep Gods Naam aan en de mijne."
Laat dit resoneren. Voel de waarheid ervan: Gods Naam is jouw 
Naam. Het oproepen van Zijn Naam is het oproepen van de jouwe.


"Gods Naam is heilig, maar niet heiliger dan die van jou. Het 
oproepen van Zijn Naam is niets anders dan het aanroepen van de 
jouwe."
Stilte (1 minuut)
 
Deel 2: Begin De Naam Te Herhalen (8-10 minuten)
Nu begint de feitelijke oefening. Kies de naam die voor jou 
resoneert:
•God
•Vader
•liefde
•Christus
•Of een andere heilige Naam
Begin deze Naam langzaam te herhalen. Niet hardop, maar in 
je denkgeest. Hak langzaam. Hak zacht.
"Herhaal langzaam steeds en steeds opnieuw Gods Naam."
God... God... God...
(Of van de Naam die je gekozen hebt)
"Vergeet elke naam, behalve die van Hem. Hoor niets anders. Laat 
al je gedachten op deze gent worden."
Doorgaan herhaling (8 minuten)
Als gedachten komen, laat ze vervangen worden door de Naam.

Als geluiden komen, hoor alleen de Naam.

Als emoties komen, omhul ze met de Naam.
God... God... God...
Langzaam. Zacht. Onophoudelijk.


Deel 3: De Naam Groeit (10-12 minuten)
Nu laat je de Naam groeien. Niet door inspanning, maar door 
openstaan.
"Zit in stilte en laat Zijn Naam uitgroeien tot het alomvattende 
idee dat je denkgeest volledig vult."
De Naam wordt groter. Wijder. Dieper. Ze vult je hele 
bewustzijn.
God... God... God...
Laat alle andere gedachten stil worden. Alleen de Naam blijft.
"Laat alle gedachten namens deze ene stil zijn."
Doorgaan herhaling (10 minuten)
De Naam vult je denkgeest.

De Naam vult je hart.

De Naam vult je hele wezen.
"Gods Naam - onze enige gedachte, ons één woord, het enige dat 
onze denkgeest bezighoudt, het enige dat we wensen, de enige klank 
met betekenis."
Alleen Dit. Niets anders. Alleen de Naam.
God... God... God...
 
Deel 4: Roep Je Zelf Aan (5-7 minuten)
Terwijl je de Naam blijft herhalen, breng je bewustzijn naar de 
waarheid:
"Herhaal de Naam van God en roep jouw Zelf aan, wiens Naam de 
Zijne is."


Deze Naam is ook jouw naam. Wanneer je Gods Naam herhaalt, 
roep je jezelf aan. Je ware Zelf. Het Zelf dat God schiep.
God... God... God...
En bij elke herhaling: dit ben ik. Dit is mijn Naam. Ik deel 
deze Naam met mijn Vader.
"Jouw Vaders Naam brengt je in herinnering wie jij bent."
Doorgaan herhaling (5 minuten)
Voel hoe de Naam je identiteit herstelt. Hoe je, door de Naam te 
herhalen, jezelf herinnert. Niet het kleine zelf, maar het ware Zelf.
God... God... God...
Dit is wie ik ben. Dit is mijn ware Naam.
 
Deel 5: De Stilte Voorbij Woorden (5-7 minuten)
Laat nu zelfs de Naam langzaam betrouwbaar in stilte. Niet 
wegduwen, maar natuurlijk laten oplossen.
"In deze eeuwige, stille relatie, waarin communicatie alle woorden 
verre overstijgt en toch in diepte en hoogte alles overtref wat woorden 
mogelijkerwijs kunnen overdragen, verblijft eeuwige vrede."
Geen woorden meer. Zelfs de Naam niet meer als woord. Alleen 
Aanwezigheid. Alleen stil. Alleen vrede.
Diepe stilte (5-7 minuten)
In deze stilte is de Vader.

In deze stilte ben jij.

In deze stilte is eenheid.
"Al het kleine is stil. Onbeduidende geluiden zijn nu geluidloos. De 
kleine aardse dingen zijn verdwenen. Het universum bestaat uit niets 


[image: fill-image-3.png][image: border-image-3.png]dan de Zoon van God die zijn Vader aanroept. En zijn Vaders Stem 
geeft antwoord in zijn Vaders heilige Naam."
Blijf in deze stilte. Zonder inspanning. Zonder verwachting. 
Alleen zijn.
 
Afsluiting (1-2 minuten)
Breng langzaam de Naam terug, herhaal zacht:
God... God... God...
Voel hoe de Naam je terugbrengt naar het bewustzijn van de 
wereld, maar nu gedragen door de Naam.
"In de Naam van onze Vader willen we deze vrede vandaag 
ervaren. En in Zijn Naam zal die ons gegeven worden."
En dan, heel zacht, in je eigen tijd, open je ogen.
Draag de Naam met je mee. Herhaalde hem de hele dag. Hij is 
jouw anker, jouw herinnering, jouw identiteit.
 
 
 
Gebed
Heilige Vader,
Uw Naam is heilig,

en niet heiliger dan de mijne.

Want Uw Naam is mijn Naam.

Wij delen één identiteit,

verenigd in de band van Uw Naam.


[image: fill-image-4.png][image: border-image-4.png]Vandaag herhaal ik Uw Naam,

langzaam, onophoudelijk, liefdevol.

Laat deze Naam mijn enige gedachte zijn,

mijn enige woord,

het enige dat mijn denkgeest bezighoudt,

het enige dat ik wens.
In deze Naam roep ik mijn ware Zelf aan.

In deze Naam nodig ik de engelen uit

om de grond waarop ik sta te omringen,

hun vleugels uit te spreiden

en mij te behoeden tegen elke wereldse gedachte.
In deze Naam legt de wereld haar illusies af.

In deze Naam worden de zieken genezen,

zien de blinden, horen de doven,

en worden tranen van pijn gedroogd

door blij gelach.
Er is geen ander gebed nodig dan dit,

want deze Naam bevat alle gebeden.

Woorden zijn onbelangrijk

wanneer Gods Zoon zijn Vaders Naam aanroept.
In de Naam van mijn Vader

ervaar ik eeuwige vrede vandaag.

In deze eeuwige, stille relatie

verblijft alles wat ik zoek.
En nu herhaal ik Uw Naam,

wetend dat U zult komen

en deze uitnodiging Zelf zult beantwoorden.
In Uw heilige Naam,

Amen.


Tien Praktisch Dagelijkse Oefeningen
1. Ochtendritueel: 15-30 Minuten Met De Naam
Begin je dag met uitgebreide tijd voor de Naam. Spreek het idee 
één keer uit:
"Ik roep Gods Naam aan en de mijne."
Dan, alleen de Naam herhaalt. Langzaam. Onophoudelijk.
 
 
 
2. Elk Uur: De Naam Als Anker
Elk heel uur, stop met wat je doet. Sluit je ogen (indien 
mogelijk). Herhaal de Naam voor 1-2 minuten.
"Gods Naam - een gedachte." 
 
 
 
3. Bij Verleiding: De Naam Vervangt
Wanneer je verleiding voelt – naar woede, oordeel, angst, 
begeerte:
"Er is geen verleiding die niet tot iets naamloos en ongewenst 
wordt tien overstaan van Gods Naam." 
Gelijk de Naam. Laat deze de kleine naam van de verleiding 
vervangen.


4. Met Een Broeder: Een Altaar Oprichten
Wanneer je bij iemand bent — een vriend, familielid, collega —
herhaal in stilte de Naam:
"En mocht jij met een broeder samenzijn, terwijl jij in stilte bij 
hem zit en met hem Gods Naam in je rustige denkgeest herhaalt, dan 
heb je daar een altaar opgericht." 
 
 
 
 
 
5. Bij Lijden: De Genezing Van De Naam
Wanneer je pijn, ziekte, of verdriet optreedt:
"De zieken staan op, nu genezen van hun ziekelijke gedachten. De 
blinden kunnen zien, de doven horen. De bedroefden werpen hun 
rouw af." 
 
 
 
 
6. Voor Belangrijke Beslissingen: Alleen De Naam
Wanneer je een beslissing moet nemen, ga niet analyseren. Zit 
stil. Gelijk de Naam. Laat het antwoord komen vanuit deze stilte.
"Woorden zijn onbelangrijk en alle overbodig overbodig, wanneer 
Gods Zoon zijn Vaders Naam aanroept." 


7. Bij Afgoden: Namen Vervangen
Wanneer je merkt dat je een afgod aanbidt – geld, status, 
relatie, veiligheid:
"Herhaal Zijn Naam en zie hoe makkelijk je de namen van alle 
goden vergeet waaraan jij waarde hechtte." 
Herhaal de echte naam. Laat de kleine naam zeker.
 
8. In De Natuur: De Naam In Alles
Wanneer je in de natuur bent, zie Gods Naam in alles. In 
bomen, water, lucht, vogels.
"Er is één Naam voor al wat is en wat zal zijn." 
Herhaal de Naam en zie deze in alles weerspiegeld.
 
9. Lopend Van Rijdend: Ga verder met herhalen
Maak van de Naam een continue mantra. Terwijl je loopt, rijdt, 
werkt — herhaal langzaam in je denkgeest:
God... God... God...
Van welke Naam je hebt gekozen.
 
10. Avondritueel: Eindigen Met De Naam
Eindig je dag zoals je hem begon. 15-30 minuten met de Naam.
"In deze eeuwige, stille relatie... verblijft eeuwige vrede. In de 
Naam van onze Vader willen we deze vrede vandaag ervaren." 
Slaap in deze Naam. Laat deze je dromen vullen.


 
 
Les 184
“De Naam van God is mijn erfgoed.”
 
 
 
 
Het Erfgoed
 
Je leeft aan de hand van symbolen.
Je hebt namen bedacht voor alles wat je ziet.
Daarmee houw je het uit de eenheid los —
deze ruimte die je ziet als iets
dat alle dingen uit elkaar houdt.
 
Toch zijn deze namen waarmee de wereld
een reeks wordt van onsamenhangende gebeurtenissen —
wat zijn ze anders dan illusies
waaraan je werkelijkheid hebt verleend?
 
Maar er is een andere visie,
een natuurlijke richting
waarin de denkgeest zijn waarneming kan kanaliseren.


 
God heeft geen naam.
En toch wordt Zijn Naam de definitieve les
dat alle dingen één zijn.
 
De Naam van God is het erfgoed
dat Hij gegeven heeft
aan hen die het onderricht van de wereld
boven de Hemel verkozen.
 
Vader, onze Naam is de Uwe.
In Uw Naam zijn we verenigd
met al wat leeft.
Uw Naam is onze verlossing
en ontsnapping uit wat wij hebben gemaakt.
Uw Naam verenigt ons
in de eenheid die ons erfgoed
en onze vrede is.
 
 
Uitgebreid Commentaar
A. Het Leven Aan De Hand Van Symbolen
1. Namen Als Scheiding
Les 184 opent met een analyse van hoe we waarnemen: "Je 
leeft aan de hand van symbolen. Je hebt namen bedacht voor alles 
wat jij ziet. Elk ding wordt een afzonderlijke entiteit, die jij 
identificeert met behulp van zijn eigen naam. Daarmee houw je het 
uit de eenheid los." 


Maakt scheiding. Door iets te benoemen, hou je het uit de 
eenheid. Je maakt het tot een "afzonderlijke entiteit".
2. Ruimte Tussen Alle Dingen
"Daarmee markeer je zijn bijzondere kenmerken en zonder je het 
van andere dingen af door de ruimte eromheen te benadrukken. Deze 
ruimte zet jij tussen alle dingen die je elk van een andere naam 
voorziet, alle gebeurtenissen die je uitdrukt in termen van plaats en 
tijd, alle lichamen die je met een naam begroet.” 
Ruimte is niet iets dat we ontdekken, maar iets dat we creëren 
door te benoemen. Namen creëren afstand.
3. Hoe Waarneming Wordt Verkregen
"Deze ruimte die je ziet als iets dat alle dingen uit elkaar houdt, is 
de manier waarop de waarneming van de wereld wordt verkregen. Je 
ziet iets waar niets is, en ziet tegelijk niets waar eenheid is: een 
ruimte tussen alle dingen, tussen alle dingen en jou." 
We zien "iets waar niets is” en zien "niets waar eenheid is" . 
Dit is de laagste vorm van waarneming.
4. De Illusie Van Onafhankelijke Wil
"Zo denk je dat je in afscheiding leven hebt geschonken. Door deze 
splitsing denk je dat daarmee vaststaat dat jij een eenheid bent die 
functioneert met een onafhankelijke wil." 
Scheiding geeft ons de illusie van onafhankelijke wil. Dit is 
waarom we vasthouden.
 
B. De Macht Van Benoemen
1. Naamgeving Schept Werkelijkheid
De les vaker: "Wat zijn toch deze namen waardoor de wereld een 
reeks wordt van onsamenhangende gebeurtenissen, van onverenigde 


dingen, van lichamen die apart worden gehouden en die elk een 
stukje denkgeest als een afzonderlijk bewustzijn bevatten? Jij hebt ze 
deze namen gegeven en bracht waarneming tot stand zoals jij wenste 
dat waarneming was." 
We hebben de namen opgegeven. We hebben een waarneming 
gemaakt zoals we die wilden.
2. Het Naamloze Kreeg Een Naam
En dan: "Het naamloze werd naam gegeven en zo werd er ook 
werkelijkheid aan verleend. Want wat benoemd wordt krijgt betekenis 
en zal vervolgens als betekenisvol worden gezien: een oorzaak van een 
werkelijk gevolg, met consequenties die daar inherent aan zijn." 
Dit is de macht van namen: wat gezamenlijk wordt, lijkt 
werkelijk. Het krijgt betekenis, oorzaak, gevolg, consequenties .
3. Werkelijkheid Door Deelvisie
De les analyseert: "Zo wordt er werkelijkheid gemaakt door een 
deelvisie, die doelbewust tegenover de gegeven waarheid wordt 
geplaatst. Haar vijand is heelheid. Ze maakt zich een voorstelling van 
futiliteiten en kijkt ernaar. En een ontbreken van ruimte, een gevoel 
van eenheid of een visie die anders ziet, worden de bedreigingen die 
zij moet overwinnen, bestrijden en ontkennen." 
"Haar vijand is heelheid." Dit is de sleutelzin. Deelvisie — het 
zien van bepaalde dingen — vecht tegen eenheid.
 
C. De Andere Visie
1. Een natuurlijke richting
De Cursus biedt echter hoop – niet door nog meer namen te 
leren, maar door een andere visie te omarmen: "Toch blijft deze 
andere visie nog steeds een natuurlijke richting waarin de denkgeest 
zijn waarneming kanaliseren kan. Het is moeilijk om de denkgeest 
duizenden en nog eens duizenden vreemde namen aan te leren. Toch 


geloof je dat dit het is wat leren inhoudt, dat dit zijn ene wezenlijke 
doel is, waarmee communicatie wordt bereikt en begrippen zinvol met 
anderen kunnen worden gedeeld." 
Uitleggen van alle namen.
De "andere visie" is de visie van de Heilige Geest, die niet kijkt 
naar vormen en namen, maar naar essentie en eenheid. Deze 
visie is:
•Natuurlijk — het is de oorspronkelijke staat van de 
denkgeest.
•Eenvoudig — het vereist niet duizenden minder, maar 
één herinnering.
•Verenigend — het ziet voorbij alle scheidingen.
 
2. Het Leersysteem van de Wereld vs. Het Leersysteem van 
God

De les dat het wereldse leren ons moe is :

we hebben zoveel namen geleerd — van dingen, mensen, emoties, 
zieken, rollen — dat we zijn vergeten wie we werkelijk zijn.
Maar de "andere visie” vereist geen inspanning. Het is een 
natuurlijke kanalisatie van de denkgeest zodra we ophouden met 
het opdringen van al die vreemde namen.
	Het systeem van de wereld
	Het systeem van God

	Duizenden namen leren
	Één Naam

	Communicatie door
	Communicatie door

	Waardevolle leden delen
	Waarheid zijn

	Verdelen en categoriseren
	Zien zonder onderscheid




3. Het Doel van Namen versus Het Doel van God
De les vraagt ons om te onderzoeken: waarom geloven dat 
we die namen noodzakelijk zijn?
Het antwoord: omdat we denken dat communicatie en 
verbinding afhankelijk zijn van onderscheid.
•Ik moet jou benoemen om je te kennen.
•Ik moet versterken om te weten wie ik ben.
Maar de waarheid is het te anders:
•Ware communicatie gebeurt voorbij woorden, in de 
directe herkenning van eenheid.
•Ware identiteit heeft geen naam nodig, omdat het één 
met de bron is.
Dit is wat de bedoeling is:
"De Naam van God is mijn erfgoed."
Het is niet een naam die we leren, maar een naam die we 
herinneren — en die herinnering brengt ons naar huis.
 
D. Het Twijfelachtige Leerproces
1. Een Startpunt, Geen Eindpunt
De les instrueert: "Dat is wat de wereld jou leert. Het is een 
leerfase waar ieder die komt doorheen moet gaan. Maar hoe eerder 
hij ziet waarop die berust, hoe twijfelachtig de uitgangspunten ervan 
zijn en hoe dubieus de resultaten, des te eerder hij de effecten ervan in 
twijfel trekt. Een leerproces dat eindigt met wat de wereld pleegt te 
onderwijzen, eindigt zonder betekenis. Wanneer het zijn juiste plaats 
inneemt, dient het slechts als startpunt vanwaaruit een ander soort 
leren beginnen kan" 


Namen leren is noodzakelijk, maar moet overstegen worden . 
Het is een startpunt, geen eindpunt.
2. Namen Terughalen
En dan: "een nieuwe waarneming kan worden verworven en alle 
willekeurige namen die de wereld geeft kunnen worden teruggehaald, 
nu zij in twijfel worden getrokken." 
"Teruggehaald" — niet voor altijd vergeten, maar in twijfel 
getrokken, gebruikt maar niet geloofd .
 
E. Wat Je Niet Hebt Gemaakt
1. Illusies, Maar Niet De Waarheid
Een cruciale correctie: "Denk niet dat jij de wereld hebt gemaakt. 
Illusies, jazeker! Maar wat op aarde en in de Hemel waar is, ligt 
buiten het bereik van jouw naamgeving." 
We hebben illusies gemaakt, niet waarheid. Waarheid ligt 
"buiten het bereik van jouw naamgeving".
2. Een Beroep Op Het Lichaam
"Wanneer jij een beroep doet op een broeder, is het zijn lichaam 
waartoe je een verzoek richt. Zijn ware Identiteit is voor jou 
verborgen door wat jij gelooft dat hij werkelijk is. Zijn lichaam 
reageert op hoe jij hem noemt, want zijn denkgeest stemt erin toe de 
naam die jij hem geeft als de zijne te aanvaarden. En zo wordt zijn 
eenheid tweemaal ontkend, want jij ziet hem als afgescheiden van jou 
en hij accepteert deze afzonderlijke naam als de zijne." 
Tweemaal bekend: door mij die hem scheidt, en door hem die 
dit goedkoop.
 
 


F. Het Gebruik Van Symbolen
1. Een tijdelijke Noodzaak
De les is praktisch: "Het zou inderdaad vreemd zijn als je 
gevraagd werd aan alle symbolen van de wereld voorbij te gaan en ze 
voor altijd te vergeten, en jou toch werd gevraagd een onderwijzende 
functie op je te nemen. Het is voor jou nodig de symbolen van de 
wereld een tijdje te gebruiken. Maar laat je er niet tevens door 
misleiden." 
Gebruik symbolen, maar wordt niet misleid door hen.
2. Ze Staan Nergens Voor
En het geheim: "Ze staan helemaal nergens voor, en tijdens je 
oefeningen is het deze gedachte die jou ervan zal bevrijden. Ze worden 
slechts middelen waardoor je kunt communiceren op een manier die 
de wereld begrijpen kan, maar waarvan jij inziet dat het niet de 
eenheid is waar ware communicatie kan worden gevonden." 
"Ze staan helemaal nergens voor." Dit is de bevrijdende 
gedachte.
 
G. Tussenpozen In Het Zonlicht
1. De Gevangenis Verlaten
De les beschrijft de oefening: "Wat je dus nodig hebt, zijn elke 
dag tussenpozen waarin het leren-in-de-wereld een voorbijgaande fase 
wordt, een gevangenis vanwaaruit je het zonlicht ingaat en de 
duisternis vergeet. Hier begrijp jij het Woord, de Naam die God jou 
gegeven heeft, de ene Identiteit die alle dingen gemeen hebben, de ene 
erkenning van wat waar is." 
Tussenpozen: momenten waarbij je de gevangenis van namen 
verlaat en het zonlicht binnengaat.


2. Terugkeren Om Te Verkondigen
En dan: "En stap dan terug in de duisternis, niet omdat je meent 
dat die werkelijkheid is, maar alleen om de onwerkelijkheid ervan te 
verkondigen in termen die nog steeds betekenis hebben in de wereld 
die door duisternis wordt beheerst." 
Je keert terug naar de wereld, maar nu niet misleid. Je 
gebruikt namen, maar gelooft ze niet.
 
H. God Heeft Geen Naam
1. De Paradox
Nu de diepste waarheid: "God heeft geen naam. En toch wordt 
Zijn Naam de definitieve les dat alle dingen één zijn, en met deze les 
eindigt elke vorm van leren." 
God heeft geen naam — want namen creëren scheiding. En 
toch is Zijn Naam de les van eenheid. Dit is paradox, maar heilige 
paradox.
2. Alle Namen Verenigd
De les pijnlijk wat dit betekent: "Alle namen zijn verenigd, alle 
ruimte is gevuld met de weerspiegeling van de waarheid. Elke kloof is 
gedicht en afscheiding genezen. De Naam van God is het erfgoed dat 
Hij gegeven heeft aan hen die het onderricht van de wereld boven de 
Hemel verkozen." 
Gods Naam verenigt alle namen. Ze dicht alle kloven. Ze 
geneest alle afscheiding.
 
I. De oefening
1. Het Woord Aanvullen Met Ervaring


De instructie: "Niemand kan falen die de betekenis van de Naam 
van God zoekt. Ervaring moet het Woord komen aanvullen. Maar 
eerst moet je de Naam voor alle werkelijkheid aanvaarden, en 
beseffen dat de vele namen die jij aan aspecten ervan gegeven hebt, 
vervormd hebben wat jij ziet, maar de waarheid in het geheel niet 
hebben aangetast.”
Eerst begrijpen, dan ervaren. Niet andersom.
2. Eén Naam Voor Alle Aspecten
De praktijk: "En hoewel we een andere naam gebruiken voor elk 
aspect van Gods Zoon dat we gewaar worden, begrijpen we dat ze 
slechts één Naam hebben, die Hij ze gegeven heeft. Dit is de Naam die 
we bij het oefenen gebruiken. En door het gebruik ervan verdwijnen 
alle dwaze afscheidingen die ons blind hielden. En ons wordt de 
kracht gegeven daaraan voorbij te zien." 
We gebruiken nog steeds verschillende namen (Jan, Maria, 
boom, kat), maar we begrijpen dat ze allemaal één Naam delen.
 
J. Het Slotgebed
De les conventionele met een prachtig gebed: "Vader, onze 
Naam is de Uwe. In Uw Naam zijn we verenigd met al wat leeft en 
met U, die hun ene Schepper bent. Wat wij gemaakt hebben en bij 
vele verschillende namen noemen, is slechts een schaduw die we 
probeerden te werpen over Uw eigen werkelijkheid. En we zijn blij en 
dankbaar dat we ongelijk hadden. Al onze vergissingen geven we aan 
U, om vrijgesproken te worden van alle gevolgen die onze fouten leken 
te hebben. En we aanvaarden in de plaats van elk daarvan de 
waarheid die U schenkt. Uw Naam is onze verlossing en ontsnapping 
uit wat wij hebben gemaakt. Uw Naam verenigt ons in de eenheid die 
ons erfgoed en onze vrede is.”
 


Geleide Meditatie (25-30 minuten)
Zoek een rustige plek. Zit comfortabel. Sluit je ogen.
 
Deel 1: Herkenning Van Namen (5-7 minuten)
Begin met je adem te observeren. Laat gedachten komen en 
gaan.
Breng nu je bewustzijn naar hoe je de wereld ziet. Alles heeft 
een naam. Stoel. Tafel. Lichaam. Persoon. Gedachte. Emotie.
"Je leeft aan de hand van symbolen. Je hebt namen bedacht voor 
alles wat jij ziet."
Voel hoe deze namen dingen uit elkaar houden. Hoe ze ruimte 
creëren tussen dingen.
"Deze ruimte die je ziet als iets dat alle dingen uit elkaar houden, 
is de manier waarop de waarneming van de wereld wordt 
waargenomen."
Stilte (3 minuten)
Zonder oordeel, gewoon waarnemers: ik leef in een wereld van 
namen. Elk ding afzonderlijk. Elk ding met ruimte eromheen.
 
Deel 2: Namen Loslaten (6-8 minuten)
Nu beginnen je namen los te laten. Niet de dingen zelf, maar de 
scheiding die namen creëren.
"Ze staan helemaal nergens voor, en tijdens je oefeningen is het 
deze gedachte dat jij ervan zal bevrijden."
Bij jezelf: "Deze namen staan nergens voor. Ze zijn slechts 
middelen om te communiceren, geen werkelijkheid."


Stilte (3 minuten)
Voel hoe, wanneer je namen loslaat, de ruimte tussen dingen 
begint te betrouwbaar. Niet dat dingen verdwijnen, maar dat de 
scheiding verdwijnt.
"Toch blijft deze andere visie nog steeds een natuurlijke richting 
waarin de denkgeest zijn waarneming kanaliseren kan."
Stilte (2 minuten)
 
Deel 3: Het Zonlicht Ingaan (7-9 minuten)
Nu de beweging naar het licht.
"Wat je dus nodig hebt, zijn elke dag tussenpozen waarin het 
leren-in-de-wereld een voorbijgaande fase wordt, een gevangenis 
vanwaaruit je het zonlicht ingaat en de duisternis vergeet."
Stel je voor dat je een gevangenis van namen verlaten. Je stapt 
het zonlicht in.
Stilte (2 minuten)
In dit zonlicht is er geen scheiding. Geen enkele naam. Alleen 
Licht. Alleen Eenheid.
"Hier begrijpt jij het Woord, de Naam die God jou gegeven heeft, 
de ene Identiteit die alle dingen gemeen hebben, de ene erkenning van 
wat waar is."
Voel deze identiteit. Niet als concept, maar als Aanwezigheid. 
Alles deelt dit. Jij deelt dit.
Stilte (4 minuten)
 
Deel 4: De Naam Van God (5-7 minuten)
Breng nu de Naam van God in je bewustzijn. Welke naam jij 
ook gebruikt — God, Vader, Liefde, Waarheid.


"God heeft geen naam. En toch wordt Zijn Naam de absolute les 
dat alle dingen één zijn."
Helaas zacht deze Naam. Voel hoe deze Naam verenigt in 
plaats van scheidt.
God... God... God...
"Alle namen zijn samengevoegd, alle ruimte is gevuld met de 
weerspiegeling van de waarheid. Elke kloof is gedicht en afscheiding 
genezen."
Doorgaan herhaling (4 minuten)
Deze Naam is het erfgoed. Niet wat je maakt, maar wat je 
ontvangt.
 
Deel 5: Het Gebed (3-5 minuten)
"Vader, onze Naam is de Uwe."
"In Uw Naam zijn we samen met al wat leeft."
Pauze
"Uw Naam is onze verlossing en ontsnapping uit wat wij hebben 
gemaakt."
Pauze
"Uw Naam verenigt ons in de eenheid die ons erfgoed en onze 
vrede is."
Stilte (2 minuten)
 
Afsluiting
Open langzaam je ogen. Keer terug naar de wereld van namen, 
maar nu niet misleid. Gebruik namen, maar geloof ze niet. Ze zijn 
middelen, geen werkelijkheid.


[image: fill-image-5.png][image: border-image-5.png]Gebed:
 
Vader,

ik ben vergeten wat mijn naam is.

Ik heb duizend duizend identiteiten gegeven,

maar geen ervan is waar.
Vandaag wil ik herinneren

dat Uw Naam mijn erfgoed is .
Leer mij zonder namen te kijken,

voorbij de symbolen en vormen,

totdat ik Uw eenheid zie

in alles en iedereen.
Laat mij in tussenpozen van zonlicht

Uw werkelijk ervaren –

zonder naam, zonder vorm,

maar volledig gekend .
Amen.
 
10 Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. Ochtendritueel: Erfgoed Claimen
•Begin de dag met de herhaling:

      "De Naam van God is mijn erfgoed."
•Herhaal dit 5 minuten in stilte.
•Stel jezelf de vraag: "Welke identiteit probeert ik vandaag 
te verdedigen — en waarom?"


2. Herken Je 'Duizend Namen'
•Maak een lijst van de identiteiten die je jezelf hebt 
gegeven:
•Rollen (ouder, werknemer, vriend)
•Labels (slank, mislukt, ziek)
•Titels (succesvol, machteloos)
•Erken: "Dit zijn de namen die ik heb verzonnen. Geen 
overtuiging is waar."
 
3. Kijk Zonder Namen
•Kies drie momenten vandaag waarop je bewust zonder 
namen kijkt :
•Zie een collega zonder hun functietitel.
•Zie een familielid zonder hun geschiedenis.
•Zie een vreemdeling zonder aannamen.
•Innerlijk:

     "Voorbij deze namen zie ik de Naam van God."
 
4. Gebruik de Correctie: 'Laat Mij Deze Zijn'
•Wanneer je jezelf een negatieve identiteit toeschrijft ("Ik 
ben een mislukkeling," "Ik ben zielig"), stop en zeg:

"Laat mij zijn deze in plaats van wat ik dacht dat ik was."
•Herhaaldelijk de zin uit de les:

"Laat mij deze zijn, Vader. Hij kent uw Naam en ook de zijne."


5. Herken 'Zonlicht-Intervallen'
•Let op momenten vandaag waarin je zelfs vrede 
ervaart — zelfs als het maar een flits is.
•Erken: "Dit is een interval van zonlicht. Dit is mijn 
erfgoed."
•Probeer deze momenten niet vast te houden; laat ze zijn.
 
6. Oefen in 'Het Andere Zien'
•Kies één persoon vandaag en oefen 'het andere zien':
•Zie hen niet als hun rol, uiterlijk of gedrag.
•Zie hen als drager van Gods Naam.
•Innerlijk:

      "Jij bent wat ik ben. De Naam van God is ons erfgoed."
 
7. Laat Namen Los in Gebed
•Gebruik de volgende meditatie (5 min):
•Begin met herhalen: "De Naam van God is mijn 
erfgoed."
•Laat alle namen die je jezelf hebt gegeven 
oplossen.
•Rust in de stilte zonder identiteit.
 
8. Herken de Zinloosheid van Naamgeving
•Let op hoe vaak je vandaag dingen labelt :


•"Dit is goed/slecht."
•"Zij is vriendelijk/vervelend."
•"Ik ben succesvol/gefaald."
•Telkens wanneer je dit merkt, herhaal:

      "God heeft geen naam. Waarom zou ik er een nodig 
hebben?"
 
9. Uurlijkse Herinnering: Erfgoed
•Stel een alarm in op elk uur en herhaal:

      "De Naam van God is mijn erfgoed."
•Laat de woorden resoneren zonder te forceren.
 
10. Avondritueel: Dankbaarheid voor Wat Naamloos Is
•Reflecteer op je dag:
•Welke 'zonlicht-intervallen' heb je ervaren?
•Wanneer heb je zonder namen overwogen?
•Welke identiteiten heb je verloren — al was het 
maar zelfs?
•Sluit af met het gebed:


"Vader, ik dank U dat Uw Naam mijn erfgoed is.

Al ken ik die naam nog niet met woorden,

ik vertrouw dat zij mij draagt.

Laat mij morgen weer in zonlicht rusten. Amen."
 


 
 
Les 185
“Ik verlang de vrede van God.”
 
 
 
"Het Verlangen"
 
Deze woorden uitspreken is niets.
Maar deze woorden menen is alles.
 
Ik heb duizend dromen gedroomd,
elk met een andere held,
elk met een ander einde.
 
Ik heb compromissen gesloten,
handeltjes gesloten,
gewonnen en verloren —
en geweten dat het allemaal hetzelfde was.
 
Illusies zijn te licht voorbijen.
Een nieuwe droom zal niets meer bieden
dan alle andere.


 
Vandaag doorzoek ik mijn hart:
Wat verlang ik werkelijk?
 
Niet nog een verandering van vorm,
niet nog een wisselend patroon —
maar de vrede van God .
 
En in dit ene verlangen
verbind ik mij met alle harten,
met elke roep, elke nood,
de liefde achter de aanval,
de broederschap achter de haat.
 
Niemand kan deze woorden menen
en niet genezen zijn.
 
Niemand die werkelijk de vrede van God zoekt,
kan haar mislopen.
 
Want ze is al van mij —
opgericht voor mij,
gegeven door de Schepper van vrede,
gegrondvest als Zijn eigen eeuwige gaf.
 
Vandaag meen ik wat ik zeg:
Ik verlang de vrede van God.


Uitgebreid Commentaar
A. De Kloof Tussen Woorden en Betekenis
De les opent met een scherp onderscheid:
"Deze woorden uitspreken is niets. Maar deze woorden menen is 
alles."

Dit is een van de meest confronterende uitspraken in het 
Werkboek. Het blijkt dat de overgrote grote van onze spirituele 
taal leeg is — niet omdat de zelf woorden fout zijn, maar omdat 
we ze niet werkelijk menen.
1. Wat Betekent "Menen"?
"Menen" is meer dan intellectuele instemming. Het betekent:
•Totale inspanning — geen verdeelde intentie.
•Het loslaten van alle andere verlangens — geen 
compromissen.
•Een integrale eenheid — hart, geest en wil in harmonie.
De les maakt duidelijk wat er zou gebeuren als we deze 
woorden werkelijk zouden menen :
"Deze woorden uitspreken is niets. Maar deze woorden menen is 
alles. Als je ze maar één moment kon menen, dan zou voor jou geen 
verdriet meer mogelijk zijn, in welke vorm, en waar of wanneer dan 
ook. De Hemel zou weer geheel tot het volle bewustzijn zijn gebracht, 
de Godsherinnering totaal hervonden, en de opstanding van heel de 
schepping volledig zijn beseft.”

Eén moment van echte betekenis zou voldoende zijn voor 
totale bevrijding. 
 


2. Waarom Menen We Het Niet?
De les geeft een diagnose:
"Velen hebben deze woorden uitgesproken. Slechts weinigen 
hebben ze gemeend. Je hoeft maar naar de wereld om je heen te 
kijken om te weten hoe uiterst weinig het er zijn."

De wereld zoals we die kennen – vol van verdriet, conflict en 
angst – is het levende bewijs dat bijna niemand deze woorden 
werkelijk bedoelt. Als zelfs maar twee mensen het erover eens 
waren dat ze niets anders verlangen dan Gods vrede, zou de 
wereld totaal anders zijn.
Waarom is dit zo zeldzaam? Omdat we nog verdeeld zijn in 
ons verlangen. We willen vrede, maar we willen ook:
•Gelijk hebben
•Onze dromen
•Ons 'zelf'
•Controle
•Speciaal zijn
 
B. Dromen, Compromissen en Handeltjes
Les 185 bevat een van de scherpste analyses van wat dromen 
werkelijk zijn in de hele Cursus.
1. Dromen Zijn Fundamenteel Verdeeld
"Twee denkgeesten met één intentie worden zo sterk dat wat zij 
willen de Wil wordt van God. Want denkgeesten kunnen zich alleen in 
de waarheid met elkaar verbinden. In dromen kunnen er geen twee 
dezelfde intentie hebben."



Dit is een radicale werkelijkheid: in dromen is een echte 
verbinding onmogelijk. Waarom?
•In elke droom wordt de droom verschillend gehouden 
voor elke persoon.
•Het uiteindelijke resultaat is nooit voor beiden gelijk.
•Er zijn altijd winnaars en verliezers, zelfs als de rollen 
wisselend zijn.
In de droom ben jij de hoofdpersoon van jouw verhaal, en ik 
ben de hoofdpersoon van het mijne. Onze belangen kunnen 
tijdelijk overlappen, maar zijn nooit werkelijk één .
 
2. Compromissen: Het Beste Wat Dromen Kunnen Bieden
"Toch kan een droom alleen maar een compromis brengen. Soms 
neemt dit de vorm aan van een verbond, maar alleen de vorm. Het is 
onvermijdelijk dat de betekenis aan de droom ontsnapt, want 
compromissen sluiten is het doel van dromen."

Dit is een onmogelijke analyse van alle menselijke relaties en 
afspraken voor zover die gebaseerd zijn op de droom.
Een compromis is:
•Een tijdelijke overeenkomst tussen twee gescheiden 
belangen.
•Een handeltje: "Ik geef dit op, als jij dat opgeeft."
•Een vorm van samenwerking, maar niet een 
betekenisvolle verbinding.
De les vraagt provocerend:


"En welk handeltje kan hun de vrede van God geven? Illusies 
treden in Zijn plaats. En wat Hij betekent, gaat verloren voor 
slapende denkgeesten die zinnen op een compromis, elk uit op zijn 
eigen winst en op het verlies van de ander."

Geen enkel compromis kan ons Gods vrede geven, omdat 
compromissen altijd gebaseerd zijn op gescheiden belangen. Zelfs 
in de meest 'nobele' overeenkomsten blijft er een onderstroom 
van: "Wat krijg ik? Wat verlies ik?"
 
3. Alle Dromen Zijn
Een cruciale doorbraak in de les is het inzicht dat alle dromen 
één zijn:
"Nu probeert hij eraan voorbij te gaan, omdat hij inziet dat een 
nieuwe droom niets meer zou bieden dan alle andere. Dromen zijn 
voor hem een en hetzelfde. En hij heeft begrepen dat hun enige 
verschil er een is van vorm, want de ene droom zal dezelfde wanhoop 
en ellende brengen als alle andere."

Dit is de moeheid van de dromende geest:
•We hebben zoveel dromen gedroomd.
•We hebben zoveel 'oplossingen' toegepast.
•En uiteindelijk zien we we in: het maakt niet uit welke 
droom we kiezen — ze brengen allemaal hetzelfde 
verdriet.
Dit inzicht is geen depressie, maar wijsheid. Het is het begin 
van echte voorbereiding om voorbij alle dromen te gaan.
 


C. De Vrede van God Werkelijk Verlangen
1. Wat Het Betekent Om De Vrede Van God Te Verlangen
"Menen dat je de vrede van God verlangt wil zeggen alle dromen 
laten varen."

Dit is geen symbool. Het is letterlijk. De vrede van God 
verlangen betekent:
•Geen compromissen meer zoeken.
•Geen nieuwe dromen proberen.
•Geen handeltjes meer sluiten.
Het betekent erkennen dat:
"Deze woorden vragen niet om nog een droom. Ze vragen niet om 
een compromis en proberen evenmin een nieuw handeltje te sluiten in 
de hoop dat er misschien toch één is dat slagen kan waar heel de rest 
heeft gefaald."

2. Oprechtheid: De Enige Voorwaarde
De les verklaart dat oprechtheid de enige voorwaarde is:
"En wanneer het verlangen naar vrede echt is, wordt het middel 
om die te vinden gegeven, in een vorm die elke denkgeest die er eerlijk 
naar zoekt, begrijpen kan."

Dit is een belofte: als je het werkelijk bedoelt, zul je 
geholpen worden.
De vorm van de hulp zal verschillende keren zijn voor elke 
persoon, maar de hulp zelf is gegarandeerd:
"De vorm die de les aanneemt, welke die ook is, is zodanig voor 
hem ontworpen, dat hij deze niet verkeerd kan begrijpen, mits zijn 
vraag oprecht is.”


D. Verbinding in Waarheid
1. Eenheid Van Intentie Is De Wil Van God
Een van de diepste passages in de les:
"Twee denkgeesten met één intentie worden zo sterk dat wat zij 
willen de Wil wordt van God."

Dit is niet metaforisch. Wanneer twee mensen werkelijk 
hetzelfde verlangen — niet als compromis, maar als feitelijke 
waarheid — dan wordt hun synthetische wil de Wil van God.
Waarom? Omdat er in de waarheid geen verschil is tussen 
jouw wil en de Mijne en die van God. Eenheid van intentie is 
Gods Wil.
 
2. De Gave Die Niemand Kan Verliezen
"Niemand kan verliezen en iedereen moet winnen, telkens 
wanneer enige gave van God door iemand gevraagd en ontvangen is. 
God geeft alleen om te verenigen."

Dit is het fundamentele verschil tussen:
•Gods gaven — delen vermeerdert.
•Dromen — delen verminderen.
In de droom geloven we in schaarste: als jij wint, verlies ik. 
Maar in Gods werkelijkheid is elke ondeelbaar. Wanneer ik Gods 
vrede ontvang, ontvang jij die ook — automatisch, veroorzaakt.
 
E. De Praktijk: Doorzoek Je Hart
De les geeft een zeer concrete oefening:


"Wijd vandaag je oefenperioden aan een zorgvuldig doorzoeken 
van je denkgeest, om de dromen te vinden die je nog steeds koestert. 
Waar vraag jij in je hart om?"

Dit is geen onzichtbare inspectie. De Cursus vraagt ons om 
eerlijk te kijken:
•Welke dromen koester ik nog?
•Wat geloof ik dat mij troost zal bieden?
•Waar hoop ik werkelijk op?
En dan de cruciale vraag:
"Is dit wat ik wil hebben, in plaats van de Hemel en de vrede van 
God?"

F. De Zekerheid Van Gods Vrede
De les waarschijnlijk met absolute zekerheid:
"Niemand die werkelijk de vrede van God zoekt, kan haar 
mislopen. Want hij vraagt er slechts om dat hij zichzelf niet langer 
misleidt door zichzelf te onthouden wat Gods Wil is.

En:
"Gods vrede is van jou. Voor jou werd vrede geschapen, jou 
gegeven door de Schepper van vrede en gegrondvest als Zijn eigen 
eeuwige gave."

We kunnen niet falen, omdat we alleen vragen hebben om wat 
al van ons is.
 


Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je 30-35 minuten onderweg kunt zijn. 
Zit comfortabel, met een rechte maar ontspannen houding. Sluit je 
ogen. Laat je ademhaling natuurlijk worden.
 
DEEL 1: HERKENNING VAN LEGE WOORDEN (7-8 minuten)
Begin met de woorden:
"Ik verlang de vrede van God."
Zeg ze hardop of innerlijk. Herhaal ze een paar keer.
En nu... wees eerlijk:
Meen je deze woorden?
Herinner je de waarschuwing uit de les:

"Deze woorden uitspreken is niets. Maar deze woorden menen is 
alles."
Laat jezelf voelen hoeveel keer je deze woorden — of woorden 
zoals deze — hebt uitgesproken... zonder ze werkelijk te menen.
Niet uit slechtheid.

Niet uit bedrog.

Maar omdat je hart verdeeld was.
Je wilde vrede... maar je wilde ook andere dingen.
Erken dit zonder oordeel.

Het is niet jouw schuld.

Het is gecombineerd de staat van de dromende geest.
Adem in... en uit.

En laat de waarheid van deze herkenning doordringen: Ik heb 
deze woorden vaak uitgesproken. Zelden heb ik ze gemeend.


DEEL 2: DOORZOEK JE HART (10-12 minuten)
Nu gaan we doen wat de les vraagt:
"Wijd vandaag je oefenperioden aan een zorgvuldig doorzoeken 
van je denkgeest, om de dromen te vinden die je nog steeds koestert."
Vraag jezelf af, met zachte eerlijkheid:

Waar vraag ik in mijn hart werkelijk om?
Niet de woorden die je gebruikt.

Niet de spirituele taal die je hebt geleerd.

Maar... wat geloof je dat jou troost zal bieden?
Laat de antwoorden komen:
•Misschien een relatie die eindelijk 'werkt'.
•Misschien erkenning, succes.
•Misschien gezondheid, comfort.
•Misschien... gewoon rust en geen pijn.
Oordeel niet over wat opkomt.

Dit zijn de dromen die je nog koestert.

Laat ze zichtbaar worden.
En nu de cruciale vraag:
"Is dit wat ik wil hebben, in plaats van de Hemel en de vrede 
van God?"
Laat deze vraag resoneren.

Niet om jezelf schuldig te voelen.

Maar om onduidelijk te krijgen.
Adem in... en uit.
En onthoud:

"Dromen zijn voor hem een en hetzelfde. En hij heeft begrepen dat 


hun enige verschil er een is van vorm, want de ene droom zal dezelfde 
wanhoop en ellende brengen als alle andere."
Al deze dromen — hoe verschillend ze ook lijken — zijn 
hetzelfde.

Ze brengen allemaal hetzelfde verdriet.

Ze bieden allemaal hetzelfde lege compromis.
Voel de moeheid  an het dromen.

Niet als wanhoop, maar als wijsheid.
 
DEEL 3: HET ENE VERLANGEN (8-10 minuten)
Nu laat je alle individuele dromen los — niet door ze te 
onderdrukken, maar door te erkennen dat ze allemaal hetzelfde 
zijn.
En je keert terug naar de woorden:
"Ik verlang de vrede van God."
Maar nu... probeer ze te menen.
Wat betekent het om deze woorden te menen?
"Menen dat je de vrede van God verlangt wil zeggen alle dromen 
laten varen."
Niet voor altijd – dat is te overweldigend.

Maar nu, op dit moment.
Laat alle dromen gaan.

Laat alle compromissen gaan.

Laat alle handeltjes gaan.
En zeg, met zoveel breedte als je kunt vinden:
"Ik verlang de vrede van God.

Niet een nieuwe droom.



Niet een compromis.

Maar de vrede van God."
Herhaal dit... langzaam... met intentie.
En voel hoe — zelfs als je het maar gedeeltelijk meent — er 
iets in je ontspant.
Er is geen strijd meer.

Geen poging om twee dingen tegelijkertijd te willen.

Alleen dit ene verlangen.
Rust in deze eenvoud.
 
DEEL 4: VERBINDING IN WAARHEID (5-7 minuten)
Herinner je nu de belofte:
"Twee denkgeesten met één intentie worden zo sterk dat wat zij 
willen de Wil wordt van God."
Je bent niet alleen in dit verlangen.
Overal om je heen – ook al lijken ze andere dingen te zoeken – 
verlangen mensen werkelijk naar hetzelfde:

De vrede van God.
Achter elke aanval... is er een roep om liefde.

Achter elke haat... is er een verlangen naar broederschap.

Achter elke wanhoop... is er een hoop die niet wil sterven.
Visualiseer nu — heel zacht — een van twee mensen in je 
leven.

Het maakt niet uit wie.
En zie dat ook zij dit verlangen.

Ook al weten ze het misschien niet.

Ook al lijkt hun gedrag iets anders te zeggen.


En zeg innerlijk:
"Jij verlangt de vrede van God.

Ik verlang de vrede van God.

Ons verlangen is één."
Voel hoe dit jou versterkt.

Want wanneer twee denkgeesten zich verenigen in de waarheid, 
wordt hun wil de Wil van God.
 
DEEL 5: DE GAVE DIE AL VAN JOU IS (5 minuten)
Rust in deze waarheid:
"Gods vrede is van jou. Voor jou werd vrede geschapen, jou 
gegeven door de Schepper van vrede en gegrondvest als Zijn eigen 
eeuwige gave."
Je vraagt niet om iets wat je niet hebt.

Je vraagt alleen om te herinneren wat al van jou is.
"Niemand die werkelijk de vrede van God zoekt, kan haar 
mislopen."
Dit is geen hopen op.

Dit is zekerheid.
Laat deze zekerheid je vullen.
"Gods vrede is van mij.

Ze werd voor mij geschapen.

Ze is mijn erfgoed.

En ik kan haar niet mislopen."
Rust nu... in stilte.

Zonder woorden.

Gewoon... aanwezig.
 


[image: fill-image-6.png][image: border-image-6.png]Afsluiting
Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen.

Breng deze vrede met je mee op de dag.
En onthoud jezelf regelmatig:

"Ik verlang de vrede van God."
En meen het — al is het maar voor één moment.
 
Gebed
Vader,
Ik heb deze woorden vaak uitgesproken.

Zelden heb ik ze gemeend.
Vandaag vraag ik om begrip.
Ik heb duizend dromen gedroomd.

Ik heb compromissen gesloten,

handeltjes gesloten,

gewonnen en verloren —

en geweten dat het allemaal hetzelfde was.
Nu zie ik dat een nieuwe droom,

niets meer zal bieden dan alle andere.
Vandaag laat ik alle dromen los —

niet voor altijd, maar nu, in dit moment —

en zeg ik met zoveel capaciteit als ik kan vinden:
Ik verlang de vrede van God.
Geen compromis.

Niet nog een wisselende patroon.

Maar de vrede van God.


[image: fill-image-7.png][image: border-image-7.png]Help mij dit te menen,

het is maar voor één moment.
Want ik weet dat niemand

werkelijk sterft. Uw vrede zoekt,

haar kan mislopen.
Uw vrede is van mij.

Voor mij gemaakt,

mij gegeven,

gegrondvest als Uw eeuwige gaf.
Vandaag ontvang ik wat al van mij is.
Amen.
 
10 Praktische Dagelijkse Oefeningen
Toepassingen van Les 185: "Ik verlang de vrede van God"
 
1. Ochtendritueel: Het Ene Verlangen Stellen
•Begin de dag met 10-15 minuten stilte.
•Herhaal langzaam:
"Ik verlang de vrede van God."
•Vraag jezelf af: "Meen ik deze woorden?"
•Laat alle andere verlangens naar dit moment los.
•Zeg met zekerheid:
"Vandaag wil ik dit werkelijk menen."


2. Doorzoek Je Hart: Waar Vraag Ik Om?
•Neem 3-5 momenten vandaag waarop je jezelf de vraag 
stelt:

"Waar vraag ik in mijn hart werkelijk om?"
•Vergeet de 'juiste' woorden. Wees eerlijk.
•Schrijf op wat opkomt (zonder oordeel):
•Comfort?
•Erkenning?
•Dat iemand?
•Controle?
•En vraag:

"Is dit wat ik wil hebben, in plaats van de Hemel en de 
vrede van God?"
 
 
 
 
3. Herken Alle Dromen Als identiek
•Wanneer je jezelf betrapt op het najagen van een 'nieuwe 
oplossing' (een nieuwe relatie, baan, strategie), stop en 
onthoud:

"Deze droom zal niets meer bieden dan alle andere."
•Niet cynisch, maar wijs.
•Herhaaldelijk:

"Dromen zijn voor mij een en hetzelfde. Ik kies in plaats 
daarvan voor Gods vrede."


4. Herken Compromissen en Handeltjes
•Let vandaag op wanneer je een compromis probeert te 
sluiten:
•In een gesprek ("Als ik dit zeg, krijg ik misschien 
wat ik wil.")
•In een relatie ("Als ik dit doe, zal hij/zij...")
•Met God ("Als ik dit offer, geef mij dan...")
•Erken:

"Dit is een handeltje. Geen enkel handeltje kan mij de 
vrede van God geven."
•Laat het handeltje los en kies opnieuw:

"Ik verlang de vrede van God."
 
 
 
 
 
5. Oefen in Oprechtheid
•Telkens wanneer je de woorden zegt "Ik verlang de 
vrede van God” , stop en vraag:

"Meen ik dit?"
•Als het antwoord "nee" of "gedeeltelijk" is, wees dan 
eerlijk:

"Ik meen dit nog niet volledig. Help mij verstandig te 
worden."
•Rechtheid is belangrijker dan perfectie.


6. Verbind Je Intentie Met Die Van Anderen
•Kies één persoon vandaag — iemand die je moeilijk vindt, 
of iemand die je liefhebt.
•Zeg innerlijk:

"Jij verlangt de vrede van God.

Ik verlang de vrede van God.

Ons verlangen is één."
•Voel hoe dit jou versterkt.
•Herinnering:

"Twee denkgeesten met één intentie worden zo sterk dat wat zij 
willen de Wil wordt van God."
 
 
 
 
 
 
7. Laat Geen Enkele Droom 'Acceptabeler' Zijn
•De les waarschuwt:

"Laat sommige dromen niet meer acceptabel zijn, terwijl je 
schaamte en geheimhouding reserveert voor andere. Ze zijn een 
en hetzelfde."
•Vandaag: wees eerlijk over alle dromen – ook de 
'spirituele' of 'nobele'.
•Vraag jezelf af:

"Ben ik bereid deze droom op te geven voor Gods vrede?"


8. Gebruik De Correctie: "Gods Vrede Is Van Mij"
•Wanneer je twijfelt of je de vrede van God kunt vinden, 
herhaal:

"Gods vrede is van mij.

Voor mij werd vrede opgericht.

Niemand die werkelijk de vrede van God zoekt, kan haar 
mislopen."
•Laat deze zekerheid je angst vervangen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
9. Uurlijkse Herinnering: Menen
•Stel elk uur een alarm en herhaal:

"Ik verlang de vrede van God."
•Maar voeg toe:

"Help mij dit te menen."
•Laat het geen automatisme worden, maar een 
verstandige vraag.
 
 


10. Avondritueel: Reflectie en Dankbaarheid
•Reflecteer aan het einde van de dag:
•Welke dromen heb ik vandaag gekoesterd?
•Wanneer heb ik compromissen gezocht?
•Waren er momenten waarop ik werkelijk de vrede 
van God verlangde?
•Sluit af met het gebed:


"Vader, ik heb deze woorden vandaag uitgesproken.
Soms heb ik ze gemeend, soms niet.
Maar ik vertrouw dat zelfs mijn krachtige verlangen
voldoende is voor U om te antwoorden.
Want Uw vrede is van mij,
en ik kan haar niet mislopen.
Dank U. Amen."


 
Les 186
“De verlossing van de wereld hangt af van mij.”
 
 
 
"De Functie Die Mij Gegeven Is"
 
De verlossing van de wereld hangt af van mij.
 
Niet van het beeld dat ik van mezelf heb gemaakt —
dat hoopje stof dat huivert en terugdeinst,
dat zich zwak voelt, onwetend, hulpeloos.
 
Niet van mijn duizend stemmingswisselingen,
mijn emoties die mij verheffen of neersmakken,
mijn beelden die dwarrelen als bladeren in de wind,
luchtspiegelingen boven een woestijn.
 
Maar van wat ik werkelijk ben —
de heilige Zoon van God,
die de kracht, de wijsheid en de heiligheid bezit
om alle beelden te overstijgen.


 
Dit is geen arrogantie.
Dit is ware nederigheid:
de erkenning dat de Wil van God
op aarde zowel als in de Hemel plaatsvindt.
 
Ik heb deze functie niet gedefinieerd.
Het is niet mijn idee.
Maar de middelen om haar te verlossen
zijn mij gegeven.
 
Het enige wat mij wordt gevraagd
is dat ik mijn taak grotendeels —
niet met valse nederigheid die zegt:
"Ik ben dit niet waardig,"
want dat is alleen maar trots.
 
De Stem namen God verzekert mij:
De verlossing van het grote geheel hangt van jou af.
 
En als hij mij waardig acht is,
dan ben ik dat.
 
Het is slechts arrogantie
om er anders over te spreken.
 


 
Vandaag laat ik alle beelden los —
het hoopje stof, de angst, de twijfel —
en accepteer ik de functie die mij gegeven is:
 
Vergeving.
 
Dat is mijn werk hier.
Zo zeker als de zon elke morgen terugkeert,
zo zeker is de functie die mij toevertrouwd is.
 
De verlossing van de wereld hangt af van mij.
 
En ik ben vrij om te horen
wat ik ben en wat mij te doen staat.
 
Uitgebreid Commentaar
A. De Paradox: Arrogantie versus Nederigheid
Les 186 opent met een van de meest paradoxale uitspraken in 
de hele Cursus:
"Dit is de uitspraak die alle arrogantie eens uit elke denkgeest weg 
zal nemen. Dit is de gedachte van ware nederigheid.”


Hoe kan de uitspraak "De verlossing van de wereld hangt af van 
mij” een gedachte van nederigheid zijn? Voor het ego klinkt dit als 
het toppunt van arrogantie – ook van wijzelf tot de redder van de 
wereld uitroepen.


Maar de Cursus keert deze logica volledig om.
1. Wat Is Ware Nederigheid?
Ware nederigheid is niet jezelf kleineren. Het is niet zeggen: "Ik 
ben niets, ik ben onwaardig, ik ben te zwak om iets te verdragen."
Ware nederigheid is:
"[Een gedachte] die geen andere functie als de jouwe neemt dan 
degene die jou gegeven is. Het brengt jouw aanvaarding van een jou 
toegewezen taak met zich mee, zonder aan te dringen op een andere 
rol. Het velt geen oordeel over de juiste rol voor jou."

Nederigheid betekent dus:
•Je eigen functie accepteren zonder te proberen iemand 
anders' rol over te nemen.
•Niet twijfelen over wat jouw taak zou moeten zijn.
•Erkennen dat de Wil van God — niet de jouwe — je 
functie heeft bepaald.
Het is het loslaten van alle synthetische rollen en het 
accepteren van wat God je vraagt te doen.
 
2. Wat is Valse Nederigheid (Arrogantie in Vermomming)?
De Cursus is genadeloos scherp over valse nederigheid:
"Vandaag zullen we ons niet aan onze opdracht onttrekken met de 
schoonschijnende reden dat bescheidenheid geweld wordt aangedaan. 
Het is trots om de Roep namens God Zelf te willen ontkennen.”
Valse nederigheid zegt:
•"Wie ben ik om te denken dat ik iets kan verdragen?"


•"Ik ben te zwak, te klein, te onbeduidend."
•"De verlossing van de wereld hangt vast niet van mij af."
Maar dit is arrogantie, omdat het jouw oordeel boven dat 
van God stelt. Het zegt feitelijk: "God, U vergist Zich. Ik weet 
beter dan U dat ik dit niet kan."
De les zegt het expliciet:
"En als Hij ons waardig acht, dan zijn we dat. Het is slechts 
arrogantie om er anders over te oordelen."

B. De Functie Die Ons Gegeven Is
1. We hebben deze functie niet vastgesteld
Een punt in de les:
"Laten we onze functie niet bestrijden. Wij hebben die niet 
vastgesteld. Ze is niet ons idee."

Gods plan versus onze zelfgemaakte plannen:

De essentie: we hoeven onze functie niet uit te vinden. Wij 
hoeven alleen te accepteren wat ons allemaal wordt gegeven.
	Gods plan
	Ons plan

	We hebben het niet gemaakt
	We hebben het gemaakt

	Het is ons gegeven
	We hebben het verzonnen

	De worden aangeboden
	Wij moeten zelf de middelen vinden

	Het is zeker
	Het is onzeker en veranderlijk

	Het vraagt alleen
	Het vraagt constant vergelijken en 
aanpassen




2. De Middelen Zijn Gegeven
"De middelen waarmee ze volmaakt zal worden vervuld, zijn ons 
gegeven. Het enige wat ons wordt gevraagd is dat wij onze taak in 
oprechte nederigheid aanvaarden."

Dit is een enorme geruststelling. We worden niet gevraagd om:
•Zelf uit te zoeken hoe we de wereld moeten verlossen.
•Onze eigen kracht te vinden.
•De weg te bepalen.
Alles wat nodig is, wordt gegeven. Onze enige taak is 
aanvaardbaar.
En nog sterker:
"Wat ons te doen gegeven is, daartoe hebben we de kracht. Onze 
denkgeest is volmaakt toegerust om de taak op zich te nemen die ons 
is toegewezen door Iemand die ons goed kent."

God vraagt ons nooit iets te doen waarvoor Hij ons niet de 
kracht heeft gegeven.
 
C. Het Beeld Van Jezelf Versus Wat Je Werkelijk Bent
Een centraal thema in Les 186 is het onderscheid tussen het 
beeld dat we van onszelf hebben gemaakt en wat we werkelijk 
zijn.
1. Het Beeld: Een Hoopje Stof
"Arrogantie maakt een beeld van jezelf dat niet werkelijk is. Het is 
dit beeld dat huivert en in doodsangst terugdeinst wanneer de Stem 
namens God jou verzekert dat jij de kracht, de wijsheid en de 
heiligheid bezit om alle beelden te overstijgen."



Het beeld dat wij van onszelf hebben gemaakt is:
•Zwak — duurzaam.
•Onwetend — niet in staat de waarheid te kennen.
•Hulpeloos — afhankelijk van externe omstandigheden.
•Bezoedeld door zonde — niet waardig om geliefd te 
worden.
Dit beeld deinst in doodsangst terug wanneer de Stem namen 
God zegt: "Jij bent de heilige Zoon van God."
Waarom? Omdat dat waar is, moet het beeld sterven. En het 
beeld is alles wat het ego denkt te zijn.
 
2. De Werkelijkheid: De Heilige Zoon Van God
"Jij bent niet zwak, zoals het beeld van jezelf dat is. Jij bent niet 
onwetend en hulpeloos. Zonde kan de waarheid in jou niet bezoedelen 
en ellende kan niet dichtbij Gods heilige woning komen."

De les presenteert een radicaal ander zelfbeeld:
•Je bent niet zwak, maar vol kracht.
•Je bent niet onwetend, maar wijs.
•Je bent niet hulpeloos, maar volmaakt toegerust.
•Je bent niet bezoedeld, maar heilig.
En de vraag die de les stelt:
"Laat het los. De verlossing van de wereld hangt af van jou en niet 
van dit hoopje stof. Wat kan het de heilige Zoon van God vertellen? 
Waarom zou hij er zich überhaupt om bekommeren?”
Het beeld doet er niet toe. Het heeft niets te zeggen over wie we 
werkelijk zijn.


D. De Instabiliteit Van Zelfgemaakte Rollen
Les 186 geeft een prachtige beschrijving van de chaos van het 
ego-bestaan :
"Onze eigengemaakte rollen zijn wisselend en lijken te variëren 
van rouwdrager tot de extatische gelukzaligheid van liefde en 
liefhebben. We kunnen lachen of huilen, en de dag begroeten met 
open armen of met tranen. Ons diepste wezen schijnt te veranderen 
wanneer we duizend stemmingswisselingen ervaren en onze emoties 
ons hoog verheffen, of ons in wanhoop neersmakken op de grond."

Dit is ons dagelijks leven:
•Vandaag gelukkig, morgen wanhopig.
•Nu vol zelfvertrouwen, meteen vol twijfel.
•Eerst liefdevol, dan vol haat.
En de les vraagt de ontmoedigende vraag:
"Is dit de Zoon van God? Zou Hij zo’n instabiliteit kunnen 
scheppen en dat Zoon noemen?"

Het antwoord is natuurlijk nee. Deze instabiliteit is niet wat we 
zijn, maar alleen wat we lijken te zijn wanneer we ons relevant 
met de beelden maken.
 
Beelden Als Bladeren In De Wind
De les gebruikte twee prachtige metaforen:
"Alle beelden die Zijn Zoon lijkt te maken, hebben geen effect op 
wat hij is. Ze dwarrelen door zijn denkgeest als door de wind 
opgewaaide bladeren die een ogenblik een patroon vormen, uit elkaar 
vallen, zich hergroeperen en wegvliegen. Of als luchtspiegelingen die 


boven een woestijn worden gezien, oprijzend uit het stof."

Onze beelden zijn:
•Tijdelijk — ze vormen een patroon en vallen uit elkaar.
•Illusoir — luchtspiegelingen in de woestijn.
•Zonder effect — ze veranderen niet wat we werkelijk 
zijn.
En de belofte:
"Deze schimmige beelden zullen verdwijnen en je denkgeest 
onbeneveld en sereen achterlaten, wanneer jij de functie accepteert die 
jou gegeven is."

E. De Zekerheid Van Gods Plan versus De Onzekerheid Van 
Onze Plannen
1. Onze Plannen: Tegenstrijdig en Vergankelijk
"De beelden die je maakt laten alleen tegenstrijdige doelen 
ontstaan die vergankelijk en vaag, onzeker en meerduidig zijn. Wie 
zou standvastig in zijn pogingen kunnen zijn, en zijn energie en 
geconcentreerde volharding op zulke doelen kunnen richten?"

Dit lastige waarom we zo vermoeid zijn:
•Onze doelen zijn tegenstrijdig — we willen twee dingen 
tegelijkertijd die niet samen kunnen gaan.
•Ze zijn vergankelijk — wat vandaag belangrijk lijkt, is 
morgen onbelangrijk.
•Ze zijn vaag — we weten feitelijk niet wat we willen.
•Ze zijn onzeker — we twijfelen constant of we wel het 
juiste doen.


De les zegt:
"De functies die de wereld hoogacht, zijn zo onzeker dat ze op hun 
zekerst minstens tien keer per uur veranderen. Welke hoop is er dat er 
bij zulke doelen iets kan worden gewonnen?"

2. Gods Plan: Helder en Onveranderlijk
"In liefdevolle tegenstelling daarmee onderscheidt zich, zo zeker als 
de zon elke morgen terugkeert om de nacht te verjagen, helder en 
geheel ondubbelzinnig de jou waarlijk gegeven functie."

Gods plan is:
•Helder — geen ambiguïteit.
•Ondubbelzinnig — geen tegenstrijdigheden.
•Zeker — het komt van Iemand die geen vergissingen 
maakt.
•Onveranderlijk — het wisselt niet met onze 
stemmingen.
En de belofte:
"Jouw plan is misschien onmogelijk, maar dat van God kan nooit 
mislukken, omdat het in Hem zijn Oorsprong vindt."

F. Wie heeft het meest waarschijnlijk bij het Rechte Eind?
Een van de krachtigste passages in de les:
"Doe zoals Gods Stem aangeeft. En als die iets van jou vraagt wat 
onmogelijk lijkt, denk er dan aan Wie het is die vraagt, en wie het is 
die weigert."



En dan de ontnuchterende vraag:
"Overweeg dan dit: wie heeft het ‘t meest waarschijnlijk bij het 
rechte eind? De Stem die namens de Schepper van alle dingen spreekt, 
die alle dingen precies kent zoals ze zijn, of een vervormd beeld van 
jezelf, verward, onthutst, onsamenhangend en onzeker van alles?"

Dit is geen retorische vraag. Het is een daadwerkelijke keuze 
die we dagelijks maken:
•Vertrouw ik de stem die alle dingen kennen?
•Of ik mijn verdrietig, onzeker beeld van mezelf?
De les:
"Laat je niet leiden door die stem."

G. De Functie: Vergeving
Eindelijk komt de les tot de concrete definitie van onze functie:
"Vergeving is een aardse vorm van liefde die, zoals ze in de Hemel 
bestaat, geen vorm bezit. Maar wat hier nodig is wordt hier gegeven 
zoals het nodig is. In deze vorm kun je zelfs hier je functie vervullen”
 
En de uitleggende verklaring:
"De verlossing van de wereld hangt af van jou die kan vergeven. 
Dat is jouw functie hier."

Vergeving is de vorm die Liefde aanneemt in deze wereld. Het 
is:
•Bruikbaar — het werkt in een wereld van vormen.
•Noodzakelijk — het is wat hier nodig is.


•Effectief — het kan de wereld werkelijk verlossen.
En het is jouw werk. Niet iemand anders'. Jouw vergeving is 
nodig voor de verlossing van het grote geheel.
 
Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Gebaseerd op Les 186: "De verlossing van de wereld hangt af 
van mij"
 
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je 30-35 minuten onderweg kunt 
zijn. Zit comfortabel, met een rechte maar ontspannen houding. 
Sluit je ogen. Laat je ademhaling natuurlijk worden.
 
DEEL 1: HERKENNING VAN HET BEELD (7-8 minuten)
Begin met de woorden:
"De verlossing van de wereld hangt af van mij."
Een merk op water in je gebeurtenissen.
Misschien voelt het overweldigend.

Misschien ongeloofwaardig.

Misschien ontstaat er een stem die zegt:

"Wie ben ik om te denken dat ik iets kan voorkomen?"
Dit is het beeld dat je van jezelf hebt gemaakt .
De les zegt:
"Het is dit beeld dat huivert en in doodsangst terugdeinst wanneer 
de Stem namens God jou verzekert dat jij de kracht, de wijsheid en de 
heiligheid bezit."


Laat jezelf dit beeld zien:
•Het beeld van jezelf als zwak .
•Als onwetend.
•Als hulpeloos.
•Als niet.
Dit beeld is niet zoals je geboren bent.

Het is wat je hebt gemaakt.
Herinner je de woorden:
"Arrogantie maakt een beeld van jezelf dat niet werkelijk is."
Adem in... en uit.

En erken:

"Dit beeld is niet wat ik ben. Het is een hoopje stof. Niets 
meer."
 
DEEL 2: LAAT HET BEELD LOS (8-10 minuten)
Nu gaan we het beeld loslaten.
Visualiseer al je beelden van jezelf —

al je zelfkritiek, je angsten, je twijfels —

als bladeren in de wind.
De les zegt:
"Ze dwarrelen door zijn denkgeest als door de wind opgewaaide 
bladeren die een ogenblik een patroon vormen, uit elkaar vallen, zich 
hergroeperen en wegvliegen."
Zie hoe deze beelden:
•Een patroonvormen... en uit elkaar vallen.
•Zich hergroeperen... en wegvliegen.


Ze zijn tijdelijk.

Ze zijn illusoir.

Ze hebben geen effect op zoals je werkelijk geboren bent.
Of zie ze als luchtspiegelingen boven een woestijn:

Je denkt dat je water ziet, maar het is alleen maar hitte die oprijst 
uit het stof.
En herhalen:
"Deze schimmige beelden zijn niet wat ik ben.

Ik laat ze los.

Ik laat ze verdwijnen."
Adem in... en uit.
En voel hoe — wanneer je de beelden loslaat —

je denkgeest onbeneveld en sereen achterblijft.
 
DEEL 3: AANVAARDING VAN DE FUNCTIE (8-10 minuten)
Nu keer je terug naar de woorden:
"De verlossing van de wereld hangt af van mij."
Maar nu... zonder het beeld.

Zonder de angst, de twijfel, het gevoel van onwaardigheid.
En luister naar wat deze woorden werkelijk zeggen:
"Al wat het zegt is dat jouw Vader Zich nog steeds herinnert en je 
het volmaakte vertrouwen schenkt dat Hij in jou heeft als Zijn Zoon."
God herinnert Zich jou.

Hij heeft vertrouwen in jou.

Hij heeft jou een functie opgegeven.
En de functie is niet iets wat je verzonnen hebt.
"Wij hebben die niet bepaald. Ze is niet ons idee."


De functie is vergeving.
"De verlossing van de wereld hangt af van jou die kan vergeven. 
Dat is jouw functie hier."
:
"Mijn functie is vergeving.

Dit is wat mij te doen is.

En de middelen om het te voorgeschreven zijn mij gegeven."
Voel hoe dit eenvoudig is.

Het vraagt niet dat je de hele wereld oplost.

Het vraagt alleen dat je geeft.
En telkens wanneer je geeft,

draag je bij aan de verlossing van het grote geheel.
Rust in deze zekerheid.
 
DEEL 4: WIE HEEFT HET MEEST WAARSCHIJNLIJK BIJ HET 
RECHTE EIND? (5-7 minuten)
Nu stel je jezelf de vraag uit de les:
"Wie heeft het meest waarschijnlijk bij het rechte eind? De Stem 
die namen de Schepper van alle dingen spreekt, die alle dingen precies 
kent zoals ze zijn, of een vervormd beeld van jezelf, verward, onthutst, 
onsamenhangend en onzeker van alles?"
Laat deze vraag resoneren.
Denk aan alle keren dat je je eigen oordeel vertrouwd:
•Je dacht dat je wist wat goed voor je was... en het bleek 
niet zo te zijn.
•Je dacht dat iets onmogelijk was... en toch gebeurde het.
•Je dacht dat je te zwak was... en toch vond je kracht.


Je eigen oordeel is onzeker, tegenstrijdig, vaag .
Maar de Stem genaamd God:
•Kent alle dingen precies zoals ze zijn.
•Maakt geen vergissingen.
•Is helder en ondubbelzinnig.
Kies nu:
"Ik kies ervoor om de Stem namens God te vertrouwen.

Niet mijn verward beeld van mezelf.

Niet mijn twijfels en angsten.

Maar de Stem die mij vertelt wat ik ben

en wat mij te doen staat."
Adem in... en uit.

Voel de opluchting van deze keuze.
 
DEEL 5: DE ZEKERHEID VAN GODS PLAN (5 minuten)
Tien slot, rust in de zekerheid van Gods plan:
"In liefdevolle daarmee geïdentificeerde zich, zo zeker als de zon 
elke morgen terugkeert om de nacht te verjagen, helder en geheel 
ondubbelzinnig de jou waarlijk gegeven functie."
Visualiseer de zon die elke morgen opkomt — zo zeker is jouw 
functie.
Het is niet afhankelijk van je stam.

Het verandert niet met je omstandigheden.

Het is altijd daar, klaar om te worden aanvaard.
En de belofte:
"Jouw plan is misschien onmogelijk, maar dat van God kan nooit 
mislukken."


[image: fill-image-8.png][image: border-image-8.png]:
"Gods plan kan niet mislukken.

Mijn functie is zeker.

De verlossing van de wereld hangt af van mij —

en ik ben toegerust om te vermoedelijk wat mij gegeven is."
Rust nu in stilte.

Zonder woorden.

Gewoon... aanwezig in de zekerheid.
 
Afsluiting
Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen.

Breng deze zekerheid met je mee in de dag.
En onthoud jezelf regelmatig:

"De verlossing van de wereld hangt af van mij.

Mijn functie is vergeving."
En accepteer wat je krijgt.
 
Gebed
Vader,
Ik sta hier met alle beelden die ik van mezelf heb gemaakt
— zwak, onwetend, hulpeloos, niet waardig.
Maar vandaag hoor ik Uw Stem die mij zegt:

"De verlossing van de wereld hangt af van jou."
En ik begrijp dat dit geen arrogantie is,

maar ware nederigheid —

de aanvaarding van de functie

die u mij hebt gegeven.


[image: fill-image-9.png][image: border-image-9.png]Ik heb deze functie niet gedefinieerd.

Het is niet mijn idee.

Maar de middelen om haar te schijnbaar

zijn mij gegeven.
Help mij het hoopje stof los te laten —

het beeld dat huivert en terugdeinst

wanneer U mij vertelt dat ik heilig ben.
Wil ik ben niet zwak.

Ik ben niet onwetend.

Ik ben niet hulpeloos.

Zonde kan de waarheid in mij niet bezoedelen.
Mijn functie is vergeving .

Dat is wat mij te doen is.

Zo eenvoudig. Zo zeker.
En als jij mij waardig acht bent,

dan ben ik dat.

Het is slechts arrogantie

om er anders over te zeggen.
Vandaag accepteer ik de functie die u mij heeft gegeven.

Niet met valse nederigheid,

maar met aanvaardbare.
De verlossing van de wereld hangt af van mij.

En ik ben vrij om te horen

wat ik ben en wat mij te doen staat.
Amen.
 
 


10 Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. Ochtendritueel: Accepteer Je Functie
•Begin de dag met 10-15 minuten stilte.
•Langzaamaan:

"De verlossing van de wereld hangt af van mij."
•Laat alle valse nederigheid los die zegt: "Ik ben dit niet 
waardig."
•Herinner:

"Het is trots om de Roep namen God Zelf te willen winnen."
•Sluit af met:

"Vandaag accepteer ik de functie die mij gegeven is: 
vergeving."
 
 
 
 
 
2. Herken Het Beeld versus De Werkelijkheid
•Wanneer je vandaag merkt dat je jezelf als zwak, 
onwetend of hulpeloos ziet, stop en herken:

"Dit is het beeld. Dit is niet wat ik ben."
•Herhaaldelijk:

"Ik ben niet zwak. Ik ben niet onwetend. Ik ben niet 
hulpeloos.

Zonde kan de waarheid in mij niet bezoedelen."
•Laat het beeld los als een blad in de wind.


3. Oefen In Vergeving: Jouw Werkelijke Functie
•Telkens wanneer iemand je irriteert, kwetst of teleurstelt, 
onthoud:

"Mijn functie is vergeving. Dit is waarvoor ik hier ben."
•Zeg innerlijk:

"Ik vergeef jou. En in dit vergeven draag ik bij aan de 
verlossing van de wereld."
•Besef: elke vergeving telt. Het grote geheel hangt 
hiervan af.
 
 
 
 
 
 
 
 
4. Wie heeft het meest waarschijnlijk bij het Rechte 
Eind?
•Wanneer je twijfelt aan je functie van je kracht, stel jezelf 
de vraag:

"Wie heeft het meest waarschijnlijk bij het rechte eind?

De Stem namen God, of mijn pijnlijke beeld van jezelf?"
•Kies bewust:

"Ik laat me niet leiden door het beeld. Ik vertrouw de 
Stem namens God."
 


5. Herken De Instabiliteit Van Zelfgemaakte Rollen
•Laat vandaag op je stemmingswisselingen:
•Nu gelukkig, later verdrietig.
•Nu vol zelfvertrouwen, meteen vol twijfel.
•Herken: dit zijn beelden die dwarrelen als bladeren.
•Vraag jezelf af:

"Is dit de Zoon van God? Of is dit alleen maar een 
tijdelijke patroon van beelden?"
•Kies voor de stabiliteit van Gods plan.
 
 
 
 
 
 
 
6. Laat Valse Nederigheid Los
•Wanneer je jezelf hoort zeggen: "Ik kan dit niet", "Ik ben 
niet goed genoeg", "Wie ben ik om..." -herken dit als valse 
nederigheid.
•Herhaalde keren:

"Dit is arrogantie in vermomming.

Als God mij waardig acht, dan ben ik dat.

Het is trots om Zijn oordeel te krachtig."
 


7. Herinneren: De Middelen Zijn Gegeven
•Wanneer je overweldigd voelt door je functie, onthoud:

"De middelen waarmee ze volmaakt zullen worden 
vervuld, mij gegeven.

Wat mij te doen gegeven is, daarom heb ik de kracht."
•Je hoeft niet zelf uit te zoeken hoe. Accepteer alleen wat 
gegeven is.
 
 
8. Waarnemer Tegenstrijdige Doelen
•Let vandaag op hoe vaak je tegenstrijdige doelen 
najaagt:
•Je wilt vrede... maar ook gelijk hebben.
•Je wilt liefde... maar ook speciaal zijn.
•Je wilt vergeving... maar ook je pijn behouden.
•Herken:

"Dit zijn mijn zelfgemaakte plannen. Ze zijn vaag, 
vergankelijk en onzeker.

In plaats daarvan kies ik voor Gods plan: vergeving."
 
 
9. De Zekerheid Van Gods Plan
•Herinner jezelf regelmatig (bijvoorbeeld elk uur):

"Zo zeker als de zon elke morgen terugkeert,

zo zeker is de functie die mij wordt gegeven.

Gods plan kan niet mislukken."
•Voel de opluchting van deze zekerheid.


10. Avondritueel: Reflectie En Dankbaarheid
•Reflecteer aan het einde van de dag:
•Heb ik vandaag mijn functie geaccepteerd?
•Heb ik vergeven waar dat nodig was?
•Heb ik het beeld verloren — al was het maar 
zelfs?
•Heb ik gekozen voor Gods Stem in plaats van mijn 
eigen verward oordeel?
•Sluit af met het gebed:

"Vader, dank U dat U mij Zich herinnert.

Dank U dat U mij bevestigt.

Dank U dat U mij een functie hebt gegeven

die helder, zeker en onveranderlijk is.

De verlossing van de wereld hangt af van mij—

en ik ben toegerust om te verschijnen wat mij gegeven is.

Laat mij morgen opnieuw kiezen voor vergeving.

Amen."
 
 


 
Les 187
“Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf.”
 
 
 
 
 
"De Zegen Die Terugkeert”
 
Niemand kan geven, tenzij hij heeft.
En geven is het bewijs van hebben.
 
De wereld zegt:
Als je weggeeft, verlies je.
Maar de waarheid fluistert:
Geven zal vermeerderen wat je bezit.
 
Ik dacht dat ik niets had:
geen vrede, geen liefde, geen licht.
Maar toen ik begon te geven,
ontdekte ik dat ik alles bezat.


 
Ideeën moeten mij eerst toebehoren
voordat ik ze kan geven.
Als ik de wereld wil verlossen,
moet ik eerst verlossing voor mezelf aanvaarden.
 
En nu zie ik de wonderen
die mijn zegen brengt aan ieder die ik zie.
 
Ik bescherm wat ik van waarde acht
door het weg te geven —
zo ben ik er zeker van
dat ik het nooit kwijt zal raken.
 
Vergeet nooit:
je geeft alleen aan jezelf.
 
Wie begrijpt wat geven betekent,
moet lachen om het idee van offers brengen.
Hij lacht om pijn en verlies,
om ziekte en verdriet,
want in zijn milde lachen
wordt dit alles genezen.
 
Geloof nooit dat je een offer kunt brengen.
Er is geen plaats voor offeranden
in iets wat enige waarde heeft.


 
De lelies die mijn broeders mij aanbieden
worden op mijn altaar gelegd,
met die welke ik hem ernaast geef.
 
Wie zou kunnen huiveren
om naar zulke prachtige heiligheid te kijken?
 
Nu zijn we één in gedachte.
Voor het altaar van één God,
staan ​​we samen als één Zoon van God.
 
We zijn met gelukzaligheid verbeterd
en geven zoals we ontvangen.
 
Ik zegen de wereld,
want ik zegen mezelf.
 
En waar ik het heilig zicht geef,
zal het mij worden teruggegeven —
in de vorm van lelies
die ik op mijn altaar kan leggen,
om het tot een huis te maken
voor de Onschuld zelf
die in mij woont.
 


Uitgebreid Commentaar
A. Fundamentele principe: Niemand Kan Geven Tenzij Hij 
Heeft
Les 187 begint met een eenvoudige, maar fundamentele 
waarheid:
"Niemand kan geven, tenzij hij heeft. In feite is het bewijs van 
hebben."
Dit lijkt vanzelfsprekend. We kunnen niets weggeven dat we 
niet besproken hebben. Maar de les gaat verder en stelt een 
radicaal verschil tussen de wereldse opvatting van geven en de 
opvatting van de Cursus.
1. De Twee Visies Op Geven

	De Wereld:
	De Waarheid:

	Als je hebt gegeven, heb je 
verloren wat je bezat
	Geven zal vermeerderen wat je 
bezit

	Geven betekent dat je minder 
overhoudt
	Geven betekent dat je meer krijgt

	Je moet kiezen tussen 
behouden en geven
	Geven en behouden zijn 
hetzelfde

	Aanbieden is noodzakelijk om 
te kunnen geven
	Offeren is een illusie; ware gaf 
geen aanbod

	Er is een gever die verdient 
en een ontvanger die wint
	Er is een gever die verbetert en 
een ontvanger die ook geeft; 
beiden winnen

	Wat je weggeeft zie je niet 
langer als het jouwe
	Wat je weggeeft keert terug in 
een vorm die meer wordt 
ondersteund

	Beschermen betekent 
vasthouden en verdedigen
	Beschermen betekent weggeven 
en delen




Kernverschil samengevat:
"Wanneer je had en hebt gegeven, dan beweert de wereld dat je 
verloren hebt wat je bezat. De waarheid stelt dat geven zal 
vermeerderen wat je bezit."
De les vragen:
"Hoe is dit mogelijk? Want het is zeker dat als je iets eindigs 
weggeeft, de ogen van je lichaam het niet als het jouwe zullen zien."

Het antwoord ligt in het onderscheid tussen vorm en inhoud, 
tussen dingen en gedachten.
 
B. Dingen Versus Gedachten
1. Dingen Staan Voor Gedachten
"Maar we hebben geleerd dat dingen alleen staan voor de 
gedachten waardoor ze zijn gemaakt."

Dit is een kernleer van de Cursus: vormen zijn symbolen van 
gedachten.
•Een fysiek ding (een boek, geld, een huis) is eindig. Als je 
het weggeeft, heb je het niet meer.
•Maar de gedachte achter dat ding (liefde, overvloed, 
veiligheid) is oneindig. Wanneer je die gedachte weggeeft, 
versterkt hij.
Het voorbeeld dat de les geeft:
"En het ontbreekt jou niet aan bewijs dat wanneer je ideeën 
weggeeft, jij ze in je eigen denkgeest versterkt."

Denk aan:
•Een leraar die kennis deelt — hij wordt meer deskundig, 
niet minder.


•Iemand die troost geeft, hij voelt zich meer getroost, niet 
minder.
•Iemand die vergeving geeft – hij wordt vrijer, niet 
gebondener.
 
2. De Vorm Kan Veranderen, Maar De Gedachte Blijft
"Misschien is de vorm waarin de gedachte lijkt te verschijnen, bij 
het geven veranderd. Toch moet ze terugkeren naar hem die geeft. 
Ook kan de vorm die ze aanneemt niet minder aanvaardbaar zijn. 
Die zal zeker meer aanvaardbaar zijn.”


Dit is een belangrijke nuancering:
•Je geeft iets in een bepaalde vorm (geld, tijd, hulp).
•Het keert terug in een andere vorm (dankbaarheid, 
vrede, vreugde).
•Maar de inhoud — de gedachte zelf — keert altijd terug, 
en meestal in een meer consistente vorm.
Voorbeeld:
•Je geeft geld aan iemand in nood (vorm: geld).
•Het keert terug als innerlijke vrede en vreugde (vorm: 
emotie).
•De gedachte van overvloed en liefde wordt versterkt.
 
C. De Volgorde: Eerst Aanvaarden, Dan Geven
Een cruciaal principe in de les:
"Ideeën moeten jou eerst toebehoren, voordat je ze geeft. Als jij de 
wereld wilt verlossen, moet jij eerst verlossing aanvaarden voor 
jezelf.”


Dit is de reden waarom je niet kunt geven wat je niet hebt.
1. Je Kunt Geen Vrede Geven Als Je Geen Vrede Hebt
Als je probeert vrede te geven terwijl je zelf vol conflict bent, 
geef je niet echte vrede, maar alleen een vorm van vrede 
(misschien een glimlach, een vriendelijk woord), terwijl de inhoud 
ontbreekt.
Maar wanneer je vrede voor jezelf hebt, en je geeft die 
vervolgens weg, dan:
•Versterkt de vrede in jou.
•Ontvang de andere echte vrede.
•Keert de vrede terug in een nog aangenamere vorm.
 
2. Het Bewijs Komt Door Wonderen
"Maar je zult niet geloven dat dit is gebeurd voordat jij de 
wonderen ziet die ze brengt aan ieder die jij ziet.”


Hier sluit de les aan bij Les 186. Je gelooft pas dat je verlossing 
aanvaardbaar is, wanneer je ziet dat je effect heeft in de wereld.
•Je geeft vergeving... en ziet iemands gezicht oplichten.
•Je geeft vrede... en voelt hoe de ruimte kalmeert.
•Je geeft liefde... en daadwerkelijk hoe relaties helen.
Dit waarschijnlijke effect is het bewijs dat je werkelijk hebt 
wat je geeft.
 
D. Beschermen Door Weg Te Geven
Een van de meest paradoxale leringen in de les:


"Bescherm alle dingen die jij van waarde acht door ze weg te 
geven, en je bent er zeker van dat je ze nooit kwijt zult raken."

Dit keert de logica van de wereld volledig om.
 
1. Hoe De Wereld Beschermt
De wereld beschermt door:
•Vasthouden — houd wat je stevig vast hebt.
•Verdedigen — laat niemand het verkleinen.
•Verbergen — deel het niet, want dan verlies je het.
Het resultaat: angst voor verliezen. Vaak... verlies je het toch.
 
2. Hoe De Cursus Beschermt
De Cursus beschermt door:
•Weggeven — deel vrijgevig wat je waardeert.
•Uitbreiden — laat het stromen naar anderen.
•Versterken — hoe meer je geeft, hoe meer je hebt.
Het resultaat: de zekerheid dat je het nooit kwijt zult raken.
"Wat je dacht dat je niet had blijkt het jouwe te zijn."

3. Maar Hecht Geen Waarde Aan De Vorm
De les:
"Maar hecht geen waarde aan de vorm ervan. Want die zal 
mettertijd veranderen en onherkenbaar worden, hoezeer je ook 
probeert die veilig te stellen. Geen vorm is blijvend. Het is de gedachte 
achter de vorm der dingen die onveranderlijk leeft.”




Dit is:
•Probeer niet de vorm te behouden (het specifieke ding, 
de specifieke situatie).
•Bescherm de gedachte door de weg te geven.
•De vorm zal veranderen – en dat is prima – maar de 
gedachte blijft.
 
E. Geen Gever En Ontvanger — Alleen Gezamenlijke Winst
Een revolutionaire passage:
"Er is geen gever en ontvanger in de zin van de voorstelling die de 
wereld zich daarvan maakt. Er is een gever die behoudt, en een ander 
die eveneens zal geven. En beiden zullen beslist bij deze uitwisseling 
winnen.”
 
1. Geen Eenrichtingsverkeer
In de wereld wordt eenrichtingsverkeer gegeven :
•De gever verliest.
•De ontvanger wint.
•Er is een winst-verliesverhouding.
Maar in de Cursus wordt een cirkel gegeven :
•De uitgever omvat en vermeerdert.
•De ontvanger geeft ook door.
•Beiden winnen.
 


2. Beide Bezitten De Gedachte In De Meest Behulpzame 
Vorm
"Want ieder zal de gedachte in die vorm bezitten die hem het 
meest behulpzaam is. Wat hij schijnt te verliezen is altijd iets wat hij 
van minder waarde acht dan dat wat zeker aan hem zal worden 
teruggegeven.”
Dit betekent:
•Je geeft iets in één vorm (bijvoorbeeld: je tijd).
•Je ontvangt het terug in een andere vorm (bijvoorbeeld: 
vreugde).
•Wat je "verloren" (tijd) hebt, was minder waardevol dan 
wat je hebt ontvangen (vreugde).
En de andere ontvangst het in de vorm die voor hem het 
meest behulpzaam is.
 
F. Vergeet Nooit: Je Geeft Alleen Aan Jezelf
De kern van de les:
"Vergeet nooit dat je alleen aan jezelf geeft.”
Dit is niet egoïstisch. Dit is de waarheid van eenheid.
Omdat er geen scheiding is tussen jou en je broeder, is alles 
wat je geeft, iets wat je aan jezelf geeft.
•Je zegende een ander... je zegent jezelf.
•Je vergeeft een ander... je vergeeft jezelf.
•Je helpt een ander... je helpt jezelf.
En :


"Wie begrijpt wat geven betekent, moet lachen om het idee van 
offers brengen."

G. De Illusie Van Offeren
1. Offeren Is De Ene Gedachte Achter Alle Lijden
"Hij lacht eveneens om pijn en verlies, om ziekte en verdriet, om 
armoe, honger en de dood. Hij ziet in dat offeren het ene idee blijft 
dat achter dit alles staat, en in zijn milde lachen wordt dit alles 
genezen.”
Dit is een enorme uitdaging: alle lijden komt voort uit het 
idee van offers.
Wat betekent dat?
•Pijn: Ik moet mijn welzijnsaanbod voor iets anders.
•Verlies: Ik heb iets veranderd en nu heb ik het niet meer.
•Ziekte: Mijn lichaam betaalde de prijs voor mijn fouten.
•Verdriet: Ik heb iets verloren dat ik niet terug kan krijgen.
•Armoede: Als ik geef, zal ik niets meer hebben.
•Dood: Het ultieme aanbod – het verliezen van alles.
Maar als er een illusie is, dan zijn al deze vormen van lijden 
ook illusies.
 
2. Accepteer Geen Lijden
"Een illusie die is doorzien, moet verdwijnen. Accepteer geen lijden 
en je neemt het idee van lijden weg. Jouw zegen rust op ieder die lijdt 
wanneer jij ervoor kiest alle lijden te zien als wat het is.”


Dit betekent niet dat je lijdt of negeert. Het idee betekent dat je 
de gedachte achter het lijden doorprikt: het van aanbiedingen.
Wanneer je weigert te geloven in offers, verlies je de basis 
voor lijden.
3. Geloof Nooit Dat Je Een Offer Kunt Brengen
"Geloof nooit dat je een offer kunt brengen. Er is geen plaats voor 
een offer in iets wat enige waarde heeft.”
Dit is een absolute uitspraak. Als er iets werkelijk waardevols 
is, kan het niet worden aangeboden. Het kan alleen gedeeld en 
vermeerderd worden.
Als je denkt dat je iets moet aanbieden, is dat het bewijs dat:
•Je een vergissing hebt gemaakt in je begrepen.
•Er is een verzorger nodig.
En die correctie is: je zegen.
"Jouw zegen zal die corrigeren. Eerst aan jou gegeven, staat die nu 
ook jou ter beschikking om te geven.”
 
H. Het Altaar Van Lelies
De les culmineert in een prachtig beeld:
"De lelies die je broeder jou aanbiedt worden op jouw altaar 
gelegd, met die welke jij hem geeft ernaast.”
1. Lelies Als Symbool Van Zuiverheid
Lelies zijn in de Cursus het symbool van zuiverheid, onschuld 
en heiligheid .
Wanneer jij je broeder zegent, geef je hem lelies.

Wanneer hij jou zegent, geeft hij jou lelies.

En deze lelies worden samen op het altaar gelegd.


2. De Gezamenlijke Heiligheid
"Wie zou kunnen huiveren om naar zo’n prachtige heiligheid te 
kijken? De grote illusie van de angst voor God vervalt tot niets 
tegenover de zuiverheid die jij hier zult zien.”
Wanneer we samen onze lelies op het altaar leggen, zien we:
•Geen scheiding tussen gever en ontvanger.
•Geen angst voor God, willen dat we Zijn zuiverheid 
weerspiegeld in onszelf zien.
•Geen aanbod, alleen winst.
De les moedigt aan:
"Wees niet bang om te kijken. De zegenrijke gelukzaligheid die jij 
zult aanschouwen, zal elke gedachte aan vorm wegnemen en in plaats 
daarvan de volmaakte gave voor eeuwig daar achterlaten, om voor 
eeuwig toe te nemen, eeuwig de jouwe, eeuwig weggegeven.”
 
I. De Eenheid Voor Het Altaar
De les krachtige met een krachtige beschrijving van eenheid:
"Nu zijn we één in gedachte, want angst is voorbij. En hier, voor 
het altaar van één God, één Vader, één Schepper en één Gedachte, 
staan we samen als één Zoon van God.”
Hier gebeurt er iets gecombineerds:
•Wij zijn niet gescheiden van God.
•Wij zijn niet verwijderd van onze broeder.
•Wij zijn één Zelf, waarvan de onschuld ons allen als één 
verenigd heeft.
En in deze eenheid:


"We zijn met gelukzaligheid gezegend en geven we zoals we 
ontvangen. De Naam van God ligt ons op de lippen. En wanneer we 
naar binnen kijken, zien we de zuiverheid van de Hemel stralen in 
onze weerspiegeling van de Liefde van onze Vader.”
J. De Missie: De Zegen Uitbreiden
"Nu zijn we gezegend, en nu zegenen we de wereld. Wat we gezien 
hebben, willen we uitbreiden, want we willen het overal zien.”
Dit is de natuurlijke beweging van de zegen:
	Eerst ontvangen — we accepteren de zegen voor 

onszelf.
	Dan erkennen – we zien de wonderen die het brengt.

	Vervolgens uitbreiden — we willen het overal zien 

stralen.
En de garantie:
"En om te garanderen dat dit heilige zicht inderdaad het onze is, 
geven we het aan alles wat we zien. Want waar we het zien, zal het 
ons worden teruggegeven in de vorm van lelies die we op ons altaar 
kunnen leggen”
Hoe meer we geven, hoe zekerder we zijn dat we het hebben 
ingevuld.
 
Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je 30-35 minuten onderweg kunt 
zijn. Zit comfortabel, met een rechte maar ontspannen houding. 
Sluit je ogen. Laat je ademhaling natuurlijk worden.
 


DEEL 1: HET FUNDAMENTELE PRINCIPE (7-8 minuten)
Begin met de woorden:
"Ik zegen de wereld, want ik zegen mezelf."
Herhaal deze woorden een paar keer.

En laat ze doordringen.
Nu herinner je het fundamentele principe:
"Niemand kan geven, tenzij hij heeft. In feite is het bewijs van 
hebben."
Vraag jezelf af:

Wat heb ik om te geven?
Misschien denk je:

"Ik heb niets. Ik ben niet genoeg genoeg, niet liefdevol genoeg, niet 
wijs genoeg."
Maar de les verzekert je:
"Ideeën moeten jou eerst toebehoren, voordat je ze geeft. Als jij de 
wereld wilt verlossen, moet jij eerst verlossing aanvaarden voor jezelf."
Dus neem nu een moment om te aanvaarden wat je wilt geven:
•Wil je vrede geven? Aanvaard vrede voor jezelf.
•Wil je liefde geven? Aanvaard liefde voor jezelf.
•Wil je vergeving geven? Aanvaard vergeving voor 
jezelf.
Herhaal:
"Ik aanvaard [vrede/liefde/vergeving] voor mezelf.

Nu heb ik het om te geven.

Nu kan ik de wereld zegenen."


Adem in... en uit.

En voel hoe — door te aanvaarden — je bezit wat je wilt geven.
 
DEEL 2: HET PARADOX VAN GEVEN (8-10 minuten)
Nu onderzoek je het paradox:
De wereld zegt: Als je weggeeft, verlies je.

De waarheid stelt: Geven zal vermeerderen wat je bezit.
Denk aan een moment in je leven waarin je iets gaf en 
ontdekte dat je meer kreeg:
•Je gaf troost... en voelde je zelf getroost.
•Je gaf begrip... en voelde je zelf begrepen.
•Je gaf tijd... en gevoeld je tijd rijker worden.
Herinner je dat moment.

Voel hoe het geven je niet verspreide, maar versterkte .
En nu herinner je de woorden:
"Vergeet nooit dat je alleen aan jezelf geeft."
Dit is geen egoïsme. Dit is eenheid.
Visualiseer nu iemand in je leven – dat wil zeggen, je vindt het 
moeilijk, of iemand die je liefhebt.
En stel je voor dat je hem of haar zegent.
Zie hoe de zegen van jou uitgaat ...

maar ook naar jou terugkeert.
Want er is geen scheiding tussen jullie.
"Er is geen gever en ontvanger. Er is een gever die slaagt, en een 
ander die gelijk zal geven. En beiden zullen beslist bij deze 
uitwisseling winnen."


Voel hoe dit waar is.
 
"Ik zegen jou.

En in mijn zegen aan jou, zegen ik persoonlijk.

We winnen beiden."
Adem in... en uit.
DEEL 3: HET LOSLATEN VAN DE ILLUSIE VAN OFFERS (8-10 
minuten)
Nu gaan we kijken naar de illusie van offers.
De les zegt:
"Geloof nooit dat je een aanbod kunt brengen. Er is geen plaats 
voor een offer in iets wat enige waarde heeft."
Vraag jezelf af:

Waar geloof ik dat ik iets moet offeren?
Misschien:
•Je denkt dat je vrede moet bieden om gelijk te hebben.
•Je denkt dat je tijd moet bieden om succesvol te zijn.
•Je denkt dat je jezelf geliefd moet maken om geliefd te 
worden.
Herken deze gedachten.

En zie in:
"Offeren is het een idee dat achter alle lijden staat."
Alle pijn, verlies, ziekte, verdriet – het komt allemaal voort uit 
het idee van offers.
Maar wat biedt een illusie?
Wat als je niets hoeft te geven om iets van waarde te krijgen?


Herhaal nu:
"Ik hoef niets te offeren.

Alles wat werkelijk waardevol is,

kan alleen worden gedeeld en vermeerderd.

Ik laat het idee van offeren los."
En voel hoe — in het loslaten van dit idee — lijden zijn greep 
verwerven.
De les zegt:
"Een illusie die is doorzien, moet verdwijnen. Accepteer geen lijden 
en je neemt het idee van lijden weg."
Adem in... en uit.
Een lach – mild en vriendelijk – om het idee van offeren.
"Wie begrijpt wat geven betekent, moet lachen om het idee van 
offers brengen."
 
DEEL 4: HET ALTAAR VAN LELIES (5-7 minuten)
Visualiseer nu een prachtig altaar.
Op dit altaar liggen lelies — symbolen van zuiverheid, 
onschuld en heiligheid.
Sommige lelies zijn van jou — de zegeningen die je geeft.

Andere lelies zijn van je broeder — de zegeningen die hij jou 
geeft.
En samen liggen ze op het altaar.
De les zegt:
"De lelies die je broeder jou aanbieden worden op jouw altaar 
gelegd, met die welke jij hem ernaast geeft."


Kijk naar dit altaar.

Zie de pracht van de gezamenlijke lelies.
"Wie zou kunnen huiveren om naar zulke prachtige heiligheid te 
kijken?"
Er is hier geen angst.

Geen scheiding.

Geen aanbod.
Alleen gezamenlijke heiligheid.
En nu:
"Wees niet bang om te kijken. De zegenrijke gelukzaligheid die jij 
zult aanschouwen, zal elke gedachte aan vorm wegnemen."
Laat alle vormen verdwijnen —

alle specifieke omstandigheden, personen, situaties.
En zie alleen de zuiverheid die overblijft.
De volmaakte gave —

voor eeuwig gegroeid,

eeuwig de jouwe,

eeuwig weggegeven.
Rust in deze aanblik.
 
DEEL 5: DE EENHEID VOOR HET ALTAAR (5 minuten)
Ten slot, sta je voor het altaar.
En je bent niet alleen.
De les zegt:
"Nu zijn we één in gedachte, want angst is voorbij. En hier, voor 
het altaar van één God, één Vader, één Schepper en één Gedachte, 
staan we samen als één Zoon van God."


Voel deze eenheid.

Niet als concept, maar als ervaring .
Je bent niet gescheiden van God.

Je bent niet verwijderd van je broeder.

Je bent éénZelf.
En in deze eenheid:
"We zijn met gelukzaligheid opgelost en geven zoals we 
ontvangen."
Herhaal:
"Ik ben gezegend.

En nu zegen ik de wereld.

Want ik zegen mezelf."
Rust nu in stilte.

In deze zegenrijke gelukzaligheid.

Zonder woorden.
 
AFSLUITING
Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen.
En neem de intentie mee:
"Vandaag zegen ik iedereen die ik zie.

Want in mijn zegen aan hen, zegen ik zelf."
En weet dat waar je deze zegen geeft,

hij zal terugkeren –

in de vorm van lelies

die je op je altaar kunt leggen.
 
 


[image: fill-image-10.png][image: border-image-10.png]Gebed
Vader,
Ik heb zo vaak gedacht

dat ik niets te geven had.
Ik heb geloofd dat geven verliezen betekent,

dat ik moet offeren om lief te hebben,

dat er niet genoeg is voor iedereen.
Maar vandaag leer ik de waarheid:
Niemand kan geven, tenzij hij heeft.

En geven is het bewijs van hebben.
Als ik de wereld wil zegenen,

moet ik eerst de zegen voor mezelf aanvaarden.
Dus enigszins ik nu —

vrede, liefde, vergeving —

niet alleen voor anderen,

maar eerst voor mijzelf.
Wil je nu begrijpen ik:

Ik geef alleen aan mezelf.
Er is geen scheiding tussen mij en mijn broeder.

Wat ik hem geef, geef ik aan mezelf.
Help mij met het idee om los te laten.

Willen offeren is de ene gedachte

achter alle lijden.
En ik wil niet langer geloven

dat ik iets moet opgeven

om iets van waarde te ontvangen.


[image: fill-image-11.png][image: border-image-11.png]Laat mij lachen — mild en vriendelijk —

om het idee van offers brengen.
En laat mij kijken naar het altaar

waar mijn lelies en die van mijn broeder

samen liggen —

in prachtige, gezamenlijke heiligheid.
Nu zijn we één in gedachte.

Voor Uw altaar, één God,

staan we samen als één Zoon.
Ik zegen de wereld,

want ik zegen mezelf.
En waar ik deze zegen geef,

zal hij mij worden teruggegeven —

in de vorm van lelies,

voor eeuwig groeiend,

eeuwig de mijne,

eeuwig weggegeven.
Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 


10 Praktische DagelijkseOefeningen
1. Ochtendritueel: Aanvaard Eerst Voor Jezelf
•Begin de dag met 10-15 minuten stilte.
•Kies één plek die je vandaag wilt geven (vrede, liefde, 
vergeving, vreugde).
•Herhaaldelijk:

"Ik aanvaard [eigenschap] voor mezelf.

Nu heb ik het om te geven.

Ik zegen de wereld, want ik zegen mezelf."
•Voel hoe je bezit wat je wilt geven.
 
 
2. Herken: Geven Vermeerdert, Het verminderd Niet
•Telkens wanneer je vandaag iets geeft (tijd, hulp, 
aandacht, vriendelijkheid), merk op:

Voel ik me meer of minder?
•Laat zien hoe je versterkt wordt in plaats van beïnvloed.
•Herinnering:

"Geven zal vermeerderen wat ik bezit."
 
 
3. Geef Een Zegen Bij Elke Ontmoeting
•Bij elke persoon die je vandaag ontmoet (collega, 
vreemdeling, familielid), geef innerlijk een stille zegen :

"Ik zegen jou. En in mijn zegen aan jou, zegen ik mezelf."
•Zie hoe deze zegen terugkeer naar jou in de vorm van 
vrede of vreugde.


4. Bescherm Door Weg Te Geven
•Kies vandaag iets wat je van waarde acht (innerlijke 
vrede, betekenis, positieve energie).
•Op de plaats van het grote te houden, deel het met 
iemand anders.
•Herinner:

"Ik bescherm wat ik van waarde acht door het weg te 
geven.

Zo ben ik er zeker van dat ik het nooit kwijt zal raken."
 
5. Laat Het Idee Van Offeren Los
•Let vandaag op wanneer je denkt: "Ik moet dit offeren 
voor dat."
•Stop en onthoud:

"Geloof nooit dat ik een offer kan brengen.

Er is geen plaats voor offers in iets wat enige waarde 
heeft."
•Vraag jezelf af: "Hoe kan ik dit delen in de plaats van 
offeren?"
 
6. Lach Om Het Idee Van Offers Brengen
•Wanneer je jezelf betrapt op de gedachte dat je iets moet 
opgeven om iets anders te krijgen, lach mild:

"Wie begrijpt wat geven betekent, moet lachen om het 
idee van offers brengen."
•Dit is geen cynische lach, maar een vriendelijke lach van 
iemand die de illusie doorziet.


7. Herken: Er Is Geen Gever En Ontvanger
•Wanneer je vandaag iets ontvangt (hulp, vriendelijkheid, 
een compliment), herken:

"Er is geen gever en ontvanger. We winnen beiden."
•Bedank de persoon, en weet dat jullie beiden meer 
hebben door deze uitwisseling.
 
8. Leg Lelies Op Je Altaar
•Aan het einde van de dag, visualiseer een altaar.
•Leg alle zegeningen die je hebt gekregen op het altaar 
(als lelies).
•Leg alle zegeningen die je daarnaast hebt ontvangen.
•Zie hoe ze samen liggen in prachtige heiligheid.
•Herinnering:

"Wie zou kunnen huiveren om naar gigantische prachtige 
heiligheid te kijken?"
 
9. Hecht Geen Waarde Aan De Vorm
•Wanneer je vandaag iets geeft, laat op de vorm (geld, 
tijd, hulp).
•Maar onthoud:

"Geen vorm is blijvend. Het is de gedachte achter de 
vorm die onveranderlijk leeft."
•Laat de vorm los en vertrouw dat de gedachte (liefde, 
overvloed, vrede) zal terugkeren – misschien in een andere, 
meer consistente vorm.
 


10. Avondritueel: Uitbreiden Van De Zegen
•Reflecteer aan het einde van de dag:
•Heb ik vandaag?
•Heb ik het idee van verloren aanbiedingen?
•Heb ik ervaren dat ik vermeerdert?
•Sluit af met de intentie:

"Wat ik vandaag heb gezien, wil ik uitbreiden.

Ik wil het overal zien.

Ik wil het in iedereen zien stralen met de glans van Gods 
genade.

En om te selecteren dat dit heilige zicht inderdaad het 
mijne is,

geef ik het aan alles wat ik zie.

Want waar ik het zien geef, zal het mij worden gegeven 
terug.

Ik zegen de wereld, want ik zegen mezelf.

Amen."
 


 
Les 188
“De vrede van God straalt nu in mij.”
 
 
"De Vrede Die Straalt"
 
Waarom zou ik wachten op de Hemel?
Het licht is al in mij.
 
Ik bedek mijn ogen
en zoek wat ik bezit.
 
Verlichting vraagt ​​geen verandering —
alleen herkenning.
 
Dit licht kwam met mij mee
vanuit mijn geboortehuis.
Het straalt in mij
en wijst mij de weg naar huis.
 
Het kan niet verloren gaan.
 


 
 
 
Alle visie begint binnenin.
Wat ik buiten zie
is slechts de schaduw
van wat ik binnen aanschouw.
 
De vrede van God straalt nu in mij
en breidt zich uit —
ze liefkoost al wat leeft
en laat een eeuwige zegen achter.
 
Ik vergeef
omdat ik de waarheid in mezelf herken.
 
Mijn gedachten kennen de weg naar vrede.
Ik breng ze terug,
was ze schoon,
herstel hun heiligheid.
 
Ik maak de wereld zoals ik haar wil zien.
Nu kies ik: onschuld in de plaats van zonde.
 
De vrede van God straalt nu in mij.
Laat al wat leeft zijn stralen op mij werpen.
 


Uitgebreid Commentaar
A. Waarom Wachten Op De Hemel?
Les 188 opent met een provocerende vraag:
"Waarom wachten op de Hemel?"
Deze vraag ondermijnt een fundamentele veronderstelling in 
bijna alle religieuze en spirituele tradities: dat verlossing iets is 
dat in de toekomst komt — na de dood, na jaren van discipline, 
na voldoende zuivering.
Maar de Cursus zegt: nee.
1. Zij Die Het Licht Zoeken Bedekken Hun Ogen
"Zij die het licht zoeken bedekken slechts hun ogen. Het licht is nú 
in hen."
Dit is een radicale omkering. Het probleem is niet dat het licht 
afwezig is, maar dat wij onze ogen bedekken.
Het zoeken naar het licht is zelf een afleiding:
•We zoeken buiten onszelf.
•We zoeken in de toekomst.
•We zoeken in complexe technieken en praktijken.
En al die tijd is het licht al in ons.
Het is alsof je in een kamer staat vol met licht, maar je houdt je 
ogen dicht en vraagt: "Waar is het licht?"
 
2. Verlichting Is Herkenning, Geen Verandering
"Verlichting is slechts een herkenning, en allerminst een 
verandering."
Dit is een van de meest bevrijdende uitspraken in de Cursus.


Je hoeft niet te veranderen om verlicht te worden.

Je hoeft alleen te herkennen wat al waar is.
Dit onderscheidt de Cursus van veel spirituele paden die 
zeggen:
•"Je moet jezelf transformeren."
•"Je moet je ego vernietigen."
•"Je moet jaren mediteren om tot verlichting te komen."
De Cursus zegt: je bent al verlicht. Je hoeft het alleen maar 
te herkennen.
 
B. Het Licht Is Niet Van Deze Wereld — En Jij Ook Niet
"Het licht is niet van deze wereld, maar ook jij die het licht in je 
draagt bent hier een vreemde."
Dit sluit aan bij eerdere lessen (zoals Les 182: "Ik zal een 
ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan").
1. Het Licht Kwam Met Jou Mee
"Het licht kwam met jou mee vanuit je geboortehuis en is bij je 
gebleven, omdat het jou eigen is. Het is het enige wat jij met je 
meebrengt van Hem die jouw Oorsprong is."
Het licht is niet iets dat je verwerft door je inspanningen in 
deze wereld.

Het is wat je meebracht vanuit je ware thuis.
Dit licht:
•Komt van God.
•Is jou eigen.
•Kan niet verloren gaan.


2. Het Licht Leidt Je Terug Naar Huis
"Het straalt in jou, omdat het je huis verlicht, en leidt je terug 
naar waar het vandaan gekomen is en waar jij thuis bent."
Het licht heeft een functie: het is een baken dat je de weg naar 
huis wijst.
Zoals een vuurtoren schepen naar de veilige haven leidt, zo 
leidt het licht in jou je terug naar God.
 
C. Het Licht Kan Niet Verloren Gaan
"Dit licht kan niet verloren gaan. Waarom wachten om het in de 
toekomst te vinden, of geloven dat het al verloren is, of er nooit is 
geweest?"
Dit is een directe confrontatie met onze drie fundamentele 
vergissingen:

 
1. Argumenten Tegen Het Licht Worden Lachwekkend
"Het kan zo gemakkelijk worden gezien, dat argumenten die 
bewijzen dat het er niet is lachwekkend worden."

	Vergissing
	Waarheid

	Het licht komt in 
de toekomst
	Het licht is nu

	Het licht is 
verloren
	Het licht kan niet verloren gaan

	Het licht is er 
nooit geweest
	Het licht kwam met jou 
mee vanuit je geboortehuis




Wanneer je het licht werkelijk ziet, worden alle redeneringen 
waarom het er niet zou zijn absurd.
Het is alsof je in vol zonlicht staat en probeert te bewijzen dat 
de zon niet bestaat.
En de vraag:
"Wie kan de aanwezigheid ontkennen van wat hij in zichzelf 
aanschouwt?"

Niemand. Zodra je het ziet, is ontkenning onmogelijk.
 
D. Alle Visie Begint En Eindigt Binnenin
"Het is niet moeilijk om naar binnen te kijken, want daar begint 
alle visie. Er is geen waarneming, zij het van dromen of van een 
waarachtiger Bron, die niet slechts de schaduw is van wat door 
innerlijke visie wordt gezien. Daar begint waarneming en daar 
eindigt ze. Dit is haar enige bron."

Dit is een kernleer van de Cursus: waarneming is projectie.
1. Wat We Buiten Zien Is Een Schaduw Van Wat Binnen Is
Alles wat we in de wereld waarnemen — of het nu een droom 
is of iets dat "werkelijker" lijkt — is slechts een schaduw van wat 
we binnen in onszelf zien.
Dit betekent:
•De wereld toont ons wat we geloven.
•Onze perceptie van anderen weerspiegelt hoe we onszelf 
zien.
•Wat we zien is altijd een projectie van wat we denken.


2. Het Is Niet Moeilijk Om Naar Binnen Te Kijken
De les benadrukt dat naar binnen kijken gemakkelijk is.
Waarom voelt het dan zo moeilijk?

Omdat we bang zijn voor wat we zullen vinden.
Maar de les verzekert ons: als je naar binnen kijkt, vind je 
alleen licht.
 
E. De Vrede Van God Straalt Uit Vanuit Je Hart
"De vrede van God straalt nu in jou, en breidt zich vanuit jouw 
hart over heel de wereld uit. Ze houdt stil om al wat leeft te liefkozen 
en laat er een zegen achter die voor eeuwig en altijd blijft."
Dit is een prachtige beschrijving van hoe de vrede zich 
beweegt.
1. De Vrede Is Actief, Niet Passief
De vrede straalt. Ze breidt zich uit. Ze liefkoost. Ze laat een 
zegen achter.
Dit is geen statische rust, maar een dynamische kracht die 
actief heelt en zegent.
 
2. Wat Ze Geeft Moet Eeuwig Zijn
"Wat zij geeft moet eeuwig zijn. Ze neemt alle gedachten weg aan 
wat kortstondig en nietswaardig is. Ze schenkt vernieuwing aan alle 
vermoeide harten en verlicht alle visie waar ze langsgaat."
De vrede van God geeft alleen wat eeuwig is.
Ze reinigt:
•Alle gedachten aan tijdelijkheid.


•Alle gedachten aan nietigheid.
•Alle vermoeidheid.
•Alle verduisterde visie.
 
3. Iedereen Is Eensgezind In Dankbaarheid
"Al haar geschenken worden aan iedereen gegeven en iedereen is 
eensgezind in zijn dank aan jou, jij die geeft en die ontvangen hebt."
Dit is de cyclus van zegen die we in Les 187 zagen:
•Jij ontvangt de vrede.
•Jij geeft de vrede.
•Iedereen wint.
•En iedereen dankt jou — en jij hen.
 
F. De Stralende Gloed Herinnert De Wereld
"Deze stralende gloed in je denkgeest herinnert de wereld aan wat 
ze vergeten is, en de wereld schenkt aan jou evenzeer de herinnering 
terug."
Dit is wederzijdse herinnering:
•Jouw licht herinnert de wereld aan haar waarheid.
•De wereld herinnert jou aan jouw waarheid.
En de belofte:
"Aan jou, de gever van het geschenk, zegt God Zelf dank. En door 
Zijn zegen schijnt het licht in jou helderder, en vermeerdert zo de 
geschenken die jij de wereld te bieden hebt."



God Zelf dankt jou voor je geven. En door Zijn dank wordt je 
licht nog helderder.
 
G. De Vrede Van God Kan Nooit Worden Ingedamd
"De vrede van God kan nooit worden ingedamd. Wie haar in 
zichzelf herkent, moet haar wel geven. En het middel om haar te 
geven ligt in zijn inzicht."
1. Herkenning Leidt Tot Geven
Je kunt niet anders dan geven wat je hebt herkend.
Als je de vrede in jezelf werkelijk ziet, moet die vrede 
zich uitbreiden.
Het is niet iets dat je moet doen uit plicht — het gebeurt 
vanzelf.
 
2. Het Middel Is Vergeving
"Hij vergeeft omdat hij de waarheid in zichzelf heeft herkend."
Vergeving is het middel waardoor de vrede wordt gegeven.
Waarom? Omdat vergeving het enige is dat de vrede 
tegenhoudt.
Zodra je vergeeft, stroomt de vrede vrijelijk.
 
3. In Stilte Wordt Ze Universeel Erkend
"De vrede van God straalt nu in jou, en in al wat leeft. In stilte 
wordt ze universeel erkend."
De herkenning van vrede gebeurt in stilte — niet door 
woorden, maar door directe ervaring.


En omdat ze universeel is, wordt ze herkend in al wat leeft.
 
H. De Praktijk: Naar Binnen Gaan
De les geeft nu specifieke instructies:
"Zit rustig en sluit je ogen. Het licht binnenin jou is toereikend. Dit 
alleen heeft het vermogen jou de gave van het zicht te schenken."

1. Sluit De Buitenwereld Buiten
"Sluit de buitenwereld buiten en laat je gedachten zich naar de 
vrede vanbinnen spoeden. Ze kennen de weg."
Dit is geen ontsnapping, maar een herinnering:
•Je gedachten kennen de weg naar binnen.
•Ze hoeven niet geleerd te worden waar vrede is.
•Ze moeten alleen toegestaan worden om terug te keren.
 
2. Oprechte Gedachten Worden Heilige Boodschappers
"Want oprechte gedachten, onbezoedeld door de droom van 
wereldse dingen buiten jou, worden de heilige boodschappers van God 
Zelf."
Wanneer je gedachten vrij zijn van wereldse zorgen, worden 
ze automatisch boodschappers van God.
 
I. Gedachten Die Je Met God Denkt
"Deze gedachten denk je met Hem. Ze herkennen hun thuis. En ze 
wijzen met zekerheid naar hun Bron, waar God de Vader en de Zoon 
één zijn."


1. Gedachten Zijn Geboren In Gods Denkgeest
"Gods vrede straalt ze toe, maar ze blijven ook noodzakelijkerwijs 
bij jou, want ze werden in jouw denkgeest geboren, zoals de jouwe in 
die van God geboren werd."
Dit is de gedeelde denkgeest:
•Jouw gedachten worden geboren in Gods denkgeest.
•Gods gedachten worden geboren in jouw denkgeest.
•Er is geen scheiding.
 
2. Ze Leiden Je Terug
"Ze leiden jou terug naar de vrede, vanwaar zij gekomen zijn, 
alleen om jou eraan te herinneren hoe jij terug moet keren."
Je gedachten zijn gidsen die je de weg naar huis wijzen.
 
J. Dwalende Gedachten Terugbrengen
"We nemen onze dwalende gedachten en brengen ze met zachtheid 
terug naar waar ze gaan overeenstemmen met alle gedachten die we 
delen met God."
1. We Hebben Onze Gedachten Verraden
"We hebben ze verraden door ze te gebieden van ons weg te gaan. 
Maar nu roepen we ze terug en wassen ze schoon van vreemde 
verlangens en warrige wensen. We geven ze de heiligheid van hun 
erfgoed terug."
Dit is herstel:
•We hebben onze heilige gedachten weggestuurd.
•Nu roepen we ze terug.


•We wassen ze schoon van wat niet van God is.
•We herstellen hun heiligheid.
 
K. We Maken De Wereld Zoals We Die Willen Hebben
"Want wij zijn het die de wereld maken zoals we die willen 
hebben. Nu kiezen we ervoor dat ze onschuldig is, vrij van zonde en 
open voor verlossing."
Dit is radicale verantwoordelijkheid:
•Wij maken de wereld.
•Niet door fysieke handeling, maar door perceptie.
•We kiezen hoe we de wereld zien.
En nu kiezen we:
•Onschuld in plaats van zonde.
•Vrijheid in plaats van gebondenheid.
•Verlossing in plaats van veroordeling.
 
Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je 30-35 minuten ongestoord kunt 
zijn. Zit comfortabel, met een rechte maar ontspannen houding. 
Sluit je ogen. Laat je ademhaling natuurlijk worden.
 
DEEL 1: WAAROM WACHTEN OP DE HEMEL? (7-8 minuten)
Begin met de vraag:


"Waarom wachten op de Hemel?"
Laat deze vraag resoneren.
Hoeveel van je leven heb je besteed aan wachten?
•Wachten op betere omstandigheden.
•Wachten tot je "klaar" bent.
•Wachten op verlossing in de toekomst.
En nu hoor je de woorden:
"Zij die het licht zoeken bedekken slechts hun ogen. Het licht is nu 
in hen."
Het licht is nu in jou.

Niet morgen. Niet na jaren van spirituele praktijk.

Nu.
Het probleem is niet dat het licht afwezig is.

Het probleem is dat je je ogen bedekt.
Vraag jezelf af:

Hoe bedek ik mijn ogen?
Misschien door:
•Te zoeken buiten jezelf.
•Te geloven dat je niet waardig bent.
•Te denken dat je moet veranderen voordat je het licht 
kunt zien.
Maar herinner je:
"Verlichting is slechts een herkenning, en allerminst een 
verandering."
Je hoeft niet te veranderen.

Je hoeft alleen te herkennen wat al waar is.


Herhaal zachtjes:
"Het licht is nu in mij.

Ik hoef niet te wachten.

Ik hoef alleen mijn ogen te openen."
Adem in... en uit.
 
DEEL 2: HET LICHT DAT MET JOU MEEKWAM (8-10 
minuten)
Nu keer je naar binnen.
En je herinnert je:
"Het licht kwam met jou mee vanuit je geboortehuis en is bij je 
gebleven, omdat het jou eigen is."
Dit licht is niet iets dat je hebt verworven.

Het is wat je meebracht van God.
Het is jou eigen.
Visualiseer nu dit licht —

niet als iets ver weg, maar als iets dat al in jou straalt.
Misschien zie je het als een zachte gloed in je hart.

Misschien voel je het als warmte.

Misschien ervaar je het als  tilte.
De vorm maakt niet uit.
Wat belangrijk is, is dit:
"Dit licht kan niet verloren gaan."
Het is altijd bij je geweest.

Het zal altijd bij je zijn.


Je kunt het negeren, bedekken, vergeten —

maar je kunt het niet verliezen.
Herhaal:
"Het licht in mij kan niet verloren gaan.

Het is bij mij gebleven sinds mijn geboorte.

Het is mij eigen."
Rust in deze zekerheid.
Adem in... en uit.
En voel hoe het licht —

zelfs als je het maar vaag waarneemt —

er is.
 
DEEL 3: ALLE VISIE BEGINT BINNENIN (8-10 minuten)
Nu ga je dieper naar binnen.
De les zegt:
"Het is niet moeilijk om naar binnen te kijken, want daar begint 
alle visie."
Sluit de buitenwereld buiten.

Laat alle gedachten over externe dingen —

mensen, situaties, problemen —

even rusten.
En keer naar binnen.
"Daar begint waarneming en daar eindigt ze. Dit is haar enige 
bron."
Alles wat je buiten ziet, is een schaduw van wat je binnen ziet.
Dus als je wilt veranderen wat je waarneemt,

moet je niet buiten veranderen, maar binnen.


Laat je gedachten zich nu naar de vrede vanbinnen spoeden.
"Ze kennen de weg."
Je hoeft ze niet te forceren.

Je hoeft ze niet te leiden.

Ze weten waar vrede is.
Laat ze gewoon gaan.
En voel hoe ze —

zoals vogels die naar huis vliegen —

zich natuurlijk naar de vrede bewegen.
Deze gedachten zijn oprecht.

Ze zijn onbezoedeld door wereldse zorgen.
En daarom worden ze:
"De heilige boodschappers van God Zelf."
Herhaal:
"Mijn oprechte gedachten kennen de weg naar vrede.

Ik laat ze gaan.

Ze zijn boodschappers van God."
Rust in de stilte.
 
DEEL 4: DE VREDE STRAALT UIT (5-7 minuten)
Nu ervaar je hoe de vrede zich  eweegt.
De les zegt:
"De vrede van God straalt nu in jou, en breidt zich vanuit jouw 
hart over heel de wereld uit."
Voel hoe de vrede —

die je nu in jezelf herkent —

zich uitbreidt.


Ze blijft niet opgesloten in jou.

Ze stroomt naar buiten.
"Ze houdt stil om al wat leeft te liefkozen en laat er een zegen 
achter die voor eeuwig en altijd blijft."
Visualiseer dit:
•De vrede straalt vanuit je hart.
•Ze reist naar iedereen die je kent.
•Ze liefkoost hen zachtjes.
•Ze laat een zegen achter.
En deze zegen is eeuwig.
Herhaal:
"De vrede van God straalt nu in mij.

En breidt zich uit over de hele wereld.

Iedereen wordt gezegend."
Voel hoe dit waar is.
En herinner je:
"Aan jou, de gever van het geschenk, zegt God Zelf dank."
God dankt jou voor je geven.
Rust in deze dankbaarheid.
 
DEEL 5: DWALENDE GEDACHTEN TERUGBRENGEN (5 
minuten)
Ten slotte, breng je dwalende gedachten terug.
De les zegt:


"We nemen onze dwalende gedachten en brengen ze met zachtheid 
terug naar waar ze gaan overeenstemmen met alle gedachten die we 
delen met God."
Als er gedachten zijn die afdwaalden —

gedachten van angst, oordeel, conflict —

roep ze nu zachtjes terug.
"We hebben ze verraden door ze te gebieden van ons weg te gaan."
Maar nu:
"We wassen ze schoon van vreemde verlangens en warrige wensen. 
We geven ze de heiligheid van hun erfgoed terug."
Visualiseer dit als het schoonwassen van iets dat besmeurd 
was.
Je oordeelt niet over de gedachten.

Je reinigt ze alleen.
En geeft ze terug hun heiligheid.
Herhaal:
"Ik breng mijn dwalende gedachten terug.

Ik was ze schoon.

Ik geef ze hun heiligheid terug."
En voel hoe —

wanneer je dit doet —

je denkgeest hersteld wordt.
"Zo wordt onze denkgeest tegelijk met ze hersteld, en we erkennen 
dat de vrede van God nog altijd in ons straalt."
Rust nu in deze herstelde vrede.
 
 


[image: fill-image-12.png][image: border-image-12.png]Afsluiting
Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen.
En neem deze intentie mee:
"De vrede van God straalt nu in mij.

Laat in die vrede al wat leeft

zijn stralen op mij werpen,

en laat mij alles zegenen

met het licht in mij."
 
Gebed
Vader,
Waarom heb ik gewacht op de Hemel?
Ik heb gezocht naar het licht —

buiten mijzelf, in de toekomst, in verandering —

terwijl het licht de hele tijd in mij straalde.
Vandaag stop ik met zoeken.

Vandaag herken ik wat al waar is.
Het licht is nu in mij.
Het kwam met mij mee vanuit mijn geboorte-
huis.

Het is bij mij gebleven omdat het mij eigen is.

Het is het enige wat ik meebracht van U.
Dit licht kan niet verloren gaan.

Het kan zo gemakkelijk worden gezien

dat alle argumenten tegen zijn aanwezigheid

lachwekkend worden.


[image: fill-image-13.png][image: border-image-13.png]Wie kan de aanwezigheid ontkennen

van wat hij in zichzelf aanschouwt?
Vandaag keer ik naar binnen.

Want daar begint alle visie.
Het licht binnenin mij is toereikend.

Het alleen heeft het vermogen

mij de gave van het zicht te schenken.
De vrede van God straalt nu in mij.
Ze breidt zich vanuit mijn hart

over de hele wereld uit.

Ze houdt stil om al wat leeft te liefkozen

en laat een zegen achter

die voor eeuwig en altijd blijft.
Ik breng mijn dwalende gedachten terug.

Ik was ze schoon van vreemde verlangens.

Ik geef ze de heiligheid van hun erfgoed terug.
Ik vergeef alles en iedereen.

Ik spreek de wereld vrij

van wat ik dacht dat ze mij had aangedaan.
Want ik ben het die de wereld maakt

zoals ik die wil hebben.
Nu kies ik ervoor dat ze onschuldig is,

vrij van zonde,

open voor verlossing.
De vrede van God straalt nu in mij.

Laat in die vrede al wat leeft

zijn stralen op mij werpen,

en laat mij alles zegenen

met het licht in mij. Amen.


10 Praktische Dagelijkse Oefeningen
 
1. Ochtendritueel: Stop Met Wachten
•Begin de dag met 10-15 minuten stilte.
•Vraag jezelf af: "Op wat wacht ik?"
•Herken alle gedachten dat je moet wachten tot je "klaar" 
bent, tot omstandigheden beter zijn, tot je meer spirituele 
vooruitgang hebt geboekt.
•Herhaal:

"Waarom wachten op de Hemel?

Het licht is nu in mij.

De vrede van God straalt nu in mij."
 
 
 
 
 
2. Herken Dat Verlichting Herkenning Is, Geen 
Verandering
•Wanneer je jezelf betrapt op de gedachte: "Ik moet eerst 
veranderen voordat ik vrede kan hebben," stop en herinner:

"Verlichting is slechts een herkenning, en allerminst een 
verandering."
•Je hoeft niet anders te zijn.
•Je hoeft alleen te herkennen wat al waar is.
 


3. Keer Naar Binnen Voor Alle Visie
•Telkens wanneer je vandaag iets buiten wilt veranderen 
(een situatie, een persoon, een omstandigheid), stop eerst en 
keer naar binnen.
•Herinner:

"Daar begint alle visie. Alles wat ik buiten zie is slechts 
een schaduw van wat ik binnen zie."
•Vraag jezelf af: "Wat zie ik binnenin? Angst of vrede?"
 
4. Sluit De Buitenwereld Buiten (3x Per Dag)
•Neem drie momenten vandaag (ochtend, middag, avond) 
waarin je:
•Rustig zit en je ogen sluit.
•De buitenwereld buitensluit.
•Je gedachten laat spoeden naar de vrede 
vanbinnen.
•Herinner:

"Ze kennen de weg. Het licht binnenin mij is toereikend."
 
5. Laat Je Gedachten Heilige Boodschappers Zijn
•Let vandaag op je gedachten.
•Wanneer ze onbezoedeld zijn door wereldse zorgen — 
wanneer ze vredig, liefdevol, vergiffenis zijn — herken:

"Deze gedachten zijn de heilige boodschappers van God 
Zelf."
•Laat ze vrijelijk stromen.


6. Ervaar De Vrede Die Zich Uitbreidt
•Wanneer je vandaag vrede in jezelf ervaart (al is het maar 
even), voel hoe die vrede zich uitbreidt:
•Ze stroomt naar anderen.
•Ze liefkoost al wat leeft.
•Ze laat een zegen achter.
•Herinner:

"De vrede van God kan nooit worden ingedamd.

Wie haar in zichzelf herkent, moet haar wel geven."
 
 
 
7. Breng Dwalende Gedachten Terug
•Wanneer je merkt dat je gedachten afdwalen naar angst, 
oordeel of conflict, roep ze zachtjes terug:
•Was ze schoon van vreemde verlangens.
•Geef ze de heiligheid van hun erfgoed terug.
•Herhaal:

"Ik heb deze gedachten verraden door ze weg te sturen.

Nu breng ik ze terug.

Ik geef ze hun heiligheid terug."
 
 
 
 


8. Herken: Ik Maak De Wereld Zoals Ik Die Wil Hebben
•Let vandaag op hoe je de wereld waarneemt.
•Wanneer je zonde, schuld of veroordeling ziet, stop en 
herinner:

"Ik ben het die de wereld maakt zoals ik die wil hebben."
•Kies opnieuw:

"Nu kies ik ervoor dat de wereld onschuldig is,

vrij van zonde en open voor verlossing."
 
9. Vergeef Omdat Je De Waarheid In Jezelf Hebt 
Herkend
•Telkens wanneer je vandaag iemand vergeeft, doe dit niet 
uit plicht, maar uit herkenning:

"Ik vergeef omdat ik de waarheid in mezelf heb herkend.

Het licht in mij straalt ook in hem/haar."
•Vergeving wordt dan niet iets dat je doet, maar iets dat 
vanzelf gebeurt.
 
10. Avondritueel: De Zegen Uitspreken
•Sluit de dag af met het uitspreken van de zegen uit de les:
"De vrede van God straalt nu in mij.

Laat in die vrede al wat leeft

zijn stralen op mij werpen,

en laat mij alles zegenen

met het licht in mij."
•Visualiseer hoe deze zegen iedereen die je vandaag hebt 
ontmoet bereikt.
•Rust in de wetenschap dat deze zegen eeuwig is.


 
Les 189
“Ik voel de Liefde van God nu in mij.”
 
 
 
"Het Licht Dat De Wereld Niet Kan Zien"
 
Er is een licht in mij
dat de wereld niet kan zien.
 
Met haar ogen word ik verblind.
Toch heb ik ogen om het te zien.
 
De Liefde van God in mij voelt
is de wereld met nieuwe ogen zien –
stralend van onschuld,
bezield van hoop,
succesvol met volmaakte goedheid.
 
Deze wereld verwelkomt mij,
zingt mijn lof,
biedt mij een warm en vriendelijk thuis.


 
Ze ziet verlossing in mij
en beschermt het licht waar ze haar eigen licht in ziet.
 
Wat ik van binnen voel, zie ik buiten.
 
Als haat een plek vindt in mijn hart,
zie ik een beangstigende wereld.
 
Als ik de Liefde van God in mij voel,
kijk ik uit op een wereld van genade en liefde.
 
Vandaag leer ik de weg.
 
Ik ben stil.
Ik leg alle gedachten terzijde
over wat ik ben en wat God is.
 
Ik maak mijn denkgeest leeg
van alles waarvan hij denkt
dat het waar of waar is.
 
Ik houd vast aan niets.
 
Ik vergeet deze wereld,
vergeet deze cursus,
en kom met volkomen lege handen tot mijn God.


 
Hij kent de weg naar mij.
Ik hoef de weg naar Hem niet te kennen.
 
Ik laat alle complicaties
rustig en voor eeuwig wegnemen.
 
God zal Zijn deel doen—
vreugdevol en onmiddellijk.
 
Ik vraag en ontvang.
 
Ik kies Hem te laten zijn.
 
En in mijn kalme hart
en mijn open denkgeest
zal Zijn Liefde zich vanzelf een weg banen.
 
Door iedere geopende deur
schijnt Zijn Liefde,
vanuit haar huis in het innerlijk,
naar buiten—
en verlicht de wereld in onschuld.
 
Ik voel de Liefde van God nu in mij.
 
 


Uitgebreid Commentaar 
A. Het Licht Dat De Wereld Niet Kan Zien
Les 189 opent met een krachtige paradox:
"Er is een licht in jou dat de wereld niet kan zien. En met haar 
ogen zul jij dit licht niet waarnemen, want je wordt door de wereld 
verblind.”
1. Twee Soorten Ogen
De les verrassende twee soorten “zien":

De les zegt:
"Toch heb je ogen om het te zien. Het is daar om door jou te 
worden aanschouwd. Het werd niet in jou geplaatst om voor jouw 
blik verborgen te blijven.”
Het licht is er. Het wacht om gezien te worden. Het is niet 
verborgen — behalve wanneer we kijken met de ogen van de 
wereld.
2. Het Licht Is Een Weerspiegeling Van Gods Liefde
"Dit licht is een weerspiegeling van de gedachte die we nu oefenen. 
De Liefde van God in je gevoel is de wereld met nieuwe ogen zien, 
stralend van onschuld, bezield van hoop en gezegend met volmaakte 
goedheid en liefde.”
	De ogen van de wereld
	Ware ogen

	Kunnen het licht niet zien
	Kunnen het licht wel zien

	Verblinden je
	Schenken je ontdekking

	Zien vormen en lichamen
	Zien licht

	Brengen duisternis
	Brengen licht




Hier wordt de verbinding gelegd:
•Het licht in jou = de Liefde van God in jou.
•De Liefde van God voelen = de wereld met nieuwe 
ogen zien.
Dit is geen abstracte theologie. Het is directe ervaring:
•Wanneer je Gods Liefde voelt, verandert je 
waarneming .
•De wereld ziet er letterlijk anders uit.
•Ze straalt van onschuld, is vol hoop, geschikt met 
goedheid.
B. De Twee Werelden
Les 189 presenteert twee totaal verschillende werelden —
afhankelijk van wat je vanbinnen voelt .
Tabel 1: De Wereld Van Gods Liefde

	Aspect
	Kenmerken

	Houding
	Verwelkomt jou, verheugt zich, zingt 
jouw lof

	Veiligheid
	Behoed je voor gevaar en pijn

	Thuis
	Een warm en vriendelijke thuis

	Zorg
	Zegent je overdag, waakt over je 's 
nachts

	Herkenning
	Ziet verlossing in jou, beschermt je licht

	Geschenken
	bloemen bloemen en sneeuw in 
dankbaarheid




"Wie zou in zo'n wereld angst kunnen voelen? Ze verwelkomt jou, 
verheugt zich dat jij bent gekomen, en zingt jouw lof terwijl ze je 
hoedt voor elke vorm van gevaar en pijn."
Tabel 2: De Wereld Van Haat

 
"Een wereld waarin vergeving alles schijnt, en vrede iedereen 
haar milde licht schenkt, is ondenkbaar voor hen die een wereld 
van haat zien die uit aanval voortkomt, klaar om wraak te nemen, 
te moorden en te onmogelijk."

2. Slechts Eén Kan Worden Waargenomen
"Ze verschilt zo van de wereld die jij ziet door ogen die verduisterd 
zijn door boosaardigheid en angst, dat de een de ander 
logenstraft. Slechts één kan er überhaupt worden waargenomen. De 
ander is totaal zonder betekenis.”
Dit is van cruciaal belang: je kunt niet beide werelden 
tegelijkertijd zien.
	Aspect
	Kenmerken

	Houding
	Vijandig, afwijzend, uitgesproken

	Veiligheid
	Vol gevaar, bedreigend, gewelddadig

	Thuis
	Koud, vreemd, vijandelijk

	Zorg
	Geen bescherming, alleen aanval

	Herkenning
	Ziet zonde en schuld algemeen

	Geschenken
	strijd wraak, moord, vernietiging




•Als je de wereld van Liefde ziet, is de wereld van haat 
ondenkbaar.
•Als je de wereld van haat ziet, is de wereld van Liefde 
onzichtbaar.
Het is een totale omkering, niet een geleidelijke verschuiving.
 
C. De Fundamentele Wet Van Het Zien
De les geeft nu een van de meest belangrijke principes in de 
Cursus aan:
"Maar leer deze nat van het zien en laat je denkgeest die niet 
vergeten: je zult datgene buiten je zien wat je vanbinnen voelt.”
 
1. Waarneming Is Projectie

 
"Als haat een plek vindt in je hart, zul je een beangstigende wereld 
zien, die de dood wreed in zijn scherpgepunte, knokige vingers houdt. Als 
	Wat je 
vanbinnen voelt
	Wat je waarneemt

	Haat
	Een beangstigende wereld, 
wreed, vol dood

	De Liefde van God
	Een wereld van genade en liefde

	Angst
	Bedreiging in het algemeen

	Vrede
	Veiligheid en bescherming

	Schuld
	Zonde in anderen

	Onschuld
	Onschuld algemeen




je de Liefde van God in je voelt, zul je op een wereld van genade en liefde 
uitkijken.”
 
2. De Wereld Weerspiegelt Wat In Jou Straalt
"Toch is de wereld van de haat zelfs onzichtbaar en ondenkbaar 
voor hen die Gods Liefde in zich voelen. Hun wereld constante de roest 
en vrede die in hen straalt, de zachtmoedigheid en onschuld die ze om 
zich heen zien, de vreugde waarmee ze naar buiten kijken vanuit de 
oneindige bronnen van vreugde binnenin.”
Dit is volledige verantwoordelijkheid :
•De wereld is niet oorzaak, maar gevolg.
•Wat je ziet is niet objectief, maar subjectief.
•Als je wilt dat de wereld verandert, verander dan wat je 
vanbinnen voelt.
 
D. Wat Zou Jij Willen Zien?
"Wat zou jij willen zien? De keuze is aan jou."

Dit is geen retorische vraag. Het is een echte keuze die je nu 
kunt maken.
Wil je:
•Een wereld van angst, of een wereld van liefde?
•Een wereld van aanval, of een wereld van welkom?
•Een wereld die wraak wil, of een wereld die je zingt?
De keuze is aan jou.
De manier om te kiezen is niet door de wereld te veranderen, 
maar door te voelen wat je vanbinnen voelt .


E. De Weg Naar Binnen: Volkomen Lege Handen
De les geeft nu specifieke instructies over hoe je de Liefde van 
God kunt voelen:
"Doe het eenvoudig: wees stil en leg alle gedachten terzijde over 
wat jij bent en wat God is, alle ideeën die je geleerd hebt ten aanzien 
van de wereld, alle beelden die je van jezelf hebt.”
1. Maak Je Denkgeest Leeg Van Alles
"Maak je denkgeest leeg van alles waarvan hij denkt dat het waar 
of slecht is, van elke gedachte die hij waardevol acht en van alle 
ideeën waarvoor hij zich schaamt. Houd vast aan niets.”
Dit is radicaal:
•Niet alleen "slechte" gedachten loslaten.
•Maar ook goede gedachten.
•Niet alleen ideeën waar je je voor schaamt.
•Maar ook ideeën die je waardevolle acht.
Houd vast aan niets.
 
2. Vergeet deze wereld, vergeet deze cursus
"Breng geen enkele gedachte met je mee die het verleden je geleerd 
hebt, en geen enkele overtuiging die je ooit aan wat ook hebt 
ontleend. Vergeet deze wereld, vergeet deze cursus, en kom met 
volkomen lege handen tot jouw God.”
Dit is misschien wel het meest radicale moment in de hele 
Cursus: vergeet deze cursus.
Zelfs de Cursus zelf moet verloren worden wanneer je tot God 
komt.


Waarom? Omdat alle concepten — zelfs ware concepten — 
tussen jou en God staan .
Je moet komen met volkomen lege handen.
 
F. Hij Kent De Weg Naar Jou
En dan de vraagstelling:
"Is Hij het niet die de weg naar jou kent? Jij hoeft de weg naar 
Hem niet te kennen.” 
1. Jouw Aandeel Is Eenvoudig
"Jouw deelname bestaat eenvoudigweg hierin dat je alle 
beperkingen die jij tussen de Zoon en God de Vader hebt geplaatst, 
rustig voor eeuwig laat wegnemen.”
Je hoeft niet:
•De weg naar God te vinden.
•God te bereiken met jouw inspanning.
•Uitzoeken hoe je tot God komt.
Je hoeft alleen:
•De problemen weg te nemen.
•Stil te zijn.
•Met lege handen te komen.
 
2. God Zal Zijn Deel Doen
"God zal Zijn deel doen, als vreugdevol en onmiddellijk antwoord 
hierop. Vraag en ontvang. Maar stel geen eisen, en wijs God ook niet 
de weg waarlangs Hij jou zou moeten verschijnen.”


God wacht niet. Zijn antwoord is:
•Vreugdevol — niet weerbarstig of constructie.
•Onmiddellijk — geen vertraging.
Maar:
•Stel geen eisen.
•Wijs God niet de weg.
Laat Hem zijn zoals Hij is.
 
3. De Manier Om Hem Te Bereiken Is Hem Te Laten Zijn
"De manier om Hem te bereiken is eenvoudig Hem te laten zijn. 
Want op die manier wordt ook jouw werkelijkheid verkondigd.”
Dit is pure non-dualiteit:
•Je "bereikt" God niet door inspanning.
•Je bereikte God door Hem te laten zijn.
•En in dat laten zijn, wordt jouw werkelijkheid 
verkondigd.
Want jij en God zijn één.
 
G. Wij Kiezen Hem Te Laten Komen
"En dus kiezen we vandaag niet de weg waarlangs wij tot Hem 
gaan. Maar we kiezen er wel voor Hem te laten komen.”
1. Rust In De Keuze
"En met deze keuze rusten we. En in ons kalme hart en onze open 
denkgeest zal Zijn Liefde zich vanzelf een weg banen.”


De rust komt niet na de ervaring van Gods Liefde.

De rust is de voorwaarde voor de ervaring.
je:
•Rust in de keuze.
•Je hart kalm houdt.
•Je denkgeest open houdt.
Dan zal Gods Liefde zich vanzelf een weg banen.
 
2. Wat Niet Ontkend Is, Is Daar
"Wat niet ontkend is, is zeker daar, mits het waar is, en kan zeker 
bereikt worden.”
Dit is een combinatieprincipe:
•Gods Liefde is waar.
•Dus als je haar niet ontkent, is ze daar.
•Het enige dat haar tegenhoudt is ontkenning.
 
3. Door Iedere Geopende Deur
"God kent Zijn Zoon en kent de weg naar hem. Hij heeft Zijn Zoon 
niet nodig om Hem te wijzen hoe Hij Zijn weg vinden moet. Door 
iedere geopende deur schijnt Zijn Liefde, vanuit haar huis in het 
innerlijk, naar buiten, en verlicht de wereld in onschuld.”
Het beeld is
•Gods Liefde heeft haar huis in het innerlijk.
•Ze wacht niet buiten.
•Ze schijnt naar buiten door iedere geopende deur.


Jouw taak is niet Gods Liefde te vinden.

Jouw taak is de deuren te openen.
 
H. Het Afsluitend Gebed
De les onregelmatig met een prachtig gebed dat de hele les 
samenvat:
"Vader, wij kennen de weg naar U niet. Maar we hebben beroepen 
en U heeft ons geantwoord. We zullen geen hindernissen zijn 
opwerpen. De wegen der verlossing niet de onze, want ze behoren U 
toe. En we wenden ons tot U om die te vinden. Onze handen zijn open 
om Uw gegeven te ontvangen. We hebben geen gedachten die we los 
van U denken, en koesteren geen bevestigingen over wat we zijn van 
Wie ons gebouwd heeft. Uw weg is het die wij willen vinden en volgen. 
En we vragen louter dat Uw Wil, die ook de onze is, geschiede in ons 
en in de wereld, korte zij nu een deel van de Hemel wordt.
Dit gebed bevat:
•Eerlijkheid: "Wij kennen de weg niet."
•Vertrouwen: "U heeft ons geantwoord."
•Bereidheid: "We zullen geen hindernissen opwerpen."
•Openheid: "Onze handen zijn open."
•Loslaten: "We hebben geen gedachten los van U."
•Overgave: "Uw weg is het die wij willen volgen."
•Eenheid: "Uw Wil, die ook de onze is."
 
 
 


Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je 30-35 minuten onderweg kunt 
zijn. Zit comfortabel, met een rechte maar ontspannen houding. 
Sluit je ogen. Laat je ademhaling natuurlijk worden.
 
DEEL 1: HET LICHT DAT DE WERELD NIET KAN ZIEN (7-8 
minuten)
Begin met de woorden:
"Ik voel de Liefde van God nu in mij."
Herhaal deze woorden een paar keer.

En laat ze doordringen.
Nu herinner je:
"Er is een licht in jou dat de wereld niet kan zien."
Dit licht is nu in jou.

Niet in de toekomst. Geen inspanning.

Nu.
De wereld kan het niet zien —

maar jij hebt ogen om het te zien.
"Het is daar om door jou te worden aanschouwd. Het werd niet in 
jou geplaatst om voor jouw blik verborgen te blijven."
Keer nu naar binnen.

Niet met de ogen van de wereld,

maar met je ware ogen.
En zoek het licht.


Misschien zie je het als een zachte gloed.

Misschien voel je het als warmte.

Misschien vaar je het als vrede.
De vorm maakt niet uit.
Wat belangrijk is:

Het is daar.
Herhaal:
"Er is een licht in mij.

Het is daar om door mij te worden aanschouwd.

Dit licht is een weerspiegeling van Gods Liefde."
Adem in... en uit.
 
DEEL 2: DE WET VAN HET ZIEN (8-10 minuten)
Nu leer je de basis nat:
"Je zult datgene buiten je zien wat je vanbinnen voelt."
Vraag jezelf af:

Wat voel ik nu vanbinnen?
Voel je:
•Vrede... van onrust?
•Liefde... voor angst?
•Openheid... van de verdediging?
Wees eerlijk. Geen oordeel.
En nu herken:

Wat ik voel, dat zal ik buiten zien.
Als er angst in je is,

zul je een bedreigende wereld zien.


Als er Liefde in je is,

zul je een wereld van genade zien.
De les zegt:
"Als je de Liefde van God in je voelt, zul je op een wereld van 
genade en liefde uitkijken."
En nu de vraag:
Wat zou ik willen zien?
"De keuze is aan jou."
Kies nu bewust:

Ik wil de Liefde van God in mij voelen.
Niet omdat je dat "moet",

maar omdat je wilt zien wat Liefde ziet.
Herhaal:
"Ik kies ervoor de Liefde van God in mij te voelen.

Ik wil de wereld met nieuwe ogen zien –

stralend van onschuld,

bezield van hoop,

gezegend met volmaakte goedheid."
Adem in... en uit.
 
DEEL 3: VOLKOMEN LEGE HANDEN (10-12 minuten)
Volg nu de instructie van de les:
"Doe het eenvoudig: wees stil en leg alle gedachten terzijde over 
wat jij bent en wat God is."
Begin met stilte.
En leg nu terzijde:


•Alle gedachten over wie je bent.
•Alle gedachten over wie God is.
•Alle ideeën die je hebt geleerd over de wereld.
•Alle beelden die je van jezelf hebt.
"Maak je denkgeest leeg van alles waarvan hij denkt dat het waar 
of onwaar, goed of slecht is."
Dit is niet gemakkelijk.

Je denkgeest wil vasthouden.
Maar de les zegt:
"Houd vast aan niets."
Laat los:
•Iedere gedachte die je waardevol acht.
•Elke gedachte waar je je voor schaamt.
•Iedere keer uit het verleden .
En nu — radicaal:
"Vergeet deze wereld, vergeet deze cursus, en kom met volkomen 
lege handen tot jouw God."
Dit betekent:

Zelfs de Cursus zelf loslaten.

Zelfs dit proces loslaten.
Kom met niets.
Visualiseer je handen —

volkomen leeg.
Geen geschenken om aan te bieden.

Geen plannen om te presenteren.

Geen vragen om te stellen.


Alleen lege handen.
Herhaal:
"Ik kom met volkomen lege handen tot mijn God.

Ik houd vast aan niets.

Ik ben stil."
Rust in deze leegte.
Adem in... en uit.
 
DEEL 4: HIJ KENT DE WEG NAAR JOU (5-7 minuten)
En nu de vraagstelling:
"Is Hij het niet die de weg naar jou kent? Jij hoeft de weg naar 
Hem niet te kennen."
Voel de opluchting van deze waarheid.
Je hoeft niet:
•Uit te zoeken hoe je tot God komt.
•De juiste techniek te vinden.
•Waard genoeg te worden.
"Jouw deelname bestaat eenvoudigweg hierin dat je alle 
beperkingen die jij tussen de Zoon en God de Vader hebt geplaatst, 
rustig voor eeuwig laat wegnemen."
Visualiseer nu alle beperkingen —

alle muren, barrières, verdedigingen —

die je tussen jezelf en God hebt geplaatst.
En laat ze rustig wegnemen.

Niet met geweld.

Gewoon... laat ze los.


En:
"God zal Zijn deel doen, als vreugdevol en onmiddellijk antwoord 
hier op."
Zijn antwoord is vreugdevol.

Zijn antwoord is onmiddellijk.
Herhaal:
"Ik laat alle beperkingen los.

God kent de weg naar mij.

Ik hoef de weg naar Hem niet te kennen."
Rust in dit vertrouwen.
 
DEEL 5: ZE ZAL ZICH VANZELF EEN WEG BANEN (5 
minuten)
Tenslotte:
"En in ons kalme hart en onze open denkgeest zal Zijn Liefde zich 
vanzelf een weg banen."
Je hoeft niets te doen.
Alleen:
•Je hart kalm houden.
•Je denkgeest open houden.
En Gods Liefde zal vanzelf komen.
"Door iedere geopende deur schijnt Zijn Liefde, vanuit haar huis in 
het innerlijk, naar buiten."
Visualiseer deuren in je hart —

en zie ze open gaan.


Door elke geopende deur...

schijnt Licht.
Dit Licht is Gods Liefde.

Ze heeft haar huis in het innerlijk.

En nu schijnt ze naar buiten.
Voel dit Licht.

Voel deze Liefde.
Nu.
Herhaal:
"Ik voel de Liefde van God nu in mij.

Ze schijnt door iedere geopende deur.

Ze verlicht de wereld in onschuld."
Rust in deze Liefde.
 
Afsluiting
Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen.
En neem deze ervaring mee:
De Liefde van God is nu in mij.

En wat ik van binnen voel,

zal ik buiten zien.
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-14.png][image: border-image-14.png]Gebed
Vader,
Er is een licht in mij

dat de wereld niet kan zien.
Maar met mijn ware ogen

kan ik het aanschouwen.
Dit licht is een weerspiegeling

van Uw Liefde in mij.
Ik heb geleerd:

wat ik vanbinnen voel,

zal ik buiten zien.
Als haat een plek vindt in mijn hart,

zie ik een beangstigende wereld.
Maar als ik Uw Liefde in mij voel,

kijk ik uit op een wereld

van genade en liefde.
Vandaag kies ik:

Ik wil Uw Liefde in mij voelen.
Ik ben stil.

Ik leg alle gedachten terzijde

over wat ik ben en wat U bent.
Ik maak mijn denkgeest leeg

van alles waarvan hij denkt

dat het waar of waar is.
Ik houd vast aan niets.


[image: fill-image-15.png][image: border-image-15.png]Ik vergeet deze wereld,

ik vergeet deze cursus,

en kom met volkomen lege handen tot U.
U kent de weg naar mij.

Ik hoef de weg naar U niet te kennen.
Ik laat alle complicaties

rustig en voor eeuwig wegnemen.
Ik stel geen eisen.

Ik wijs U niet de weg.
Ik laat U eenvoudig zijn.
En in mijn kalme hart

en mijn open denkgeest

zal Uw liefde zich vanzelf een weg banen.
Door iedere geopende deur

schijnt Uw Liefde,

vanuit haar huis in het innerlijk,

naar buiten —

en verlicht de wereld in onschuld.
Ik voel de Liefde van God nu in mij.
En Uw Wil, die ook de mijne is,

geschiede in mij en in de wereld,

recente zij nu een deel van de Hemel wordt.
Amen.
 
 
 


10 Praktische Dagelijkse Oefeningen
 
1. Ochtendritueel: De Keuze Maken
•Begin de dag met 10-15 minuten stilte.
•Vraag jezelf af: "Wat zou ik vandaag willen zien?"
•Herinner:

"Wat ik vanbinnen voel, zal ik buiten zien."
•Kies bewust:

"Ik wil de Liefde van God in mij voelen,

zodat ik de wereld met nieuwe ogen kan zien."
 
 
 
 
 
2. Herken De Wet Van Het Zien
•Telkens wanneer je vandaag iets buiten waar neemt dat 
je ongeldig (conflict, aanval, oordeel), stop en keer naar 
binnen.
•Vraag: "Wat voel ik nu vanbinnen?"
•Herken: "Dit is wat ik projecteer."
•Kies opnieuw: "Ik wil de Liefde van God in mij voelen."
 
 


3. Kom Met Volkomen Lege Handen (3x per dag)
•Neem drie momenten vandaag waarin je:
•Nog steeds gebogen.
•Alle gedachten terzijde gaan over wie je bent en 
wie God is.
•Je denkgeest maakt van alles leeg.
•Herhaaldelijk:

"Ik houd vast aan niets.

Ik kom met volkomen lege handen tot mijn God."
 
4. Laat Alle Belemmeringen Wegnemen
•Wanneer je vandaag merkt dat je afstand voelt tot God 
(door angst, oordeel, schuld), visualiseer deze als een muur.
•Laat de muur rustig wegnemen – niet met geweld, 
gewoon loslaten.
•Herinner:

"Mijn bijdrage is fundamenteel alle beperkingen en te 
laten wegnemen.

God zal Zijn deel doen — vreugdevol en onmiddellijk."
 
5. Hij Kent De Weg Naar Jou
•Wanneer je vandaag worstelt met hoe je tot God moet 
komen, stop en herinner je:

"Hij kent de weg naar mij.

Ik hoef de weg naar Hem niet te kennen."
•Laat alle inspanningen los.
•Rust in het vertrouwen dat God jou vindt.


6. Stel Geen Eisen, Wijs God Niet De Weg
•Laat vandaag op wanneer je eisen stelt aan God (hoe Hij 
zou moeten antwoorden, wanneer, in welke vorm).
•Herinnering:

"Stel geen eisen, en wijs God niet de weg.

De manier om Hem te bereiken is eenvoudig Hem te 
laten zijn."
•Laat los en ontvang wat Hij geeft.
 
 
7. Open De Deuren
•Visualiseer vandaag je hart als een huis met deuren.
•Telkens wanneer je vrede, liefde of vergeving kiest, 
visualiseer een deur die opengaat.
•Herinner:

"Door iedere geopende deur schijnt Gods Liefde,

vanuit haar huis in het innerlijk, naar buiten."
 
 
8. Wat Niet Ontkend Is, Is Daar
•Wanneer je vandaag twijfelt of Gods Liefde echt in jou is, 
herinner dan:

"Wat niet ontkend is, is zeker daar, mits het waar is."
•Gods Liefde is waar.
•Als je haar niet ontkent, is ze daar.
•Stop met. Voel.


9. Vergeet deze wereld, vergeet deze cursus
•Neem één moment vandaag waarin je alles loslaat —zelfs 
de Cursus zelf.
•Kom met niets.
•Herinner:

"Ik heb geen gedachten die ik los van God denk.

Ik koester geen overtuigingen over wat ik ben."
•Rust in deze totale leegte.
 
10. Avondritueel: Het Gebed Van Overgave
•Sluit de dag af met het gebed uit de les:
"Vader, ik ken de weg naar U niet.

Maar ik heb geroepen en U heeft mij geantwoord.

Ik zal geen hindernissen opwerpen.

Mijn zijn handen open om Uw gegeven te ontvangen.

Uw weg is het die ik wil vinden en volgen.

En ik vraag louter dat Uw Wil,

die ook de mijne is,

geschiede in mij en in de wereld.

Amen."
•Rust in deze overgave.
•Voel de Liefde van God in jou.
 


 
Les 190
“Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn.”
 
 
"De Keuze”
 
Pijn is een verkeerd perspectief –
een getuige van de vergissingen
die ik maak in wat ik denk dat ik ben.
 
Ze verkondigen dat God wreed is,
dat Hij mij haat,
dat Hij wraak en dood verlangt.
 
Kunnen geïntegreerde projecties waar zijn?
 
Pijn is slechts een teken
dat illusies op de troon zit
op de plaats van de waarheid.
 
Als God werkelijk is, is er geen pijn.
Als pijn werkelijk is, is er geen God.


 
De tijd is geworden
om te lachen om ongelofelijke waanzinnige ideeën.
 
Alleen mijn gedachten bezorgen mij pijn.
Niets buiten mijn denkgeest
kan mij schaden of verwonden.
 
Niemand anders dan ik beïnvloedde mij.
 
Ik heb de macht
alle dingen die ik zie de baas te zijn
door eenvoudig te herkennen wat ik ben.
 
De wereld die ik zie doet niets.
Ze heeft geen gevolgen.
Ze is slechts de weergave van mijn gedachten.
 
En ze zal volkomen veranderen
zodra ik besluit mijn denken te veranderen
en de vreugde van God kies
als wat ik werkelijk verlang.
 
Pijn is het verlies
dat ik graag betaald heb
om niet vrij te zijn.
 


Maar vandaag leg ik mijn wapens neer
en ga zonder bescherming
de stille plaats binnen
waar hemelse vrede alles bewaart.
 
Hier zie ik dat er geen pijn is.
Hier behoort de vreugde van God mij toe.
 
Pijn is illusie, droom werkelijkheid.
Pijn is niets dan slaap, vreugde is ontwaken.
Pijn is bedrog, alleen is vreugde.
 
En zo maak ik opnieuw de enige keuze:
tussen illusies en waarheid,
tussen pijn en vreugde,
tussen hel en Hemel.
 
Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn.
 
 
 
Uitgebreid Commentaar
A. Pijn Is Een Verkeerd Perspectief
Les 190 opent met een radicale stelling:
"Pijn is een verkeerd perspectief. Wanneer ze in welke vorm dan 
ook ervaren wordt is dat een bewijs van zelfbedrog. Ze is in het geheel 
geen feit.”


1. Pijn Is Geen Feit
Dit is misschien een van de moeilijkste lessen in de hele Cursus. 
Pijn voelt heel echt.
Maar de les zegt:
•Pijn is geen feit.
•Ze is een verkeerd perspectief.
•Wanneer je pijn optreedt, is dat bewijs van zelfbedrog.
Dit betekent niet dat de ervaring van pijn niet bestaat. Het 
betekent dat de interpretatie van pijn als iets reëels een 
vergissing is.
 
2. Pijn Neemt Geen Vorm Aan Die Niet Zal Verdwijnen
"Ze neemt geen vorm aan die niet zal verdwijnen als die juist 
wordt gezien.”
Alle vormen van pijn — fysiek, seksueel, psychologisch —zijn 
tijdelijk en illusoir.
Wanneer je ze juist beziet (vanuit het perspectief van God), 
verdwijnt ze.
 
B. Wat Pijn Werkelijk Verkondigd
De les legt nu uit waarom pijn niet waar kan zijn:
"Wil je pijn verkondigen dat God wreed is. Hoe zou ze in welke 
vorm dan ook werkelijk kunnen zijn? Ze getuigt van de haat van God 
de Vader tegenover Zijn Zoon, van de zondigheid die Hij in hem ziet 
en Zijn ongelooflijk verlangen naar wraak en dood.”
 


Tabel: Wat Pijn Zou Betekenen Als Ze Waar Was

 
Dit is absurd. Dit is waanzin.
En daarom kan pijn niet waar zijn.
 
2. Kunnen Dergelijke Projecties Bevestiging Vinden?
"Kunnen diverse projecties bevestiging vinden? Kunnen ze iets 
anders zijn dan totaal onwaar?”
Het antwoord is duidelijk: nee.
Deze projecties zijn totaal onwaar.
 
C. Pijn Is Een Getuige Van Vergissingen
"Pijn is slechts een getuige van de vergissingen die de Zoon 
maakt in wat hij denkt dat hij is. Het is een droom van wrede 
vergelding voor een misdaad die onmogelijk kan zijn begonnen, 
voor een aanval op wat totaal onaantastbaar is.”
1. Pijn Getuigt Van Een Valse Identiteit
	Als pijn waar is, dan betekent dat:

	God is gekweld

	God haat Zijn Zoon

	God ziet zondigheid in Zijn Zoon

	God heeft een waanzinnig verlangen naar wraak

	God wil de dood van Zijn Zoon




Pijn getuigt niet van wat er werkelijk is gebeurd.

Pijnlijk getuigt van wat we denken dat we zijn.
Als we denken dat we:
•Een lichaam zijn → dan kan dat lichaam pijn lijden.
•Zondig zijn → dan verdienen we straf.
•Gescheiden zijn van God → dan kunnen we aangevallen 
worden.
Maar al deze gedachten zijn vergissingen.
 
2. Een Droom Van Wrede Vergelding
"Het is een nachtmerrie over verlating door een Eeuwige Liefde, die 
niet bij machte is de Zoon te verlaten die Zij uit liefde gecreëerd 
heeft.”
Pijn is een nachtmerrie —niet de werkelijkheid.
En de nachtmerrie is gebaseerd op een mogelijkheid: dat 
Eeuwige haar Liefde zou kunnen verlaten.
 
D. Pijn Toont Aan Dat Illusies Op De Troon Zitten
"Pijn is een teken dat illusies op de troon zitten in plaats van de 
waarheid. Ze toont aan dat God verloochend wordt, verward met 
angst, en gezien als dwaas en verrader van Zichzelf.”
1. De Fundamentele Keuze
En dan de kernuitspraak van de les:
"Als God werkelijk is, is er geen pijn. Als pijn werkelijk is, is er 
geen God.”
Hier is geen compromis mogelijk.


Tabel: De Onverenigbaarheid Van God En Pijn

 
Je kunt niet beide hebben.

Je moet kiezen.
 
2. Wraak Maakt Geen Deel Uit Van Liefde
"Want wraak maakt geen deel uit van liefde. En angst, die liefde 
ontkent en pijn gebruikt om te bewijzen dat God dood is, heeft laten 
zien dat de dood de overwinnaar van het leven is.”
Als pijn waar is, dan is:
•Wraak echt.
•Angst.
•Dood de overwinnaar.
•Het lichaam de werkelijkheid van de Zoon van God.
Maar dit is waanzin.
 
E. De Tijd Is Gekomen Om Te Lachen
En nu een cruciaal keerpunt in de les:
	Als God werkelijk is
	Als pijn werkelijk is

	Geen pijn
	Geen God

	Liefde regeert
	Wraak regeert

	Het leven is eeuwig
	De dood is de overwinnaar

	De Zoon is onsterfelijk
	Het lichaam is de Zoon, 
sterfelijk




"Laat zulke dwaasheid rusten in vrede! De tijd is geworden om te 
lachen om zulke waanzinnige ideeën.”
1. Ze Hoeven Niet Te Worden Gevreesd
"Het is niet nodig om ze als barbaarse misdaden of geheime met 
zware gevolgen te beïnvloeden. Wie anders dan een krankzinnige kan 
ze opvatten als oorzaak van iets?”
De les vraagt ons niet om pijn serieus te nemen.

Ze vraagt ons om te lachen om de waanzin ervan te genieten.
Dit is geen ontkenning van de ervaring van pijn.

Dit is herkenning van haar ware aard: ze is betekenisloos.
 
2. Pijn, Hun Getuige, Is Even Dwaas
"Pijn, hun getuige, is zelfs dwaas als zij en hoeft niet eens gevreesd 
te worden als de verbazingwekkende illusies die ze beschermt.”
Pijn beschermt de fantastische illusies.

Ze bewijst (zo denken we) dat we zwak, zondig, schuldig, 
sterfelijk zijn.
Maar als de illusies waanzin zijn, is pijn ook waanzin.
 
F. Alleen Jouw Gedachten Bezorgen Je Pijn
Nu komt het tot het praktische punt:
"Het zijn alleen jouw gedachten die je pijn bezorgen. Niets buiten 
je denkgeest kan jou op engelachtige wijze schaden of verwonden.”
 
 
 


Tabel: De Oorzaak Van Pijn

 
“Er is geen oorzaak buiten jezelf die op je neer kan komen en 
bedruktheid kan brengen. Niemand anders dan jij beïnvloedt jou. Er 
is niets ter wereld dat de macht heeft jou ziek, bedroefd, zwak of 
fragiel te maken.”
Dit is radicale verantwoordelijkheid.
 
2. Jij Hebt De Macht
"Maar jij bent het die de macht heeft alle dingen die je ziet de baas 
te zijn door eenvoudig te herkennen wat jij bent.”
De oplossing is niet:
•De wereld verandert.
•Anderen veranderen.
•Omstandigheden veranderen.
De oplossing is:
	Ze zeggen
	De waarheid

	Pijn komt van buiten (lichaam, 
anderen, omstandigheden)
	Pijn komt van je 
eigen gedachten

	Externe factoren hebben 
macht over je
	Niemand anders dan 
jij beïnvloed jou

	Je bent slachtoffer van de 
wereld
	Je bent de maker van 
je waarneming

	Je moet de wereld veranderen 
om vrij te zijn van pijn
	Je moet je gedachten 
veranderen




•Herkennen wat jij bent.
Wanneer je weet dat je de heilige Zoon van God bent, heb je 
externe dingen geen macht over je.
"Wanneer jij ziet dat ze onschadelijk zijn, zullen ze jouw heilige 
wil als de hunne aanvaarden. En wat als beangstigend werd gezien, 
wordt nu een bron van onschuld en heiligheid.”
 
G. De Wereld Doet Niets
Een van de meest radicale passages in de les:
"Mijn heilige broeder, denk eens een moment: de wereld die jij ziet 
doet niets. Ze heeft absoluut geen gevolgen. Ze is slechts de weergave 
van jouw gedachten.”
 
	De Wereld Heeft Geen Gevolgen


 
"En ze zal volkomen veranderen zodra jij besluit je denken te 
veranderen en jij de vreugde van God kiest als wat jij werkelijk 
verlangt.”
	Aspect
	Waarheid

	Oorzaak
	De wereld is gevolg, niet oorzaak

	Macht
	De heeft geen macht

	Functie
	De wereld constante jouw 
gedachten

	Verandering
	De wereld verandert wanneer jouw 
gedachten veranderen




2. JouwZelf Straalt In Heilige Vreugde
"Jouw Zelf straalt in deze heilige vreugde, voor eeuwig en altijd 
onveranderd, onveranderlijk, onveranderbaar. En zou jij een klein 
hoekje van je denkgeest zijn eigen erfgoed ontzeggen, en het behouden 
als hospitaal voor pijn, een verziekte plaats waar levende wezens 
uiteindelijk moeten heengaan om te sterven?”
Dit is een krachtige vraag:
Waarom zou je een deel van je denkgeest reserveren voor pijn, 
als je hele Zelf straalt in vreugde?
Waarom zou je een ziekenhuis voor pijn behouden, wanneer 
je erfgoed vreugde is?
 
H. De Wereld Is Oorzaakloos
"De wereld lijkt je misschien pijn te bezorgen. En toch heeft de 
wereld, zelf oorzaakloos, niet de macht te veroorzaken. Zelf een 
gevolg, kan ze geen gevolgen hebben. Zelf een illusie, is ze wat jij 
wenst.”
Tabel: De Wereld Als Gevolg

 
"Jouw vreemde verlangens bezorgen haar boze dromen. Jouw 
doodsgedachten omhullen haar met angst, maar in jouw milde 
vergeving lééft ze.
	De wereld
	Gevolg

	Oorzaakloos
	Ze heeft geen eigen bron

	Zonder macht
	Ze kan niets veroorzaken

	Een gevolg
	Ze volgen uit jouw gedachten

	Perceptie
	Ze is wat jij wenst te zien




I. Pijn Is Het Losgeld Voor Onvrijheid
"Pijn is het idee van kwaad dat vorm aanneemt en een ravage 
aanricht in jouw heilige denkgeest. Pijn is het losgeld dat jij graag 
betaald hebt om niet vrij te zijn.”
 
1. Wat Pijn Ons "Geeft"
Pijn is het verlies dat we betalen om:
•Niet vrij te zijn.
•Onze valse identiteit te behouden.
•Onze scheiding van God te "bewijzen".
•Slachtoffer te kunnen zijn.
"Pijn is het idee van kwaad dat vorm aanneemt en een ravage 
aanricht in jouw heilige denkgeest. Pijn is het losgeld dat jij graag 
betaald hebt om niet vrij te zijn.”
 
2. De Wereld Wordt Wreed En Bitter
"En de wereld wordt een wreed en bitter oord waar leed heerst en 
kleine vreugden wijken voor de hevige aanval van gruwelijke pijn die 
erop loert om alle vreugde in ellende te smoren.”
Dit is de wereld die pijn maakt: wreed, bitter, vol leed, waar 
zelfs kleine vreugdes bedreigd worden.
Maar dit is niet de werkelijke wereld. Dit is de wereld zoals 
gezien door het perspectief van pijn.
 
J. Leg Je Wapens Neer
Nu komt de les tot de praktische instructie:


"Leg je wapens neer en ga zonder verdediging de stille plaats 
binnen waar de hemelse vrede alles tenslotte in stilte bewaart.”
 
1. Ga Zonder Verdediging Naar Binnen
"Leg alle gedachten aan gevaar en angst af. Laat geen aanval met 
jou mee naar binnen gaan. Leg het wrede zwaard des oordeels neer 
dat je tegen je eigen keel houdt, en stop de vernietigende aanslagen 
waarmee jij je heiligheid probeert te verbergen.”
Dit is totale ontwapening:
•Geen gedachten aan gevaar.
•Geen aanval.
•Geen oordeel tegen jezelf.
 
2. Hier Zul Je Inzien Dat Er Geen Pijn Is
"Hier zul je inzien dat er geen pijn is. Hier behoort de vreugde van 
God jou toe.”
In deze stille plaats, vrij van verdediging, ontdek je:
•Er is geen pijn.
•De vreugde van God behoort jou toe.
 
K. De Les Die Heel De Kracht Van Verlossing Bevat
"Dit is de dag waarop het jou gegeven is de les te begrijpen die heel 
de kracht van de verlossing bevat. Het is deze: pijn is illusie, vreugde 
werkelijkheid. Pijn is niets dan slaap, vreugde is ontwaken. Pijn is 
bedrog, alleen vreugde is waarheid.”
Tabel: Pijn Versus Vreugde



 
Dit is de kern van de hele Cursus.
 
L. De Enige Keuze Ooit Die Kan Worden Gemaakt
"En zo maken we opnieuw de enige keuze die ooit gemaakt kan 
worden: we kiezen tussen illusies en waarheid, tussen pijn en vreugde, 
tussen hel en Hemel.”
Tabel: De Keuze

En de dankbaarheid:
"Laat onze dankbaarheid jegens onze Leraar ons hart vervullen, 
nu we vrij zijn onze vreugde te kiezen in plaats van pijn, onze 
	Pijn
	Vreugde

	Illusie
	Werkelijkheid

	Slaap
	Ontwaken

	Bedrog
	Waarheid


	Keuze A
	Keuze B

	Illusies
	Waarheid

	Pijn
	Vreugde

	Hel
	Hemel

	Zonde
	Heiligheid

	Strijd
	Vrede

	Duisternis
	Licht




heiligheid in plaats van zonde, de vrede van God in plaats van strijd, 
en het licht van de Hemel in plaats van de duisternis van de wereld.”
 
Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je 30-35 minuten onderweg kunt 
zijn. Zit comfortabel, met een rechte maar ontspannen houding. 
Sluit je ogen. Laat je ademhaling natuurlijk worden.
 
DEEL 1: HERKENNING VAN PIJN ALS ILLUSIE (7-8 minuten)
Begin met de woorden:
"Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn."
Herhaal deze woorden een paar keer.
En nu leer je de les:
"Pijn is een verkeerd perspectief. Ze is in het geheel geen feit."
Denk aan een pijn die je nu feitelijk —

fysiek, fysiek, psychologisch.
En vraag jezelf af:

Wat verkondigt deze pijn?
De les zegt dat pijn verkondigt:
•God is gekweld.
•God haat mij.
•God wil wraak en dood.
Voel hoe absurd  it is.


Is dit waar?

Kan dit mogelijk waar zijn?
Haar innerlijk:
"Kunnen diverse projecties bevestiging vinden? Kunnen ze iets 
anders zijn dan totaal onwaar?"
De pijn die je voelt is niet een feit.

Het is een getuige van een vergissing —

de vergissing in wat je denkt dat je bent.
Herhaal:
"Deze pijn is niet waar.

Ze is een verkeerd perspectief.

Ze getuigt van een valse identiteit."
Adem in... en uit.
 
DEEL 2: DE FUNDAMENTELE KEUZE (8-10 minuten)
Nu kom je tot de kernkeuze:
"Als God werkelijk is, is er geen pijn. Als pijn werkelijk is, is er 
geen God."
Laat dit doordringen.
Je kunt niet beide hebben.
Ofwel:
•God is werkelijk, en pijn is illusie.
•Van pijn is werkelijkheid, en God bestaat niet.
Welke kies jij?
Als je pijn werkelijk maakt:


•Maak je God onwerkelijk.
•Maak je wraak tot een deel van liefde.
•Maak je de dood tot de overwinnaar.
Maar als je God werkelijk maakt:
•Verdwijnt pijn als de illusie die ze is.
•Regeert liefde.
•Is het leven eeuwig.
Bedoel nu, met bewuste keuze:
"Ik kies God.

Ik kies de werkelijkheid.

En daarom is pijn niet waar."
Voel de opluchting van deze keuze.
Je hoeft pijn niet langer waar te maken.
Adem in... en uit.
 
DEEL 3: ALLEEN JOUW GEDACHTEN BEZORGEN JE PIJN 
(8-10 minuten)
Nu onderzoek je de oorzaak van pijn.
De les zegt:
"Het zijn alleen jouw gedachten die je pijn bezorgen. Niets buiten 
je denkgeest kan jou op engelachtige wijze schaden of verwonden."
Denk opnieuw aan de pijn die je ervaart.
En vraag jezelf af:

Welke gedachte veroorzaakte deze pijn?


Niet de externe gebeurtenis.

Niet het lichaam.

Niet de ander.
Maar welke gedachte?
Misschien:
•"Ik ben zwak."
•"Ik ben alleen."
•"Ik ben."
•"Ik ben niet."
•"Ik ben een lichaam."
Herken deze gedachte.
En herinner:
"Niemand anders dan jij beïnvloed jou. Er is niets ter wereld dat 
de macht jou ziek, bedroefd, zwak of fragiel te maken heeft."
De pijn komt niet van buiten.

De pijn komt van deze ene gedachte.
En nu de oplossing:
"Maar jij bent het die de macht heeft alle dingen die je ziet de baas 
te zijn door eenvoudig te herkennen wat jij bent."
Wie ben je echt?
Je bent de heilige Zoon van God.

Onschendbaar. Eeuwig. Vol vreugde.
Herhaal
"Ik ben de heilige Zoon van God.

Niets kan mij schaden.



Deze gedachte die pijn veroorzaakt is een vergissing.

Ik laat haar los."
En voel hoe — wanneer je je ware identiteit herkent —

de pijn geen basis meer heeft.
Adem in... en uit.
 
DEEL 4: LEG JE WAPENS NEER (5-7 minuten)
Nu volg je de:
"Leg je wapens neer en ga zonder verdediging de stille plaats 
binnen waar de hemelse vrede alles tenslotte in stilte bewaart."
Visualiseer dat je wapens draagt:
•Het zwaard van oordeel.
•Het schild van verdediging.
•De aanval tegen jezelf en anderen.
En nu leg je ze neer.
Eén voor 1.
"Leg alle gedachten aan gevaar en angst af. Laat geen aanval met 
jou mee naar binnen gaan."
Laat vallen:
•Alle angst.
•Alle gedachten aan gevaar.
•Alle aanvallen.
•Alle oordelen.
"Leg het zwaard des oordeels neer dat je tegen je eigen keel houdt."


Je houdt geen wapen meer tegen jezelf.

Je valt jezelf niet langer aan.
En nu — zonder verdediging —

ga je naar binnen.
Naar de stille plaats.
Hier is geen strijd.

Hier is geen pijn.

Hier is alleen hemelse vrede.
Rust in deze plek.
Herhaal:
"Ik leg mijn wapens neer.

Ik ga zonder bescherming naar binnen.

Hier bewaart hemelse vrede alles."
Adem in... en uit.
 
DEEL 5: PIJN IS ILLUSIE, VREUGDE IS WERKELIJKHEID (5 
minuten)
Ten slot, leer je de les die hier de kracht van verlossing bevat:
"Pijn is illusie, droom werkelijkheid. Pijn is niets dan slaap, 
vreugde is ontwaken. Pijn is bedrog, alleen vreugde is waarheid."
deze woorden:
"Pijn is illusie.

Vreugde is werkelijkheid."
"Pijn slaapt.

Vreugde is ontwaakt."
"Pijn is bedrog.

Alleen vreugde is waarheid."


En nu voel je de vreugde van God in je.
Niet als iets dat je moet vinden.

Maar als iets dat al daar is —

alleen je de illusie van pijn loslaat.
"Hier zul je inzien dat er geen pijn is. Hier behoort de vreugde van 
God jou toe."
Voel deze vreugde.
Ze is jouw erfgoed.

Ze is wat je werkelijk bent.
En herhalen:
"Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn.

Ik kies werkelijkheid in plaats van illusie.

Ik kies ontwaken in plaats van slaap.

Ik kies waarheid in plaats van bedrog."
Rust in deze vreugde.
 
Afsluiting:
Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen.
En neem deze keuze mee in de dag:
Telkens wanneer pijn opkomt,

herinner ik: dit is illusie.

En ik kies opnieuw de vreugde van God.
 
 
 
 


[image: fill-image-16.png][image: border-image-16.png]Gebed
Vader,
Ik heb geloofd dat pijn werkelijk is.

Ik heb haar vormen gegeven —

fysiek, algemene, psychologisch —

en dacht dat ze bewijs was

van mijn zwakte, mijn schuld, mijn scheiding.
Maar vandaag leer ik:

Pijn is een verkeerd perspectief.
Als pijn waar zou zijn,

zou dat aangehouden worden dat U wreed bent,

dat U mij haat,

dat U wraak en dood verlangt.
Maar dit is waanzin.

Dit kan niet waar zijn.
Wil je werkelijk geboren zijn, dan is er geen 
pijn.

Als pijn werkelijk is, bent U er niet.
En ik kies U.

Ik kies de werkelijkheid.
Ik begrijp nu:

het zijn alleen mijn gedachten

die mij pijn bezorgen.
Niets buiten mijn denkgeest

kan mij schaden of verwonden.
Niemand anders dan ik beïnvloedde mij.
De wereld die ik zie doet niets.

Ze is slechts de weergave van mijn gedachten.


[image: fill-image-17.png][image: border-image-17.png]En ze zal volkomen veranderen

zodra ik besluit mijn denken te veranderen

en de vreugde van God kies

als wat ik werkelijk verlang.
Vandaag leg ik mijn wapens neer.

Ik ga zonder bescherming

de stille plaats binnen

waar hemelse vrede alles bewaart.
Hier zie ik dat er geen pijn is.

Hier behoort de vreugde van God mij toe.
Pijn is illusie, vreugde is werkelijkheid.

Pijn is niets dan slaap, vreugde is ontwaken.

Pijn is bedrog, alleen is vreugde.
En zo maak ik opnieuw de enige keuze:

tussen illusies en waarheid,

tussen pijn en vreugde,

tussen hel en Hemel.
Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn.
Dank U, mijn Leraar,

dat ik vrij ben deze keuze te maken.
Amen.
 
 
 
 
 


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. Ochtendritueel: De Fundamentele Keuze
•Begin de dag met 10-15 minuten stilte.
•Soms:

"Als God werkelijk is, is er geen pijn.

Als pijn werkelijk is, is er geen God."
•Kies bewust:

"Ik kies God. Ik kies de werkelijkheid.

En daarom is pijn niet waar."
 
2. Herken Pijn Als Een Verkeerd Perspectief
•Telkens wanneer je vandaag pijn plaatsvindt (fysiek, 
conventionele, psychologisch), stop en onthoud:

"Dit is een verkeerd perspectief.

Dit is geen feit.

Dit is bewijs van zelfbedrog."
•Vraag jezelf af: "Welke vergissing maak ik in wat ik 
denk dat ik ben?"
 
3. Lach Om De Waanzin
•Wanneer pijn opkomt, herinner de les:

"De tijd is geworden om te lachen om zulke waanzinnige 
ideeën."
•Zie de absurditeit van wat pijn zou gelden als ze waar 
was (dat God wreed is, dat Hij jou haat, dat Hij wraak wil).
•Lach mild om deze waanzin – niet cynisch, maar met het 
inzicht dat ze betekenisloos is.


4. Herken: Alleen Mijn Gedachten Bezorgen Mij Pijn
•Wanneer je pijn ervaart, zoek niet de oorzaak buiten je 
(in andere omstandigheden, het lichaam).
•Vraag ter plaatste:

"Welke gedachte veroorzaakte deze pijn?"
•Herinner:

"Niemand anders dan ik beïnvloedde mij.

Niets ter wereld heeft de macht mij te schaden."
 
5. Herken Wat Je Werkelijk Bent
•Wanneer pijn opkomt, herhaal:

"Ik heb de macht alle dingen de baas te zijn

door eenvoudig te herkennen wat ik ben."
•Herinnering:

"Ik ben de heilige Zoon van God.

Onschendbaar. Eeuwig. Vol vreugde."
•Voel hoe je dit herkent – de pijn geen basis meer heeft.
 
6. De Wereld Doet Niets
•Telkens wanneer je denkt dat de wereld je pijn bezorgt, 
stop en herinner:

"De wereld doet niets. Ze heeft geen gevolgen.

Ze is slechts de weergave van mijn gedachten."
•Kies opnieuw:

"Ik besluit mijn denken te veranderen.

Ik kies de vreugde van God."
 


7. Leg Je Wapens Neer (Elk Uur)
•Stel elk uur een alarm en neem één minuut om:
•Je wapens (oordeel, aanval, verdediging) neer te 
leggen.
•Zonder verdediging naar binnen te gaan.
•Te rusten in de stille plaats waar hemelse vrede 
alles bewaard.
•Vaak:

"Ik leg mijn wapens neer.

Hier zie ik in dat er geen pijn is."
 
 
 
 
8. Pijn Is Het Losgeld Voor Onvrijheid
•Wanneer je vandaag pijn doet, vraag jezelf af:

"Waarom betaal ik dit losgeld?

Wat 'koop' ik met deze pijn?"
•Herken dat pijn je toestaat:
•Slachtoffer te zijn.
•Je valse identiteit te behouden.
•Niet vrij te zijn.
•Kies opnieuw:

"Ik wil niet langer dit losgeld betalen.

Ik kies vrijheid. Ik kies vreugde."
 


9. Oefen De Kernles
•Regelmatig vandaag (minstens 5x):

"Pijn is illusie, vreugde is werkelijkheid.

Pijn is niets dan slaap, vreugde is ontwaken.

Pijn is bedrog, alleen vreugde is waarheid."
•Laat deze woorden doordringen tot je ze voelt, niet 
alleen denkt.
 
10. Avondritueel: De Enige Keuze
•Reflecteer aan het einde van de dag:
•Wanneer heb ik vandaag pijn gekozen in plaats 
van vreugde?
•Wanneer heb ik vreugde gekozen in plaats van 
pijn?
•Wat heb ik geleerd over de aard van pijn?
•Sluit af met dankbaarheid:

"Laat mijn dankbaarheid tegenover mijn Leraar mijn hart 
bereiken,

nu ik vrij ben mijn vreugde te kiezen in plaats van pijn,

mijn heiligheid in plaats van zonde,

de vrede van God in plaats van strijd,

en het licht van de Hemel in plaats van de duisternis van 
de wereld."
•Kies opnieuw, voor morgen:

"Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn."
 
 
 


 
Les 191
“Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.”
 
 
 
"De Bevrijdingsverklaring"
 
Dit is mijn bevrijdingsverklaring
van onderworpenheid aan de wereld.
 
En hiermee wordt ook heel de wereld bevrijd.
 
Wat deed ik dat chaos mijn wereld zou moeten zijn?
 
Ik ontkende mijn eigen Identiteit —
en dit is wat overbleef.
 
Maar wat is het anders dan een spel
waarin Identiteit kan worden ontkend?
 
Ik ben zoals God mij geschapen heeft.
 


 
Al het andere geloven
is de reinste dwaasheid.
 
In deze ene gedachte
wordt iedereen bevrijd.
 
In deze ene waarheid
zijn alle illusies verdwenen.
 
Laat dit idee een plaats vinden
te midden van mijn gedachten —
en ik ben ver uitgestegen
boven de wereld.
 
Vanuit dit veilige ontsnappingsoord
keer ik terug
en bevrijd haar.
 
Met deze heilige gedachte
leer ik dat ik de wereld heb bevrijd.
 
Ik hoef haar niet langer
op een wrede manier te gebruiken.
 
Ik bevrijd haar van mijn gevangenschap.
 


 
Vandaag ben ik blij
hoe uiterst makkelijk
de hel ongedaan wordt gemaakt.
 
Ik hoef mezelf alleen te zeggen:
 
Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.
Ik kan niet lijden,
ik kan geen pijn hebben,
ik kan geen verlies lijden,
noch nalaten alles te doen
wat verlossing me vraagt.
 
En met die gedachte
is alles waar ik naar kijk
totaal veranderd.
 
De Zoon van God is gekomen in heerlijkheid
om de verlorenen te redden,
de hulpelozen te verlossen,
en de wereld de gave van zijn vergeving te schenken.
 
Alle macht op aarde en in de Hemel
is mij gegeven.
 
Er is niets wat ik niet kan doen.


 
Laat de Zoon van God
uit zijn slaap ontwaken —
en, terwijl hij zijn heilige ogen opent,
opnieuw terugkeren
om de wereld te zegenen die hij heeft gemaakt.
 
Mijn glorie is het licht
dat de wereld verlost.
 
Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.
Herinner ik me dit,
en heel de wereld is vrij.
Herinner ik me dit,
en Hemel en aarde zijn één.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Uitgebreid Commentaar
A. De Bevrijdingsverklaring
Les 191 opent met een krachtige bewering:
"Dit is jouw bevrijdingsverklaring van onderworpenheid aan de 
wereld. En hiermee wordt ook heel de wereld bevrijd.”
 
1. Een Dubbele Bevrijding
Deze ene uitspraak — "Ik ben de heilige Zoon van God Zelf”  
— bevrijdt:
	Jou van onderworpenheid aan de wereld.

	De wereld van haar gevangenschap.

Dit is geen egoïstische verklaring. Het is universele verlossing.
 
2. De Wereld Als Cipier
"Je ziet niet wat je gedaan hebt door de wereld de rol te geven van 
cipier van de Zoon van God."

We hebben de wereld gemaakt tot onze gevangenbewaarder:
•We denken dat de wereld ons beperkt.
•We denken dat de wereld ons bedreigt.
•We denken dat de wereld macht over ons heeft.
En als de wereld onze cipier is, hoe zou ze dan kunnen zijn?
"Wat zou ze anders kunnen zijn dan kwaadaardig en bang, voor 
schaduwen bevreesd, bestraffend en barbaars, alle redelijkheid 
ontberend, blind, en waanzinnig van haat?”


Tabel: De Wereld Als Cipier

 
Dit is de wereld die we zien wanneer we onze Identiteit 
ontkennen.
 
B. Wat Deed Je Dat Dit Jouw Wereld Zou Moeten Zijn?
"Wat deed je dat dit jouw wereld zou moeten zijn? Wat deed je dat 
dit is wat jij ziet?”
 
En dan het antwoord:
"Ontken je eigen Identiteit en dit is wat overblijft."

 
 
	Eigenschap
	Betekenis

	Kwaadaardig
	Wil ons schaden

	Bang
	Zelf geketend aan angst

	Bestraffend
	Veroordeelt en straft

	Barbaars
	Wreed en meedogenloos

	Alle redelijkheid 
ontberend
	Irrationeel, chaotisch

	Blind
	Kan de waarheid niet zien

	Waanzinnig van haat
	Vol van razernij en 
vijandigheid




1. De Ontkenning Van Identiteit
Alles komt voort uit deze ene daad: de ontkenning van wie je 
werkelijk bent.
Wanneer je ontkent dat je de heilige Zoon van God bent:
•Zie je chaos.
•Verkondigt je dat jij chaos bent.
•Getuigt alles van broosheid, sterfelijkheid, wanhoop.
"Je ziet chaos en verkondigt dat jij dat zelf bent. Er is geen tafereel 
dat verzuimt hier voor jou van te getuigen. Er is geen klank die niet 
spreekt van broosheid in en buiten jou, geen ademhaling die je niet 
dichter bij de dood lijkt te brengen, geen hoop die je koestert die niet 
in tranen zal vergaan."

Dit is de wereld van ontkenning: een voortdurende 
bevestiging dat je zwak, sterfelijk, hopeloos bent.
 
2. De Waanzin Van Ontkenning
"Ontken je eigen Identiteit, en je zult niet ontsnappen aan de 
waanzin die geleid heeft tot deze vreemde, onnatuurlijke en 
spookachtige gedachte die de schepping bespot en God uitlacht."

De ontkenning van Identiteit is waanzin. Het is:
•Vreemd — niet natuurlijk.
•Onnatuurlijk — tegen de werkelijkheid in.
•Spookachtig — als een nachtmerrie.
•Het bespot de schepping.
•Het lacht God uit.


 
3. Je Valt Het Universum Aan
 Wanneer je je Identiteit ontkent:
•Ben je alleen.
•Ben je nietig.
•Is alles je vijand.
•Voer je een onmogelijke strijd.
"Ontken je eigen Identiteit, en kijk naar het kwaad, de zonde en de 
dood, en zie hoe de wanhoop elk greintje hoop uit je vingers graait, 
en jou met niets achterlaat dan de wens te sterven."

Dit is het eindresultaat van de ontkenning: de wens te 
sterven.
 
C. Maar Het Is Slechts Een Spel
En dan de cruciale wending:
"Maar wat is het anders dan een spel dat je speelt, waarin 
Identiteit kan worden ontkend?"

Het is slechts een spel.
En de waarheid:
"Jij bent zoals God jou geschapen heeft. Al het andere behalve dit 
ene geloven is je reinste dwaasheid."

 
 


Tabel: Waarheid Versus Dwaasheid

 
Al het andere geloven dan de waarheid is dwaasheid.
 
D. In Deze Ene Gedachte Wordt Iedereen Bevrijd
"In deze ene gedachte wordt iedereen bevrijd. In deze ene waarheid 
zijn alle illusies verdwenen. In dit ene feit wordt verkondigd dat 
zondeloosheid voor eeuwig deel uitmaakt van alles, de binnenste kern 
is van het bestaan ervan en zijn waarborg voor onsterfelijkheid."

1. De Kracht Van Deze Ene Gedachte
De gedachte "Ik ben de heilige Zoon van God Zelf” bevat:
•Bevrijding voor iedereen.
•Het verdwijnen van alle illusies.
•De verkondiging van universele zondeloosheid.
•De waarborg van onsterfelijkheid.
	Waarheid
	Dwaasheid

	Ik ben zoals God mij 
geschapen heeft
	Ik ben wat ik heb 
gemaakt

	Ik ben de heilige Zoon van 
God
	Ik ben een lichaam, 
sterfelijk, zwak

	Ik ben eeuwig
	Ik ben geboren om te 
sterven

	Ik ben vol kracht
	Ik ben hulpeloos

	Ik ben één met God
	Ik ben gescheiden en 
alleen




Dit is geen kleine gedachte. Dit is de gedachte die alles 
verandert.
 
E. Van Dit Veilige Ontsnappingsoord
"Laat slechts het idee van vandaag een plaats vinden te midden 
van jouw gedachten en je bent ver uitgestegen boven de wereld en 
boven alle wereldse gedachten die haar gevangen houden. En vanuit 
dit veilige ontsnappingsoord zul je terugkeren en haar bevrijden."

1. De Beweging
Er zijn twee bewegingen:
	Opstijging — je stijgt uit boven de wereld.

	Terugkeer — je keert terug om de wereld te bevrijden.

Dit is niet ontsnapping in de zin van verlating. Het is 
ontsnapping om verlossing te brengen.
 
2. Hij Die Zijn Identiteit Aanvaardt
"Want hij die zijn ware Identiteit aanvaarden kan is waarlijk 
verlost. En zijn verlossing is het geschenk dat hij iedereen geeft, uit 
dankbaarheid jegens Hem die de weg wees naar het geluk dat zijn 
hele perspectief op de wereld heeft veranderd."

De volgorde:
	Je aanvaardt je ware Identiteit.

	Je wordt verlost.

	Je geeft deze verlossing aan iedereen.

	Dit geschenk komt voort uit dankbaarheid.



F. En Heilige Gedachte Zoals Deze En Je Bent Vrij
"Eén heilige gedachte zoals deze en je bent vrij: jij bent de heilige 
Zoon van God Zelf. En met deze heilige gedachte leer je tevens dat jij 
de wereld hebt bevrijd."

1. Jij Bevrijdt De Wereld Van Jouw Gevangenschap
"Je hoeft de wereld niet op een wrede manier te gebruiken en dan 
deze barbaarse behoefte erin te zien. Je bevrijdt haar van jouw 
gevangenschap.

De wereld was niet objectief wreed.

Ze werd wreed gemaakt door jouw projectie.
Wanneer je je ware Identiteit aanvaardt:
•Stop je met de wereld wreed te gebruiken.
•Bevrijd je haar van wat je op haar had geprojecteerd.
"Je zult geen vernietigend beeld van jezelf zien terwijl je met angst 
en beven door de wereld gaat, en de wereld zich in doodsstrijd 
kronkelt omdat jouw angsten het doodsstempel op haar hart hebben 
gedrukt."
 
G. Hoe Uiterst Makkelijk De Hel Ongedaan Wordt Gemaakt
"Wees vandaag blij hoe uiterst makkelijk de hel ongedaan wordt 
gemaakt. Je hoeft jezelf alleen te zeggen:"

En dan de verklaring:
"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf. Ik kan niet lijden, ik kan 
geen pijn hebben, ik kan geen verlies lijden, noch nalaten alles te doen 
wat verlossing me vraagt.”


Tabel: De Verklaring

En het resultaat:
"En met die gedachte is alles waar je naar kijkt totaal veranderd."
 
H. Een Wonder Heeft Alle Donkere Spelonken Verlicht
"Een wonder heeft alle oeroude, donkere spelonken verlicht waar 
doods rituelen weerklonken sinds het begin van de tijd. Want de tijd 
heeft zijn greep op de wereld verloren. De Zoon van God is gekomen 
in heerlijkheid, om de verlorenen te redden, de hulpelozen te 
verlossen, en de wereld de gave van zijn vergeving te schenken."

1. Het Einde Van De Tijd
Wanneer de Zoon van God zijn Identiteit aanvaardt:
•Verlicht een wonder alle duisternis.
	Verklaring
	Betekenis

	Ik ben de heilige 
Zoon van God Zelf
	Mijn ware Identiteit

	Ik kan niet lijden
	Lijden is onverenigbaar met 
wie ik ben

	Ik kan geen pijn 
hebben
	Pijn is een illusie

	Ik kan geen verlies 
lijden
	Niets werkelijks kan verloren 
gaan

	Ik kan niet nalaten 
alles te doen wat 
verlossing me 
vraagt
	Ik heb alle kracht die nodig is




•Verliest de tijd zijn greep.
•Komt de Zoon in heerlijkheid.
 
2. Wie Zou De Wereld Nog Donker Kunnen Zien?
"Wie zou de wereld als donker en zondig kunnen zien, wanneer 
Gods Zoon eindelijk opnieuw gekomen is om haar te bevrijden?"
De vraag is retorisch. Het antwoord: niemand.
 
I. Alle Macht Is Jou Gegeven
"Jij die jezelf als zwak en broos ziet, met vergeefse verwachtingen 
en verwoeste dromen, slechts geboren om te sterven, te huilen en pijn 
te lijden, luister hiernaar: alle macht op aarde en in de Hemel is jou 
gegeven. Er is niets wat jij niet kunt doen."
Tabel: Vals Zelfbeeld Versus Waarheid

"Je speelt het spel van de dood, speelt dat je hulpeloos bent, 
jammerlijk verklonken aan ontbinding en verval in een wereld die jou 
geen genade betoont. Maar als jij haar genade verleent, zal haar 
genade op jou stralen."
	Vals zelfbeeld
	Waarheid

	Zwak en broos
	Alle macht is jou gegeven

	Vergeefse verwachtingen
	Alles is mogelijk

	Verwoeste dromen
	Niets is onmogelijk

	Geboren om te sterven
	Eeuwig leven

	Huilen en pijn lijden
	Vreugde is jouw erfgoed




J. Laat De Zoon Van God Ontwaken
"Laat dan de Zoon van God uit zijn slaap ontwaken en, terwijl hij 
zijn heilige ogen opent, opnieuw terugkeren om de wereld te zegenen 
die hij heeft gemaakt.”
 
1. De Wereld Zal Eindigen Als Weerspiegeling Van 
Heiligheid
"Ze begon in dwaling, maar ze zal eindigen als de weerspiegeling 
van zijn heiligheid. En hij zal niet meer slapen en dromen van de 
dood."
De wereld:
•Begon in dwaling (ontkenning van Identiteit).
•Zal eindigen als weerspiegeling van heiligheid 
(aanvaarding van Identiteit).
 
2. Sluit Je Bij Mij Aan
"Sluit je dus vandaag bij mij aan. Jouw glorie is het licht dat de 
wereld verlost. Houd verlossing niet langer tegen."
Dit is een uitnodiging — niet een bevel.
En de vraag:
"Kijk naar de wereld om je heen en zie het lijden daar. Is jouw 
hart niet bereid je vermoeide broeders rust te brengen?"
 
K. Ze Moeten Op Jouw Eigen Bevrijding Wachten
De les eindigt met een krachtige herinnering:
"Ze moeten op jouw eigen bevrijding wachten. Ze blijven geketend, 
tot jij vrij bent. Ze kunnen de genade van de wereld niet zien, tot jij 


die in jezelf vindt. Ze lijden pijn, tot jij de greep die pijn op jou heeft, 
verworpen hebt. Ze sterven, tot jij je eigen eeuwige leven aanvaardt."
Tabel: Jouw Bevrijding = Hun Bevrijding

 
Dit is geen last, maar een roep:
"Jij bent de heilige Zoon van God Zelf. Herinner je dit, en heel de 
wereld is vrij. Herinner je dit, en Hemel en aarde zijn één."
 
GeleideMeditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je 30-35 minuten ongestoord kunt 
zijn. Zit comfortabel, met een rechte maar ontspannen houding. 
Sluit je ogen. Laat je ademhaling natuurlijk worden.
 
DEEL 1: DE BEVRIJDINGSVERKLARING (7-8 minuten)
Begin met de woorden:
"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."
Herhaal deze woorden langzaam, meerdere keren.
	Tot jij...
	Blijven zij...

	Vrij bent
	Geketend

	Genade in jezelf vindt
	Blind voor genade

	De greep van pijn verwerpt
	Pijn lijden

	Je eeuwige leven aanvaardt
	Sterven




En herinner je:
"Dit is jouw bevrijdingsverklaring van onderworpenheid aan de 
wereld."
Voel de kracht van deze woorden.
Dit is geen kleine affirmatie.

Dit is een verklaring van wie je werkelijk bent.
En deze verklaring bevrijdt:
•Jou van de wereld.
•De wereld van jouw projecties.
Vraag jezelf nu af:

Heb ik de wereld de rol gegeven van cipier?
Heb ik gedacht dat de wereld mij:
•Beperkt?
•Bedreigt?
•Controleert?
En als ik de wereld deze rol heb gegeven,

hoe moet ze er dan uitzien?
Kwaadaardig. Bang. Bestraffend. Barbaars.
Maar vandaag herroep ik deze rol.
Herhaal:
"De wereld is niet mijn cipier.

Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.

En hiermee wordt ook heel de wereld bevrijd."
Adem in... en uit.
 


DEEL 2: WAT DEED IK DAT DIT MIJN WERELD ZOU 
MOETEN ZIJN? (8-10 minuten)
Nu kijk je eerlijk naar de wereld die je hebt gemaakt.
De les vraagt:
"Wat deed je dat dit jouw wereld zou moeten zijn?"
En het antwoord:
"Ontken je eigen Identiteit en dit is wat overblijft."*
Erken nu:

Ik heb mijn Identiteit ontkend.
En daarom zie ik:
•Chaos.
•Broosheid.
•Dood.
•Wanhoop.
"Je ziet chaos en verkondigt dat jij dat zelf bent."
Alles wat ik zie getuigt van deze ontkenning.
Maar nu herinner ik me:
"Maar wat is het anders dan een spel dat je speelt, waarin 
Identiteit kan worden ontkend?"
Het is slechts een spel.
Ik ben niet wat ik heb gemaakt.

Ik ben niet het beeld van zwakte en sterfelijkheid.
Ik ben zoals God mij geschapen heeft.
Herhaal deze waarheid — langzaam, met overtuiging:


"Ik ben zoals God mij geschapen heeft.

Al het andere behalve dit ene geloven

is de reinste dwaasheid."
Voel hoe deze woorden alle twijfel doorbreken.
Adem in... en uit.
 
DEEL 3: IN DEZE ENE GEDACHTE WORDT IEDEREEN 
BEVRIJD (8-10 minuten)
Nu ga je de kracht ervaren van deze ene gedachte.
Herhaal opnieuw:
"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."
En voel hoe — met deze woorden:
"In deze ene gedachte wordt iedereen bevrijd.

In deze ene waarheid zijn alle illusies verdwenen."
Dit is geen egoïstische gedachte.

Dit is universele bevrijding.
Wanneer jij je Identiteit aanvaardt,

bevrijd je iedereen.
Visualiseer nu de mensen in je leven —

familie, vrienden, vreemden, zelfs "vijanden".
En zie hoe — wanneer jij je ware Identiteit aanvaardt —

hun ketenen vallen.
Ze wachten op jouw bevrijding.
"Want hij die zijn ware Identiteit aanvaarden kan is waarlijk 
verlost. En zijn verlossing is het geschenk dat hij iedereen geeft."
Voel de dankbaarheid voor dit geschenk.


Herhaal:
"Ik aanvaard mijn ware Identiteit.

En met deze aanvaarding

geef ik verlossing aan iedereen."
Adem in... en uit.
Rust in de wetenschap dat deze ene gedachte alles verandert.
 
DEEL 4: DE VERKLARING VAN ONMOGELIJKHEID VAN 
LIJDEN (5-7 minuten)
Nu spreek je de volledige verklaring uit:
"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.

Ik kan niet lijden.

Ik kan geen pijn hebben.

Ik kan geen verlies lijden.

Noch nalaten alles te doen

wat verlossing me vraagt."
Herhaal elke zin langzaam.
"Ik kan niet lijden."
Lijden is onverenigbaar met wie ik ben.

Als ik de heilige Zoon van God ben,

kan ik niet lijden —

want lijden zou betekenen dat God wreed is.
"Ik kan geen pijn hebben."
Pijn is een illusie.

Ze komt niet van buiten,

maar van de ontkenning van mijn Identiteit.
"Ik kan geen verlies lijden."


Wat werkelijk is, kan niet verloren gaan.

En wat ik werkelijk ben, is eeuwig.
"Noch nalaten alles te doen

wat verlossing me vraagt."
Ik heb alle kracht die nodig is.

Er is niets wat ik niet kan doen.
En nu de belofte:
"En met die gedachte is alles waar je naar kijkt totaal veranderd."
Open je innerlijke ogen.
Kijk opnieuw naar de wereld —

niet met de ogen van ontkenning,

maar met de ogen van Identiteit.
Hoe ziet ze er nu uit?
Rust in deze nieuwe visie.
 
DEEL 5: LAAT DE ZOON VAN GOD ONTWAKEN (5 minuten)
Ten slotte, laat de Zoon van God ontwaken.
De les zegt:
"Laat dan de Zoon van God uit zijn slaap ontwaken en, terwijl hij 
zijn heilige ogen opent, opnieuw terugkeren om de wereld te zegenen 
die hij heeft gemaakt."
Visualiseer jezelf als ontwakend.
Je hebt geslapen.

Je hebt gedroomd van dood, zwakte, scheiding.
Maar nu open je je heilige ogen.


En je ziet dat de wereld —

die begon in dwaling —

nu eindigt als de weerspiegeling van je heiligheid.
"En hij zal niet meer slapen en dromen van de dood."
Voel de vreugde van dit ontwaken.
En nu de uitnodiging:
"Jouw glorie is het licht dat de wereld verlost. Houd verlossing niet 
langer tegen."
Herhaal:
"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.

Herinner ik me dit,

en heel de wereld is vrij.

Herinner ik me dit,

en Hemel en aarde zijn één."
Rust in deze herinnering.
 
Afsluiting
Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen.
En neem deze Identiteit mee in de dag:
Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.
Telkens wanneer ik dit vergeet,

herinner ik me opnieuw.
Want in deze herinnering

ligt de verlossing van de hele wereld.
 
 


[image: fill-image-18.png][image: border-image-18.png]Gebed
Vader,
Dit is mijn bevrijdingsverklaring

van onderworpenheid aan de wereld.
Te lang heb ik de wereld

de rol van cipier gegeven.
Te lang heb ik gedacht

dat ze macht over mij had —

dat ze mij kon beperken,

bedreigen,

controleren.
En ik zie nu wat ik heb gedaan:

Ik heb mijn eigen Identiteit ontkend.
En door deze ontkenning

heb ik chaos gezien

en verkondigd dat ik dat zelf was.
Maar vandaag herinner ik me de waarheid:
Ik ben zoals U mij geschapen hebt.

Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.
Al het andere behalve dit ene geloven

is de reinste dwaasheid.
In deze ene gedachte

wordt iedereen bevrijd.
In deze ene waarheid

zijn alle illusies verdwenen.
Ik hoef de wereld niet langer

op een wrede manier te gebruiken.


[image: fill-image-19.png][image: border-image-19.png]Ik bevrijd haar van mijn gevangenschap.
En ik ben blij —

hoe uiterst makkelijk

de hel ongedaan wordt gemaakt.
Ik hoef mezelf alleen te zeggen:
Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.

Ik kan niet lijden.

Ik kan geen pijn hebben.

Ik kan geen verlies lijden.

Noch nalaten alles te doen

wat verlossing me vraagt.
En met die gedachte

is alles waar ik naar kijk

totaal veranderd.
De Zoon van God is gekomen in heerlijkheid

om de verlorenen te redden,

de hulpelozen te verlossen,

en de wereld de gave van zijn vergeving te schenken.
Alle macht op aarde en in de Hemel

is mij gegeven.
Er is niets wat ik niet kan doen.
Laat mij uit mijn slaap ontwaken —

en, terwijl ik mijn heilige ogen open,

opnieuw terugkeren

om de wereld te zegenen die ik heb gemaakt.
Mijn glorie is het licht

dat de wereld verlost.
Ik zal verlossing niet langer tegenhouden.


[image: fill-image-20.png][image: border-image-20.png]Want ik weet:

mijn vermoeide broeders

moeten op mijn eigen bevrijding wachten.
Ze blijven geketend, tot ik vrij ben.

Ze lijden pijn, tot ik de greep van pijn verwerp.

Ze sterven, tot ik mijn eeuwige leven aanvaard.
Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.

Herinner ik me dit,

en heel de wereld is vrij.

Herinner ik me dit,

en Hemel en aarde zijn één.
Amen.
 
 
Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
 
1. Ochtendritueel: De Bevrijdingsverklaring
•Begin de dag met 10-15 minuten stilte.
•Spreek hardop of innerlijk de bevrijdingsverklaring:

"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.

Dit is mijn bevrijdingsverklaring

van onderworpenheid aan de wereld.

En hiermee wordt ook heel de wereld bevrijd."
•Voel de kracht van deze woorden.
 


2. Herken Wanneer Je Je Identiteit Ontkent
•Let vandaag op wanneer je denkt:
•"Ik ben zwak."
•"Ik ben hulpeloos."
•"Ik ben een slachtoffer."
•"Ik ben een lichaam."
•Elke keer dat dit gebeurt, stop en herinner:

"Dit is ontkenning van mijn Identiteit.

Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."
 
3. Herroep De Rol Van De Wereld Als Cipier
•Wanneer je vandaag denkt dat de wereld (of een situatie, 
persoon, omstandigheid) macht over je heeft, stop en zeg:

"Ik heb de wereld de rol van cipier gegeven.

Maar vandaag herroep ik deze rol.

De wereld heeft geen macht over mij.

Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."
 
4. Spreek De Volledige Verklaring Uit (Elk Uur)
•Stel elk uur een alarm en herhaal de volledige verklaring:

"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.

Ik kan niet lijden.

Ik kan geen pijn hebben.

Ik kan geen verlies lijden.

Noch nalaten alles te doen

wat verlossing me vraagt."
•Voel hoe alles waar je naar kijkt totaal verandert.


5. Herinner: In Deze Ene Gedachte Wordt Iedereen 
Bevrijd
•Wanneer je vandaag iemand ziet die lijdt, herinner:

"Ze wachten op mijn eigen bevrijding.

Ze blijven geketend, tot ik vrij ben."
•Aanvaard je ware Identiteit —

niet alleen voor jezelf,

maar als geschenk aan hen.
 
6. Bevrijd De Wereld Van Jouw Gevangenschap
•Wanneer je vandaag de wereld als wreed, bedreigend of 
kwaadaardig ziet, herken:

"Ik heb dit op de wereld geprojecteerd.

Ik hoef haar niet langer op een wrede manier te 
gebruiken.

Ik bevrijd haar van mijn gevangenschap."
•Kies opnieuw je ware Identiteit—

en zie hoe de wereld verandert.
 
7. Wees Blij Hoe Makkelijk De Hel Ongedaan Wordt 
Gemaakt
•Telkens wanneer je vandaag jezelf in "hel" bevindt (angst, 
pijn, conflict), herinner:

"Wees blij hoe uiterst makkelijk de hel ongedaan wordt 
gemaakt.

Ik hoef mezelf alleen te zeggen:

Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."
•En voel hoe de hel verdwijnt.
 


8. Alle Macht Is Jou Gegeven
•Wanneer je jezelf vandaag als hulpeloos, zwak of 
machteloos ziet, stop en herinner:

"Alle macht op aarde en in de Hemel is mij gegeven.

Er is niets wat ik niet kan doen."
•Dit is geen arrogantie —

dit is herkenning van je ware Identiteit.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
9. Laat De Zoon Van God Ontwaken
•Neem één moment vandaag (bij voorkeur 's middags) 
waarin je:
•Visualiseert dat je uit je slaap ontwaakt.
•Je heilige ogen opent.
•Terugkeert om de wereld te zegenen.
•Herhaal:

"Ik zal niet meer slapen en dromen van de dood.

Ik ontwijk en zegen de wereld."


10. Avondritueel: Herinner En Heel De Wereld Is Vrij
•Sluit de dag af met de herinnering:

"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.

Herinner ik me dit,

en heel de wereld is vrij.

Herinner ik me dit,

en Hemel en aarde zijn één."
•Reflecteer:
•Heb ik vandaag mijn Identiteit aanvaard?
•Hoe vaak heb ik haar ontkend?
•Hoe veranderde de wereld wanneer ik me 
herinnerde?
•Sluit af met dankbaarheid:

"Dank U dat ik vrij ben deze Identiteit te kiezen.

Morgen zal ik me opnieuw herinneren."
 
 
 
 
 


 
Les 192
“Ik heb een functie die God me graag vervullen 
ziet.”
 
 
 
 
"Mijn Functie Hier”
 
Het is mijn Vaders heilige Wil
dat ik Hemzelf compleet maak —
voor eeuwig één met God
en met mijn Zelf.
 
Maar wat kan zo'n functie betekenen
in een wereld vol afgunst, haat en aanval?
 
Daarom heb ik een functie
in de wereld in haar eigen termen.
 
Vergeving vertegenwoordigt mijn functie hier.
 


Ze is niet Gods schepping —
ze is het middel
waardoor onwaarheid ongedaan kan worden gemaakt.
 
Op aarde heb ik dit middel nodig
om illusies los te laten.
 
Vergeving beziet mild
alles wat onbekend is in de Hemel,
ziet het verdwijnen,
en laat de wereld achter
als een schone, onbeschreven lei.
 
Vergeving overwint de angst voor de dood.
Vergeving laat schuld verdwijnen.
 
Alleen vergeving kan mijn denkgeest ontlasten
van de gedachte dat het lichaam mijn thuis is.
 
Alleen vergeving kan de vrede herstellen
die God voor mij heeft bestemd.
 
Wanneer woede verdwenen is,
ontdek ik dat geen offer werd gevraagd —
slechts pijn werd weggenomen.
 
We zijn één en geven daarom niets op.


Maar waarlijk is ons alles gegeven door God.
 
Zonder vergeving tasten we in het duister rond
en gebruiken ons verstand
slechts om razernij en aanval te rechtvaardigen.
 
Wie kan opnieuw in Christus geboren worden
dan hij die ieder die hij ziet vergeven heeft?
 
Een cipier is niet vrij —
hij zit samen met zijn gevangene vast.
 
Houd daarom niemand gevangen.
 
Telkens wanneer ik een steek van woede voel,
houd ik een zwaard boven mijn eigen hoofd.
 
Ieder die mij in de verleiding lijkt te brengen
om kwaad te worden,
is mijn verlosser uit de kerker van de dood.
 
Vandaag ben ik genadig.
 
Ik vergeef mijn broeder zijn zonden —
en zie dat ik één met hem ben.
 
Dit is mijn functie die God me graag vervullen ziet.


Uitgebreid Commentaar
A. De Twee Functies
Les 192 maakt een cruciaal onderscheid tussen twee functies:
 
1. Jouw Functie In De Hemel
"Het is je Vaders heilige Wil dat jij Hemzelf compleet maakt, en 
dat jouw Zelf Zijn heilige Zoon is, voor eeuwig zuiver zoals Hij, uit 
liefde geschapen en in liefde bewaard, liefde uitbreidend, scheppend in 
haar naam, voor eeuwig één met God en met jouw Zelf. "
Tabel: Jouw Functie In De Hemel

 
Dit is jouw ware functie — in de Hemel, in de werkelijkheid, in 
waarheid.
 
	Aspect
	Beschrijving

	Doel
	God compleet maken

	Identiteit
	Zijn heilige Zoon

	Toestand
	Voor eeuwig zuiver zoals Hij

	Oorsprong
	Uit liefde geschapen

	Onderhoud
	In liefde bewaard

	Activiteit
	Liefde uitbreidend, scheppend in haar 
naam

	Relatie
	Voor eeuwig één met God en met je 
Zelf




2. Het Probleem: Deze Wereld
"Maar wat kan zo'n functie betekenen in een wereld vol afgunst, 
haat en aanval?"
De vraag is retorisch maar essentieel. Hoe kan een functie van 
pure liefde en schepping betekenis hebben in een wereld die het 
tegenovergestelde lijkt te zijn?
Het antwoord:
"Daarom heb je een functie in de wereld in haar eigen termen. 
Want wie kan een taal begrijpen die zijn eenvoudig begrip verre te 
boven gaat?"
Je hebt een functie in de wereld die aangepast is aan de taal 
die deze wereld kan begrijpen.
 
B. Vergeving: Jouw Functie In De Wereld
"Vergeving vertegenwoordigt jouw functie hier."

1. Vergeving Is Niet Gods Schepping
"Ze is niet Gods schepping, want ze is het middel waarmee 
onwaarheid ongedaan kan worden gemaakt."
Dit is cruciaal te begrijpen:
•Vergeving bestaat niet in de Hemel.
•Vergeving is niet eeuwig.
•Vergeving is niet werkelijkheid.
Vergeving is een middel — een brug tussen de illusie en de 
waarheid.
 


2. Wie Zou In De Hemel Vergeving Willen Schenken?
"En wie zou aan de Hemel vergeving willen schenken? Maar op 
aarde heb je het middel nodig om illusies los te laten."
Tabel: Vergeving In Hemel Versus Op Aarde

 
3. De Schepping Wacht Op Jouw Terugkeer
"De schepping wacht louter op jouw terugkeer om te worden 
erkend, niet om compleet te zijn.”
Dit is een prachtige geruststelling:
•De schepping is al compleet.
•Ze wacht niet op jou om haar te voltooien.
•Ze wacht alleen op jou om haar te herkennen.
 
 
C. Van De Schepping Valt Geen Voorstelling Te Maken
"Van de schepping valt in deze wereld zelfs geen voorstelling te 
maken. Ze heeft hier geen betekenis."

	In de Hemel
	Op aarde

	Niet nodig
	Essentieel

	Onbekend
	Het middel

	Niet aanwezig
	Het pad naar thuis

	Betekenisloos
	De functie die God ons graag 
vervullen ziet




1. Vergeving: Het Dichtst Bij De Aarde
"Vergeving is hetgeen waarmee ze nog het dichtst bij de aarde 
komen kan. Want in de Hemel ontstaan, heeft ze in het geheel geen 
vorm."

Vergeving is de bemiddelaar:
•Ze is geboren in de Hemel (van God gegeven).
•Ze heeft geen vorm in de Hemel.
•Maar ze kan vorm aannemen op aarde.
 
2. God Heeft Iemand Geschapen Die Het Vormloze In Vorm 
Kan Vertalen
"Maar God heeft Iemand geschapen die het vermogen heeft om het 
totaal vormloze in vorm te vertalen. Wat Hij maakt zijn dromen, 
maar van een soort zo dicht bij ontwaken, dat het daglicht er al in 
schijnt, en ogen, die zich al openen, het vreugdevolle schouwspel dat 
zij bieden aanschouwen."

Dit verwijst naar de Heilige Geest:
•Hij kan het vormloze (Gods Liefde) vertalen in vorm 
(vergeving).
•Hij maakt “dromen” — maar dromen die zo dicht bij 
ontwaken zijn dat het licht al doordringt.
•Dit zijn de gelukkige dromen die voorafgaan aan 
ontwaken.
 
 


D. Wat Vergeving Doet
Tabel: De Werking Van Vergeving

 
"Vergeving beziet mild alles wat onbekend is in de Hemel, ziet 
het verdwijnen, en laat de wereld achter als een schone, 
onbeschreven lei waarop het Woord van God de zinloze symbolen 
die er eerst geschreven stonden, nu vervangen kan."
 
E. Vergeving Bevrijdt De Denkgeest Van Het Lichaam
"Alleen vergeving kan de denkgeest ontlasten van de gedachte dat 
het lichaam zijn thuis is. Alleen vergeving kan de vrede herstellen die 
God voor Zijn heilige Zoon heeft bestemd. Alleen vergeving kan de 
	Vergeving...
	Betekenis

	Beziet mild alles wat 
onbekend is in de 
Hemel
	Ze veroordeelt niet

	Ziet het verdwijnen
	Illusies oplossen

	Laat de wereld achter 
als een schone lei
	Zuivert perceptie

	Het Woord van God kan 
zinloze symbolen 
vervangen
	Waarheid vervangt illusie

	Overwint de angst voor 
de dood
	Dood heeft geen 
aantrekkingskracht meer

	Laat schuld verdwijnen
	Vrijheid van oordeel

	Laat het lichaam zien 
als leermiddel
	Niet als identiteit




Zoon ertoe bewegen weer zijn oog te richten op zijn heiligheid."

De Denkgeest Zonder Lichaam
"De denkgeest zonder lichaam kan geen vergissingen maken. Hij 
kan niet denken dat hij sterven zal, of de prooi zal zijn van een 
genadeloze aanval. Woede wordt onmogelijk en waar blijft dan 
panische angst?"
Tabel: Denkgeest Met Lichaam Versus Zonder Lichaam

 
 
 
 
 
 
 
 
 
	Denkgeest 
geïdentificeerd 
met lichaam
	Denkgeest bevrijd van 
lichaam

	Kan vergissingen maken
	Kan geen vergissingen 
maken

	Denkt dat hij sterven zal
	Weet dat hij eeuwig is

	Voelt zich aangevallen
	Kan niet aangevallen 
worden

	Woede is mogelijk
	Woede wordt onmogelijk

	Panische angst
	Geen angst




F. Geen Offer Wordt Gevraagd
"Wanneer woede verdwenen is, zul je inderdaad ontdekken dat er 
voor de visie van Christus en de gave van het zien geen offer werd 
gevraagd, en slechts pijn werd weggenomen van een zieke en gekwelde 
denkgeest."

1. Is Dit Onwelkom?
"Is dit onwelkom? Is dit iets om bang voor te zijn? Of is het iets 
om op te hopen, om dankbaar te begroeten en vol vreugde in 
ontvangst te nemen?"
De les stelt retorische vragen die de absurditeit blootleggen 
van weerstand tegen vergeving.
 
2. We Zijn Eén En Geven Niets Op
"We zijn één en geven daarom niets op. Maar waarlijk is ons alles 
gegeven door God."
Dit is het centrale inzicht:
•Vergeving vraagt geen offer.
•We verliezen niets.
•We winnen alles.
 
G. We Hebben Vergeving Nodig Om Te Zien
"Toch hebben we vergeving nodig om te zien dat dit zo is. Zonder 
haar vriendelijk licht tasten we in het duister rond en gebruiken we 
ons verstand slechts om onze razernij en aanval te rechtvaardigen."
 


Tabel: Zonder Vergeving Versus Met Vergeving

 
"Ons begrip is zo beperkt, dat wat we denken te begrijpen niets 
anders is dan een uit vergissing voortkomende verwarring. Wij zijn 
verdwaald in de nevelen van wisselende dromen en angstwekkende 
gedachten, met onze ogen stijf dichtgeknepen tegen het licht, en onze 
denkgeest druk bezig met het aanbidden van wat er niet is."

H. Wie Kan Opnieuw In Christus Geboren Worden?
"Wie kan opnieuw in Christus geboren worden dan hij die ieder 
die hij ziet, aan wie hij denkt, of die hij zich voorstelt, vergeven 
heeft?"
Dit is een absolute voorwaarde:
•Je kunt niet gedeeltelijk vergeven.
•Je moet iedereen vergeven.
•Zonder uitzondering.
	Zonder vergeving
	Met vergeving

	Tasten in het duister
	Zien in het licht

	Verstand rechtvaardigt razernij
	Verstand dient vrede

	Beperkt begrip
	Helder inzicht

	Verdwaald in nevels van 
dromen
	Ontwakend uit 
dromen

	Ogen stijf dichtgeknepen tegen 
het licht
	Ogen openen voor 
het licht

	Aanbidden wat er niet is
	Erkennen wat er is




I. Een Cipier Is Niet Vrij
"Wie zou bevrijd kunnen worden terwijl hij nog iemand gevangen 
houdt? Een cipier is niet vrij, want hij zit samen met zijn gevangene 
vast. Hij moet ervoor zorgen dat die niet ontsnapt en dus brengt hij 
zijn tijd door met de wacht over hem te houden. De tralies die hem 
beperken worden de wereld waarin zijn cipier leeft, samen met hem. 
En van zijn vrijheid hangt de weg naar bevrijding
1. De Paradox Van De Cipier
Tabel: De Cipier En De Gevangene

 
Dit is een van de krachtigste beelden in de Cursus.
 
J. Houd Niemand Gevangen
"Houd daarom niemand gevangen. Bevrijd in plaats van te 
binden, want zo word jij bevrijd."

	Aspect
	Realiteit

	De cipier denkt
	Hij is vrij, de gevangene niet

	De waarheid is
	Beiden zijn gevangen

	De cipier moet
	De wacht houden

	Zijn tijd
	Besteed aan bewaking

	De tralies
	Beperken beiden

	De wereld
	Is hun gedeelde gevangenis

	Bevrijding
	Kan alleen gezamenlijk zijn




1. Het Zwaard Boven Je Eigen Hoofd
"De manier is eenvoudig. Telkens wanneer je een steek van woede 
voelt, besef dan dat je een zwaard boven je eigen hoofd houdt. En het 
zal vallen of afgewend worden, naargelang je verkiest veroordeeld te 
worden of vrij te zijn."
Tabel: Woede Als Zwaard

 
2. Ieder Is Jouw Verlosser
"Op die manier vertegenwoordigt ieder die jou in de verleiding lijkt 
te brengen om kwaad te worden, jouw verlosser uit de kerker van de 
dood. En dus ben je hem dank verschuldigd in plaats van pijn."
Dit is een radicale omkering:
•Wie je irriteert = jouw verlosser.
•Wie je uitdaagt = jouw leraar.
•Wie je kwetst = jouw geschenk.
Want zij geven je de gelegenheid te vergeven — en daarmee 
vrij te worden.
	Wanneer ik woede voel
	Betekenis

	Ik houd een zwaard boven 
mijn hoofd
	Mijn woede bedreigt 
mijzelf

	Het zwaard zal vallen...
	Als ik kies voor 
veroordeling

	...of afgewend worden
	Als ik kies voor vrijheid

	De keuze is aan mij
	Niemand anders 
bepaalt dit




K. Wees Vandaag Genadig
"Wees vandaag genadig. De Zoon van God verdient jouw genade. 
Hij is het die jou vraagt de weg naar de vrijheid nu te aanvaarden. 
Weiger het hem niet."

1. De Liefde Die Zijn Vader Hem Betoont
"De Liefde die Zijn Vader hem betoont behoort jou toe. Jouw 
functie hier op aarde is slechts dat je hem vergeeft, opdat je hem weer 
als jouw Identiteit aanvaardt."
Dit is de cirkel van vergeving:
	Je vergeeft je broeder.

	Je aanvaardt hem als jouw Identiteit.

	Je herkent dat jullie één zijn.

 
2. Hij Is Zoals God Hem Geschapen Heeft
"Hij is zoals God hem geschapen heeft. En jij bent wat hij is. 
Vergeef hem nu zijn zonden en je zult zien dat je één met hem bent."
De logica is onweerlegbaar:
•Hij is zoals God hem schiep = heilig.
•Jij bent wat hij is = heilig.
•Vergeef hem = herken deze waarheid.
•Dan zie je = jullie zijn één.
 
 
 


Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je 30-35 minuten ongestoord kunt 
zijn. Zit comfortabel, met een rechte maar ontspannen houding. 
Sluit je ogen. Laat je ademhaling natuurlijk worden.
 
DEEL 1: DE TWEE FUNCTIES (7-8 minuten)
Begin met de woorden:
"Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet."
Herhaal deze woorden een paar keer.
En nu leer je dat er twee functies zijn:
Mijn functie in de Hemel:
"Het is je Vaders heilige Wil dat jij Hemzelf compleet maakt."
Voel deze waarheid:
•Mijn ware functie is God compleet te maken.
•Ik ben Zijn heilige Zoon.
•Voor eeuwig één met Hem.
•Liefde uitbreidend, scheppend in haar naam.
Dit is mijn ware functie.
Maar dan de vraag:
"Wat kan zo'n functie betekenen in een wereld vol afgunst, haat en 
aanval?"
En het antwoord:
Mijn functie in de wereld:


"Vergeving vertegenwoordigt jouw functie hier."
Vergeving is niet Gods schepping.

Vergeving is het middel

waarmee onwaarheid ongedaan kan worden gemaakt.
Herhaal:
"Mijn functie hier op aarde is vergeving.

Dit is het middel om illusies los te laten.

Dit is de functie die God me graag vervullen ziet."
Adem in... en uit.
 
DEEL 2: WAT VERGEVING DOET (8-10 minuten)
Nu onderzoek je wat vergeving doet.
De les zegt:
"Vergeving beziet mild alles wat onbekend is in de Hemel, ziet het 
verdwijnen, en laat de wereld achter als een schone, onbeschreven lei."
Visualiseer nu de wereld als een beschreven lei —

vol met symbolen van schuld, angst, oordeel, pijn.
En nu komt vergeving.
Ze beziet mild al deze symbolen.

Ze veroordeelt ze niet.

Ze ziet ze gewoon… verdwijnen.
En wat overblijft is een schone, onbeschreven lei.
"Waarop het Woord van God de zinloze symbolen die er eerst 
geschreven stonden, nu vervangen kan."
Voel hoe bevrijdend dit is.
Vergeving:


•Overwint de angst voor de dood.
•Laat schuld verdwijnen.
•Ontlast de denkgeest van de gedachte dat het lichaam 
zijn thuis is.
•Herstelt de vrede die God voor je heeft bestemd.
Herhaal:
"Alleen vergeving kan mij bevrijden.

Alleen vergeving kan vrede herstellen.

Alleen vergeving richt mijn oog weer op mijn heiligheid."
Adem in... en uit.
 
DEEL 3: GEEN OFFER WORDT GEVRAAGD (8-10 minuten)
Nu kom je tot een cruciaal inzicht:
"Wanneer woede verdwenen is, zul je inderdaad ontdekken dat er 
voor de visie van Christus en de gave van het zien geen offer werd 
gevraagd, en slechts pijn werd weggenomen."
Vraag jezelf af:

Waar ben ik bang voor als ik vergeef?
Misschien denk je dat je iets opgeeft:
•Je gelijk.
•Je woede (die zich "rechtvaardig" voelt).
•Je identiteit als slachtoffer.
•Je verdediging.
Maar de les vraagt:


"Is dit onwelkom? Is dit iets om bang voor te zijn? Of is het iets 
om op te hopen, om dankbaar te begroeten en vol vreugde in 
ontvangst te nemen?"
Herken:

Vergeving vraagt geen offer.
"We zijn één en geven daarom niets op. Maar waarlijk is ons alles 
gegeven door God."
Voel de opluchting van deze waarheid.
Je verliest niets door te vergeven.

Je wint alles.
Herhaal:
"Ik geef niets op door te vergeven.

Slechts pijn wordt weggenomen.

Alles wordt mij gegeven."
Adem in... en uit.
 
DEEL 4: EEN CIPIER IS NIET VRIJ (5-7 minuten)
Nu onderzoek je de paradox van de cipier.
De les zegt:
"Wie zou bevrijd kunnen worden terwijl hij nog iemand gevangen 
houdt? Een cipier is niet vrij, want hij zit samen met zijn gevangene 
vast."
Denk aan iemand die je niet hebt vergeven —

iemand die je nog veroordeelt,

iemand op wie je nog boos bent.
En herken:

Door hem gevangen te houden, ben ik zelf gevangen.


Ik ben de cipier.

Ik moet de wacht houden.

Ik besteed mijn tijd aan bewaking.

En de tralies die hem beperken, beperken ook mij.
"De tralies die hem beperken worden de wereld waarin zijn cipier 
leeft, samen met hem."
Voel hoe beperkend dit is.
En nu de oplossing:
"Houd daarom niemand gevangen. Bevrijd in plaats van te 
binden, want zo word jij bevrijd."
Visualiseer dat je de cel opent.

Je laat je gevangene vrij.
En in datzelfde moment...

ben jij vrij.
Herhaal:
"Ik houd niemand meer gevangen.

Ik bevrijd in plaats van te binden.

En zo word ik bevrijd."
Adem in... en uit.
 
DEEL 5: HET ZWAARD BOVEN JE EIGEN HOOFD (5 
minuten)
Ten slotte, leer je de eenvoudige manier:
"Telkens wanneer je een steek van woede voelt, besef dan dat je een 
zwaard boven je eigen hoofd houdt."
Denk aan iemand op wie je boos bent.

Voel de woede.


En herken nu:

Deze woede is een zwaard boven mijn eigen hoofd.
Het zwaard zal vallen als ik kies voor veroordeling.

Het zwaard zal afgewend worden als ik kies voor vrijheid.
De keuze is aan mij.
En nu de radicale omkering:
"Op die manier vertegenwoordigt ieder die jou in de verleiding lijkt 
te brengen om kwaad te worden, jouw verlosser uit de kerker van de 
dood."
De persoon op wie ik boos ben...

is mijn verlosser.
Want hij geeft me de gelegenheid te vergeven —

en daarmee vrij te worden.
Ik ben hem dank verschuldigd in plaats van pijn.
Herhaal nu, met de persoon in gedachten:
"Jij bent mijn verlosser.

Ik dank je.

Ik vergeef je.

En in mijn vergeving word ik bevrijd."
Voel hoe het zwaard afgewend wordt.
Adem in... en uit.
Rust in deze vrijheid.
 
Afsluiting
Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen.
En neem deze functie mee in de dag:


[image: fill-image-21.png][image: border-image-21.png]Vandaag ben ik genadig.

Vandaag vergeef ik iedereen.

Want dit is de functie

die God me graag vervullen ziet.
 
Gebed
Vader,
Het is Uw heilige Wil

dat ik Uzelf compleet maak —

voor eeuwig één met U

en met mijn Zelf.
Maar in deze wereld vol afgunst, haat en aanval,

heb ik een functie in haar eigen termen.
Vergeving vertegenwoordigt mijn functie hier.
Ze is niet Uw schepping,

maar het middel

waarmee onwaarheid ongedaan kan worden gemaakt.
Op aarde heb ik dit middel nodig

om illusies los te laten.
Leer mij te vergeven —

mild en zonder oordeel.
Laat vergeving alles wat onbekend is in de Hemel bezien,

het zien verdwijnen,

en de wereld achterlaten

als een schone, onbeschreven lei.
Alleen vergeving kan mijn denkgeest ontlasten

van de gedachte dat het lichaam mijn thuis is.


[image: fill-image-22.png][image: border-image-22.png]Alleen vergeving kan de vrede herstellen

die U voor mij heeft bestemd.
Wanneer woede verdwenen is,

laat mij ontdekken

dat geen offer werd gevraagd —

slechts pijn werd weggenomen.
We zijn één en geven niets op.

Maar waarlijk is ons alles gegeven door U.
Zonder vergeving

tast ik in het duister rond

en gebruik ik mijn verstand

slechts om razernij te rechtvaardigen.
Maar met vergeving

zie ik in het licht.
Laat mij niemand gevangen houden.

Want een cipier is niet vrij —

hij zit samen met zijn gevangene vast.
Telkens wanneer ik een steek van woede voel,

laat mij beseffen

dat ik een zwaard boven mijn eigen hoofd houd.
En laat mij kiezen:

het zwaard af te wenden

door te vergeven.
Ieder die mij in de verleiding lijkt te brengen

om kwaad te worden,

is mijn verlosser uit de kerker van de dood.
Ik ben hem dank verschuldigd

in plaats van pijn.


[image: fill-image-23.png][image: border-image-23.png]Vandaag ben ik genadig.

De Zoon van God verdient mijn genade.
Mijn functie hier op aarde is slechts

dat ik hem vergeef,

opdat ik hem weer als mijn Identiteit aanvaard.
Hij is zoals U hem geschapen hebt.

En ik ben wat hij is.
Ik vergeef hem nu zijn zonden —

en zie dat ik één met hem ben.
Dit is mijn functie die U me graag vervullen ziet.
Amen.
 
 
 
Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
 
1. Ochtendritueel: Herinner Je Functie
•Begin de dag met 10-15 minuten stilte.
•Herhaal:

"Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet.

Vergeving vertegenwoordigt mijn functie hier.

Vandaag zal ik deze functie vervullen."
•Stel de intentie om iedereen te vergeven die je vandaag 
tegenkomt.


2. Herken Vergeving Als Middel, Niet Als Doel
•Herinner jezelf regelmatig:

"Vergeving is niet Gods schepping.

Ze is het middel waarmee onwaarheid ongedaan kan 
worden gemaakt."
•Vergeving is tijdelijk — ze dient alleen op aarde.
•Ze is de brug naar je ware functie in de Hemel.
 
3. Zie De Wereld Als Schone Lei
•Telkens wanneer je vandaag oordeel, schuld of angst 
waarneemt, visualiseer:
•Vergeving beziet mild deze symbolen.
•Ze verdwijnen.
•De wereld wordt een schone, onbeschreven lei.
•Herhaal:

"Vergeving laat de wereld achter als een schone lei,

waarop het Woord van God nu kan schrijven."
 
4. Herken: Geen Offer Wordt Gevraagd
•Wanneer je vandaag weerstand voelt tegen vergeving 
(omdat het "te moeilijk" lijkt of "te veel gevraagd"), stop en 
vraag:

"Wordt er werkelijk een offer van mij gevraagd?

Of wordt slechts pijn van mij weggenomen?"
•Herinner:

"We zijn één en geven niets op.

Maar waarlijk is ons alles gegeven door God."


5. Houd Niemand Gevangen
•Maak een lijst van mensen die je niet hebt vergeven.
•Herken voor elk van hen:

"Door hem gevangen te houden, ben ik zelf gevangen.

Ik ben de cipier die samen met zijn gevangene vastzit."
•Kies bewust:

"Ik bevrijd hem. En zo word ik bevrijd."
 
 
 
 
 
 
 
6. Het Zwaard Boven Je Eigen Hoofd
•Telkens wanneer je vandaag een steek van woede voelt, 
stop onmiddellijk en visualiseer:
•Je houdt een zwaard boven je eigen hoofd.
•Het zwaard zal vallen als je kiest voor 
veroordeling.
•Het zwaard zal afgewend worden als je kiest 
voor vrijheid.
•Vraag jezelf af:

"Kies ik veroordeeld te worden of vrij te zijn?"
•Kies vergeving en zie het zwaard afgewend worden.


7. Ieder Is Jouw Verlosser
•Wanneer iemand je vandaag irriteert of in de verleiding 
brengt om kwaad te worden, herinner:

"Deze persoon is mijn verlosser uit de kerker van de 
dood.

Ik ben hem dank verschuldigd in plaats van pijn."
•Bedank hem innerlijk:

"Dank je dat je me de gelegenheid geeft te vergeven

en daarmee vrij te worden."
 
 
 
 
 
 
 
 
8. Wees Vandaag Genadig
•Neem als intentie voor de hele dag:

"Vandaag ben ik genadig.

De Zoon van God verdient mijn genade."
•Telkens wanneer je een oordeel voelt opkomen, vervang 
het door genade:
•In plaats van "Hij heeft het fout," zeg: "Hij verdient 
mijn genade."
•In plaats van "Zij moet gestraft worden," zeg: "Zij 
verdient mijn genade."


9. Vergeef Om Je Broeder Als Je Identiteit Te 
Aanvaarden
•Wanneer je vandaag vergeeft, herinner het doel:

"Mijn functie is dat ik hem vergeef,

opdat ik hem weer als mijn Identiteit aanvaard."
•Vergeving herstelt de herkenning van eenheid:

"Hij is zoals God hem geschapen heeft.

En ik ben wat hij is.

Vergeef ik hem, dan zie ik dat ik één met hem ben."
 
10. Avondritueel: Reflectie Op Je Functie
•Reflecteer aan het einde van de dag:
•Heb ik vandaag mijn functie vervuld?
•Wie heb ik vergeven?
•Wie heb ik nog niet vergeven?
•Heb ik iemand gevangen gehouden — en daarmee 
mezelf?
•Sluit af met het gebed:

"Vader, ik dank U voor de functie die U me hebt gegeven.

Vergeving is het middel waarmee ik naar huis terugkeer.

Morgen zal ik opnieuw deze functie vervullen —

de functie die U me graag vervullen ziet.

Amen."
 
 
 
 


 
 
Les 193
“Alles is een les die God me graag ziet leren.”
 
 
 
 
 
De Simpele Les
 
God heeft geen weet van leren.
Maar Zijn Wil onzichtbaar naar mij
om mijn geluk onverstoord te laten.
 
Hij ziet geen tegenstrijdigheden.
Maar Zijn Zoon gelooft dat hij die ziet —
en dus draagt ​​Hij het middel bij
om mijn foutieve blik te corrigeren.
 
Elke les heeft één kerngedachte:
Vergeef, en je zult dit anders zien.
 


 
In duizend vormen blijkt de waarheid:
ellende is niet-vergeven.
Pijn is niet-vergeven.
Angst is niet-vergeven.
 
Maar de les is zo simpel
dat ik uiteindelijk niet kan verwerpen.
 
Vandaag wil ik duizend blokkades oplossen.
Vandaag wil ik sneller naar genade gaan.
Vandaag wil ik niet langer vertoeven.
 
Bij elke zorg, bij elk lijden zeg ik:
Ik zal vergeven en dit zal verdwijnen.
 
Dan heb ik de sleutel in handen
die de Hemelpoort opent.
 
 
Uitgebreid Commentaar
A. God Heeft Geen Weet Van Leren — Maar Zijn Wil Reikt 
Naar Ons
Les 193 begint met een opvallende paradox:
"God heeft geen weet van leren. Toch uitgebreid Zijn Wil zich uit 
naar wat Hij niet begrijpt.”
Wat betekent dit?


	God leert niet. Hij is volmaakte kennis, eeuwige 

waarheid. In Zijn werkelijkheid bestaat er geen 
onwetendheid, geen vergissing, geen groeiproces. Alles is al 
volmaakt.
	Maar Zijn Zoon gelooft dat hij moet leren. Wij hebben 

de wereld van illusie gecreëerd – een wereld van 
tegenstrijdigheden, angst, pijn en ellende. God begrijpt deze 
wereld niet, want zij bestaat niet in waarheid.
	Dus serveer God het middel. Uit Zijn Liefde schept Hij 

de Heilige Geest, die de functie heeft om ons te helpen terug 
te leren — om ons te corrigeren en terug te leiden naar waar 
"waarneming ophoudt."
De kerngedachte:

God past Zich niet aan onze illusies aan, maar nuttig wel het 
middel (de Heilige Geest) om ons uit die illusies te bevrijden.
 
B. De Ene Les in Duizend Vormen
De les gestelde heel helder:
"Elke les heeft een kerngedachte, die in alle dezelfde is. Alleen de 
vorm is anders, met verschillende omstandigheden en gebeurtenissen, 
met verschillende personages en verschillende thema’s, ogenschijnlijk, 
maar niet in werkelijkheid.”
En wat is die kerngedachte?
"Vergeef, en je zult dit anders zien."
Alle lessen zijn hetzelfde:
•Zie je pijn? → Vergeef, en je zult dit anders zien.
•Je voelt angst? → Vergeef, en je zult dit anders zien.
•Je hebt verraad? → Vergeef, en je zult dit anders zien.


•Je chemische onder ziekte? → Vergeef, en je zult dit 
anders zien.
Tabel: De Ene Les in Vele Vormen

 
Waarom is dit eenvoud zo krachtig?
"Het is deze gelijkheid die garandeert dat er wordt geleerd, want 
de les is zo simpel dat die uiteindelijk niet kan worden verworpen.”
De les kan niet eindeloos worden ontweken. Uiteindelijk moet 
je haar zien.
	Vorm 
van 
lijden
	De 
achterliggende 
inhoud
	De les

	Pijn
	Niet-vergeven
	Vergeef, en je zult 
dit anders zien

	Angst
	Niet-vergeven
	Vergeef, en je zult 
dit anders zien

	Ziekte
	Niet-vergeven
	Vergeef, en je zult 
dit anders zien

	Verraad
	Niet-vergeven
	Vergeef, en je zult 
dit anders zien

	Verlies
	Niet-vergeven
	Vergeef, en je zult 
dit anders zien

	Schuld
	Niet-vergeven
	Vergeef, en je zult 
dit anders zien

	Woede
	Niet-vergeven
	Vergeef, en je zult 
dit anders zien




C. Hoe Weet Je Dat Je Verkeerd Ziet?
Les 193 geeft een heel praktisch criterium:
"Schijnt pijn als werkelijk te worden waargenomen? Als dat zo is, 
wees er dan zeker van dat de les niet is geleerd. En er blijft een niet-
vergeven verscholen zitten in de denkgeest die de pijn ziet door ogen 
die de denkgeest richt.”
Dit betekent:
•Als je pijn als werkelijk bestaat → je hebt nog niet 
vergeven.
•Als je lijdt als echt ziet → je hebt de les gemist.
•Als je angst voelt → er zit niet-vergeven in je denkgeest.
De gehele toepassing:
•Wanneer je wel hebt vergeven → verdwijnt de pijn.
•Wanneer je wel anders kijkt → verloren het lijden op.
 
D. God Wil Niet Dat Je Lijdt
De les brengt een ontroerend beroep op ons:
"God ziet niet graag dat jij zo lijdt. Hij wil jou helpen jezelf te 
vergeven. Zijn Zoon herinnert zich niet wie hij is. En God wil dat hij 
Zijn Liefde niet vergeet, noch alle gaven die Zijn Liefde met zich 
brengt.”
God wil:
	Dat je jezelf vergeeft.

	Dat je Zijn Liefde.

	Dat je alle gegeven van Zijn Liefde ontvangt.



	Dat geen enkele niet-vergevende gedachte ongecorrigeerd 

blijft.
	Dat geen doorn of spijker Zijn heilige Zoon bezeert.

	Dat alle tranen worden afgewist.

	Dat lachen elke traan vervangt.

Dit is geen abstracte theologie – dit is Gods concrete Wil voor 
jou, vandaag.
 
E. Duizend Blokkades in Eén Dag
De les roept op tot urgentie:
"We zullen vandaag proberen duizend schijnbare blokkades voor 
vrede in maar één dag te overwinnen. Laat genade sneller tot jou 
komen. Probeer haar niet nog een dag, nog een minuut of nog een 
ogenblik langer tegen te houden.”
Waarom deze urgentie?
"Want nu willen we met gezwinde spoed opstaan en naar ons 
Vaders huis gaan. We zijn te lang weggeweest en willen hier niet 
langer vertoeven.”
De praktijk:
•Besteed elk uur een beetje tijd aan vergeving.
•Pas de les teen op wat het uur heeft gebracht.
•Laat geen enkel uur zijn schaduw werpen op het volgende 
uur.
•Wanneer een uur voorbij is, laat alles wat erin zit, samen 
daarmee verdwijnen.
Het resultaat:


"Zo zul jij ongebonden blijven, in eeuwige vrede binnen de wereld 
van de tijd.
 
F. De Sleutel in Je Handen
De les overtuigend met een krachtige belofte:
"En dan heb je de sleutel in handen die de Hemelpoort opent en de 
Liefde van God de Vader eindelijk naar de aarde omlaag brengt om 
haar tot de Hemel te verheffen.”
De personen zijn:
"Ik zal vergeven en dit zal verdwijnen."
God Zelf zal de laatste stap zetten. Jij hoeft alleen maar de 
kleine stappen naar Hem te nemen.
 
Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
Voorbereiding
•Zoek een rustige plek waar je kunt zitten.
•Leg je handen open in je schoot (symbolisch: uitgereikt, 
niets vastgehouden).
•Sluit je ogen en adem rustig: 4 tellen in, 4 tellen vast, 4 
tellen uit, 4 tellen wachten.
•Herhaal dit drie keer.
 
DEEL 1: God Heeft Geen Weet Van Leren (5–7 minuten)
Stap 1: Erken de paradox
Herhaal innerlijk:


"God heeft geen weet van leren. Toch uitgebreid Zijn Wil zich uit 
naar wat Hij niet begrijpt."
Adem rustig. Laat deze woorden resoneren.
Stap 2: Visualisatie
Stel je voor:
•Een volmaakte, stille Hemel – zonder tegenstrijdigheden, 
zonder pijn.
•God ziet deze Hemel. Hij ziet jou als volmaakt.
•Maar jij gelooft dat je moet leren, moet herstellen, moet 
groeien.
•God begrijpt dit niet – want in waarheid ben je al 
volmaakt.
Stap 3: Het middel
Herhaal innerlijk:
"Dus nuttig Hij het middel om te ontdekken dat Zijn Wil volbracht 
wordt."
Adem. Voel de aanwezigheid van de Heilige Geest – de Leraar 
die jou terugbrengt naar waar waarneming ophoudt.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 2: De Ene Les in Duizend Vormen (7–10 minuten)
Stap 1: De kerngedachte
Herhaal innerlijk:
"Vergeef, en je zult dit anders zien."
Adem rustig. Laat deze woorden in je hart zakken.


Stap 2: Herken de vormen
Denk aan situaties in je leven waarin je pijn, angst, verdriet of 
woede ervaart.
Noem ze innerlijk bij naam:
•Mijn angst voor…
•Mijn pijn over…
•Mijn boer…
•Mijn verdriet om…
Stap 3: Herken de achterliggende inhoud
Herhaal bij elk van deze:
"Dit is niet-vergeven. Vergeef, en ik zal dit anders zien."
Adem rustig. Laat de woorden werken.
Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 3: Hoe Weet Je Dat Je Verkeerd Ziet? (5–7 minuten)
Stap 1: Het criterium
Herhaal innerlijk:
"Schijnt pijn als feitelijk te worden begrepen? Als dat zo is, wees 
dan zeker van dat de les niet is geleerd."
Adem rustig.
Stap 2: Onderzoek je denkgeest
Vraag jezelf:
•Welke pijn ervaar ik nu als werkelijk?
•Welk lijden zie ik als echt?


•Welke angst beschouw ik als betekenisvol?
Stap 3: De corrigeren
Herhaal bij elk van deze:
"Ik zie dit verkeerd. Er blijft een niet-vergeven verscholen in mijn 
denkgeest. Ik wil vergeven en dit anders zien."
Adem rustig. Laat de woorden helen.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 4: Duizend Blokkades in Eén Dag (7–10 minuten)
Stap 1: De urgentie
Herhaal innerlijk:
"Ik wil vandaag duizend schijnbare blokkades voor vrede 
overwinnen. Ik wil sneller tot mij laten komen. Ik wil niet nog een 
dag, nog een minuut, nog een ogenblik langer wachten."
Adem rustig. Voel de urgentie – niet als overspannend, maar als 
vurige wil.
Stap 2: De oefening
Visualiseer je dag voor je:
•Elk uur is een nieuwe kans om te vergeven.
•Elk uur is een nieuw begin.
•Geen enkel uur werpt zijn schaduw op het volgende.
Herhaal innerlijk:
"Ik zal elk uur alles loslaten wat erin is gebeurd. Zo blijf ik 
ongebonden, in eeuwige vrede binnen de wereld van de tijd."
Stilte: 3 minuten.


DEEL 5: De Sleutel in Je Handen (5–7 minuten)
Stap 1: De woorden van verlossing
Innerlijk, langzaam en met volle aandacht:
"Ik zal vergeven en dit zal verdwijnen."
Adem rustig. Meerdere woorden bij elke uitademing.
Stap 2: De Sleutel
Visualiseer:
•Je houdt van een gouden sleutel in je hand.
•Deze sleutel opent de Hemelpoort.
•Je hoeft alleen maar de kleine stappen naar God te 
zetten.
•God Zelf zal de laatste stap zetten.
Stap 3: De belofte
Herhaal innerlijk:
"De Liefde van God de Vader wordt naar de aarde verlaagd - 
gebracht om haar tot de Hemel te verheffen. Ik heb de sleutel in 
handen. Ik weiger de kleine praktische stapjes niet die God mij vraagt 
naar Hem te zetten."
Stilte: 3 minuten.
 
Afsluiting
Adem drie keer diep in en uit.

Open je ogen langzaam.

Neem de vrede met je mee in je dag.
 


[image: fill-image-12.png][image: border-image-12.png]Gebed
Vader,
Alles is een les

die U me graag ziet leren.
Ik weet dat elke les hetzelfde is:

Vergeef, en ik zal dit anders zien.
Laat mij vandaag duizend blokkades oplossen.

Laat sneller genade tot mij komen.

Ik wil niet langer wachten.
Bij elke zorg, bij elk lijden zal ik zeggen:

Ik zal vergeven en dit zal verdwijnen.
Ik heb de sleutel in handen

die de Hemelpoort opent.
U zult de laatste stap zetten.

Ik weiger de kleine praktische stapjes niet

die U mij vraagt naar U te zetten.
Amen.
 
 
 
 
 
 
 


TienPraktischeDagelijkse Oefeningen
 
1. Ochtendritueel: De Sleutel in Je Handen (10–15 
minuten)
Praktijk:
•Zit stil en herhaal:
"Alles is een les die God me graag ziet leren. Elke les heeft dezelfde 
kerngedachte: Vergeef, en ik zal dit anders zien."
•Stel jezelf de vraag:

"Wat wil ik vandaag vergeven? Welke blokkades wil ik 
oplossen?"
•driemaal:
"Ik zal vergeven en dit zal verdwijnen."
•Blijf 5 minuten in stilte zitten.
 
2. Herken de Ene Les in Vele Vormen
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag pijn, angst, verdriet of woede 
aanwezig, stop en herken:
"Dit is niet-vergeven. Dit is de les die God, ik zie graag leren."
•de kerngedachte:
"Vergeef, en ik zal dit anders zien."
•Let op: de vorm kan verschillen (een ruzie, een ziekte, 
een verlies), maar de inhoud is altijd hetzelfde: niet-
vergeven.


3. Gebruik Het Criterium: Schijnt Pijn Werkelijk?
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag pijn als werkelijk aanwezig is, 
vraag jezelf:
"Als pijn werkelijk schijnt, heb ik dan de les geleerd? Blijft er niet-
vergeven verscholen in mijn denkgeest?"
•Als het antwoord "ja" is, herhaal:
"Ik wil vergeven en dit anders zien."
•Voel de pijn terwijl je vergeeft.
 
 
 
 
 
 
 
 
4. Duizend Blokkades in Eén Dag
Praktijk:
•Stel een alarm in op elk uur.
•Bij elk alarm, herhaal:
"Ik laat dit uur los. Ik laat geen enkel uur zijn schaduw werpen op 
het volgende uur. Ik blijf ongebonden, in eeuwige vrede."
•Laat bewust alles wat in het voorgaande uur is gebeurd.


5. De Woorden Van Verlossing: Bij Elke Ongerustheid
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag ongerustheid, zorg of lijden 
verdwijnen, herhaalt onmiddellijk:
"Ik zal vergeven en dit zal verdwijnen."
•Let op hoe de situatie verandert – of hoe jouw 
waarneming ervan verandert.
 
6. God Wil Niet Dat Je Lijdt
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag de dag, onthoud jezelf:
"God ziet niet graag dat ik zo lijd. Hij wil mij helpen mezelf te 
vergeven. Hij wil dat geen enkele niet-vergevende gedachte 
ongecorrigeerd blijft."
•Herhaal:
"God wil dat ik vrij ben. Ik aanvaard Zijn Wil."
 
7. Geen Dag, Geen Minuut, Geen Ogenblik Langer
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag gekozen bent om de vergeving 
uit te stellen, herhaal:
"Ik probeer genade niet nog een dag, nog een minuut, nog een 
moment langer tegen te houden. Ik wil met gezwinde spoed naar mijn 
Vaders huis gaan."
•Vergeef onmiddellijk, zonder uitstel.


8. Laat Alles Los Wat Je Hebt Opgespaard
Praktijk:
•Maak een lijst van alle grieven, pijnen en zorgen die je 
hebt "opgespaard om zelf te regelen."
•Geef ze één voor één aan God:
"Ik geef dit aan U. U kent de manier om te kijken zodat het 
verdwijnt. Waarheid is Uw boodschap, waarheid is Uw les."
•Brand de lijst (letterlijk of symbolisch) en laat alles los.
 
 
 
 
 
 
 
 
9. De Kleine Stapjes Naar God
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag een kans krijgt om te vergeven, 
onthoud jezelf:
"Dit is een kleine stap naar God. God Zelf zal de laatste stap 
zetten. Ik weiger deze kleine stap niet."
•Zet de stap bewust, met vreugde.
 


10. Avondritueel: De Sleutel Die Je Hebt Gebruikt (10–
15 minuten)
Praktijk:
•Reflecteer op je dag:
•Welke blokkades heb je overwonnen?
•Hoe vaak heb je de woorden gebruikt: "Ik zal 
vergeven en dit zal verdwijnen" ?
•Hoe vaak heb je pijn als werkelijk gezien – en hoe 
vaak heb je hem verloren?
•Sluit af met het gebed:
"Vader, dank U dat U me vandaag succesvol de ene les te leren: 
Vergeef, en ik zal dit anders zien. Ik heb de sleutel in handen. Morgen 
zal ik hem opnieuw gebruiken. Amen."
 
 
 


 
Les 194
“Ik leg de toekomst in Gods Handen.”
 
 
 
 
In Zijn Handen
 
Vandaag zet ik een reuzenstap.
Zo groot dat ik vlak voor de Hemel sta,
het doel in zicht,
alle tekortkomingen achter mij.
 
Ik leg de toekomst in Gods Handen.
 
Op geen enkel moment wordt pijn ervaren.
Op geen enkel moment kan verdriet worden aanbeden.
Op geen enkel moment kan iemand overlijden.
 
Elk moment dat aan God wordt gegeven,
is een moment van bevrijding.
 


 
 
 
De toekomst is bevrijd.
Het verleden is voorbij.
Het heden is los van zijn nalatenschap van ellende.
 
Elk moment dat de slaaf van de tijd was,
wordt een heilig moment.
 
Welke zorg kan mij overvallen?
Waaraan kan ik lijden?
Wat kan mij samenbrengen?
 
Ik heb mijn toekomst in Gods liefdevolle Handen gelegd.
 
Ik ben vrij om opnieuw te kiezen.
Ik ben vrij om van gedachten te veranderen.
 
In Gods Handen rust ik onverstoorbaar,
er is zeker dat alleen het goede tot mij kan komen.
 
De wereld is niet langer mijn vijand.
Ik heb eerder gekozen voor haar vriend te zijn.
 
 
 


Uitgebreid Commentaar
 
A. Een Reuzenstap Naar Snelle Verlossing
Les 194 begint met een krachtige verklaring:
"Het idee van vandaag zet opnieuw een stap naar een snelle 
verlossing, en het is zonder meer een reuzenstap! Zo groot is de 
afstand die hij overbrugt dat hij je vlak voor de Hemel neerzet, met 
het doel in zicht en de belemmeringen achter je.”
Wat maakt dit idee zo krachtig?
Door de toekomst in Gods Handen te leggen:
	Overbruggen we een enorme afstand in één keer

	Komen we vlak voor de Hemel te staan

	Hebben we het doel in zicht

	Liggen alle beperkingen achter ons

De vraag die de les stelt:
"Hoe ver zijn we nu vooruitgegaan, weg van de aarde vandaan! 
Hoe dicht naderen we ons doel! Hoe kort is de reis die we nog moeten 
afleggen!”
 
B. Wat Je Achter Je Laat
Wanneer je het idee van vandaag betaalt, laat je het volgende 
achter:
"Accepteer het idee van vandaag en jij hebt alle angst, alle 
afgronden van de hel, alle zwarte neerslachtigheid, gedachten aan 
zonde, en de verwoesting teweeggebracht door schuld, achter je 
gelaten.”


Tabel: Wat Wordt Achtergelaten

 
Het resultaat:
"Jij bent verlost, en jouw verlossing wordt zo het geschenk dat jij 
de wereld schenkt omdat jij hebt ontvangen.”
 
C. Op Geen Enkel Moment
Les 194 brengt een radicale visie op tijd:
"Op geen enkel moment wordt neerslachtigheid gevoeld, pijn 
ervaren of verlies gezien. Op geen enkel moment kan verdriet op een 
troon worden gezet en trouw worden aanbeden. Ja, op geen enkel 
moment zelfs kan iemand sterven.”
Wat betekent dit?
Wanneer elk moment aan God wordt gegeven:
•Geen neerslachtigheid wordt gevoeld
	Wat je achter je laat
	Wat je ontvangt

	Alle angst
	Vrede

	Afgronden van de hel
	De Hemelpoort

	Zwarte neerslachtigheid
	Vreugde

	Gedachten aan zonde
	Onschuld

	Verwoesting door schuld
	Bevrijding

	Gevangenschap van de 
wereld
	Vrijheid voor de 
wereld




•Geen pijn wordt ervaren
•Geen verlies wordt gezien
•Geen verdriet kan worden aanbeden
•Niemand kan sterven
De belofte:
"En zo is elk moment dat aan God gegeven wordt terwijl het 
voorbijgaat, met het volgende al aan Hem gegeven, een moment van 
jouw bevrijding van droefheid en pijn, ja zelfs van de dood.”
 
D. Verleden, Heden en Toekomst Zijn Eén
De les onthult een diepe waarheid over tijd:
"God heeft jouw toekomst in handen zoals Hij jouw verleden en 
heden in handen heeft. Ze zijn één voor Hem en dus zouden ze voor 
jou één moeten zijn.”
Maar in deze wereld:
"Maar in deze wereld lijkt de voortgang van de tijd nog steeds 
werkelijkheid. En dus wordt jou niet gevraagd het ontbreken van 
opeenvolging, dat feitelijk in de tijd te vinden is, te begrijpen.”
Wat wordt er dan wel van je gevraagd?
"Jou wordt alleen gevraagd de toekomst los te laten en in Gods 
Handen te leggen.”
Het resultaat:
"En je zult door je ervaring ontdekken dat je het verleden en het 
heden eveneens in Zijn Handen hebt gelegd, want het verleden zal jou 
niet meer straffen en angst voor de toekomst zal nu zonder betekenis 
zijn.”


Tabel: De Transformatie Van Tijd

 
E. Bevrijd De Toekomst
De les roept op:
"Bevrijd de toekomst. Want het verleden is voorbij en dat wat 
heden is wordt – bevrijd van zijn nalatenschap van ellende en 
verdriet, van verlies en pijn – het ogenblik waarop de tijd ontsnapt 
aan de onderworpenheid aan illusies waarbinnen hij zijn 
meedogenloze, onvermijdelijke koers volgt.”
Wat gebeurt er dan?
"Dan wordt elk ogenblik dat slaaf was van de tijd in een heilig 
ogenblik getransformeerd, wanneer het licht dat in Gods Zoon 
verborgen werd gehouden, bevrijd wordt om de wereld te zegenen.”
Het einde:
	Voor je de 
toekomst loslaat
	Nadat je de toekomst in 
Gods Handen legt

	Het straft je
	Het verleden straft je niet meer

	Angst voor de 
toekomst beheerst je
	Angst voor de toekomst is 
zonder betekenis

	Het heden draagt de 
nalatenschap van 
ellende
	Het heden is bevrijd van zijn 
nalatenschap

	Tijd volgt zijn 
medeogenloze koers
	Tijd ontsnapt aan de 
verborgenheid aan illusies

	Ogenblikken zijn 
slaven van tijd
	Ogenblikken worden heilige 
tikken




"Nu is hij vrij en al zijn glorie straalt op een wereld die samen met 
hem is bevrijd om in zijn heiligheid te delen."

F. De Bevrijding Die Het Werkelijk Is
De les nodigt uit:
"Als je de les voor vandaag kunt zien als de bevrijding die ze 
werkelijk is, zul jij niet verstandigen om je zo consequent mogelijk in 
te zetten om die tot een deel van jou te maken.”
Hoe maak je het tot een deel van je?
"Naarmate ze de heersende gedachte in je denkgeest wordt, een 
gewoonte in jouw probleem-oplossend repertoire, een manier om snel 
op verleidingen te reageren, breid je tot de wereld uit wat jij hebt 
geleerd.”
Het resultaat:
"En wanneer jij in alles verlossing leert zien, zal de wereld zien dat 
ze verlost is.”
 
G. Welke Zorg Kan Hem Overvallen?
De les stelt een reeks retorische vragen:
"Welke zorg kan hem overvallen die zijn toekomst in Gods 
liefdevolle Handen legt? Waaraan kan hij lijden? Wat kan hem pijn 
doen of een ervaring van verlies bezorgen? Wat kan hij vrezen? En 
wat kan hij anders dan met liefde bezien?”
Het antwoord is duidelijk: niets.
Waarom?
"Want hij die ontkomen is aan alle angst voor pijn in de toekomst, 
heeft zijn weg gevonden naar vrede in het nu, en heeft de zekerheid 


gevonden dat er voor hem wordt gezorgd, een zekerheid die nooit 
door de wereld kan worden bedreigd.”
En nog meer:
"Hij is er zeker van dat ofschoon zijn waarneming onjuist kan 
zijn, het die nooit aan correctie zal ontbreken. Hij is vrij om opnieuw 
te kiezen wanneer hij misleid is geweest, om van gedachten te 
veranderen wanneer hij vergissingen heeft begaan."

H. De Herinnering Van God Terugbrengen
De les:
"Leg dan jouw toekomst in Gods Handen. Want zo roep jij de 
herinnering van Hem op terug te keren, en al je gedachten over zonde 
en kwaad te vervangen door de waarheid van de liefde.”
De vraag:
"Denk je dat de wereld daar niet bij zou winnen en ieder levend 
schepsel niet zou reageren met een genezen waarneming?”
Het mechanisme:
"Wie zich aan God toevertrouwt, heeft ook de wereld in die 
Handen gelegd waartoe hij zichzelf voor troost en veiligheid heeft 
gewend. Hij legt de ziekelijke illusies van de wereld samen met de 
zijne terzijde en biedt beide vrede aan."

I. Daadwerkelijk Verlost
De les overtuigend met een krachtige bevestiging:
"Nu zijn we daadwerkelijk verlost. Want in Gods Handen rusten 
we onverstoorbaar, er zeker van dat alleen het goede tot ons komen 
kan.”
Wat als we het?


"Als we het vergeten, zullen we zachtjes worden gerustgesteld. Als 
we een niet-vergevende gedachte accepteren, zal die snel door de 
weerspiegeling van de liefde worden vervangen. En als we in de 
verleiding komen aan te vallen, zullen we een beroep doen op Hem die 
waakt over onze rust, om voor ons de keuze te maken die de 
verleiding ver achter zich laat.”
Het resultaat:
"De wereld is niet meer onze vijand, want we hebben ervoor 
gekozen haar vriend te zijn."

Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
Voorbereiding
•Zoek een rustige plek waar je kunt zitten.
•Leg je handen open in je schoot – symbolisch open om te 
ontvangen en los te laten.
•Sluit je ogen en adem rustig: 4 tellen in, 4 tellen vast, 4 
tellen uit, 4 tellen wachten.
•dit drie keer.
 
DEEL 1: Een Reuzenstap (5–7 minuten)
Stap 1: Erken de magnitude
Herhaal innerlijk:
"Het idee van vandaag zet een reuzenstap. Zo groot dat ik vlak 
voor de Hemel sta, met het doel in zicht en de tekortkomingen achter 
mij."
Adem rustig. Voel de grootheid van deze stap.


Stap 2: Visualisatie
Stel je voor:
•Je staat aan het einde van een lange weg.
•Achter je liggen alle fouten: angst, schuld, zonde, 
neerslachtigheid.
•Voor je ligt de Hemelpoort – dichtbij, binnen handbereik.
•Het licht van de Hemel schijnt al op je gezicht.
Stap 3: De vraag
Herhaal innerlijk:
"Hoe ver ben ik vooruitgegaan! Hoe dicht ben ik bij mijn doel! Hoe 
kort is de reis die ik nog moet afleggen!"
Adem. Voel de nabijheid van thuis.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 2: Op Geen Enkel Moment (7–10 minuten)
Stap 1: De radicale visie
Herhaal innerlijk:
"Op geen enkel moment wordt pijn ervaren. Op geen enkel 
moment kan verdriet worden aanbeden. Op geen enkel moment kan 
iemand sterven."
Adem rustig. Laat deze woorden resoneren.
Stap 2: Geef elk moment aan God
Visualiseer:
•Elk moment van je dag — verleden, heden, toekomst — 
als een kostbare parel.


•Je legt elke parel in Gods Handen.
•Terwijl je dit doet, worden de parels licht – ze stralen.
Herhaal bij elke parel die je geeft:
"Dit moment geef ik aan God. Het is een moment van bevrijding 
van droefheid en pijn."
Stap 3: De transformatie
Adem rustig. Voel hoe elk moment dat je geeft, bevrijd wordt.
Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 3: Verleden, Heden en Toekomst Zijn Eén (5–7 
minuten)
Stap 1: De waarheid over tijd
Herhaal innerlijk:
"God heeft mijn toekomst in handen zoals Hij mijn verleden en 
heden in handen heeft. Ze zijn één voor Hem."
Adem rustig.
Stap 2: Leg de toekomst los
Visualiseer:
•Al je zorgen over de toekomst – wat als dit gebeurt? wat 
gebeurt er?
•Zie ze als zware stenen die je draagt.
•Leg elke steen één voor één in Gods Handen.
Herhaal bij elke steen:
"Ik leg de toekomst in Gods Handen. Ik leg deze zorg in Gods 
Handen."


Stap 3: De ontdekking
Herhaal innerlijk:
"Door mijn ervaring ontdek ik dat ik het verleden en het heden 
gelijk in Gods Handen heb gelegd. Het verleden straft me niet meer. 
Angst voor de toekomst is zonder betekenis."
Adem. Voel de bevrijding.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 4: Bevrijd De Toekomst (7–10 minuten)
Stap 1: De Toekomst
Herhaal innerlijk:
"Ik bevrijd de toekomst. Het verleden is voorbij. Het heden wordt 
bevrijd van zijn nalatenschap van ellende."
Adem rustig.
Stap 2: Heilig ogenblik
Visualiseer:
•De tijd die voorheen als een ketting aanvoerde — elk 
opgewonden gebonden aan de vorige.
•Nu zie je hoe elk moment loskomt, licht wordt, begint te 
stralen.
•Elk moment wordt een heilig moment.
Herhaal innerlijk:
"Elk moment dat slaaf was van de tijd wordt nu in een heilig 
ogenblik getransformeerd. Het licht in mij wordt bevrijd om de wereld 
te zegenen."


Stap 3: De glorie
Adem rustig. Voel je eigen glorie stralen.
Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 5: Welke Zorg Kan Mij Overvallen? (5–7 minuten)
Stap 1: De vragen
Herhaal innerlijk, langzaam:
"Welke zorg kan mij overvallen? Waaraan kan ik lijden? Wat kan 
mij pijn doen? Wat kan ik genezen?"
Adem bij elke vraag. Voel het antwoord: niets.
Stap 2: De zekerheid
Herhaal innerlijk:
"Ik heb mijn weg gevonden naar vrede in het nu. Ik heb de 
zekerheid gevonden dat er voor mij wordt geleverd - een zekerheid die 
nooit door de wereld kan worden bedreigd."
Stap 3: De vrijheid
Herhaal innerlijk:
"Ik ben vrij om opnieuw te kiezen. Ik ben vrij om van gedachten te 
veranderen. Mijn waarneming zal nooit aan gecorrigeerde fouten."
Adem. Voel de vrijheid.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 6: In Gods Handen (5–7 minuten)
Stap 1: De bevestiging


Herhaal innerlijk:
"Nu ben ik werkelijk verlost. In Gods Handen rust ik 
onverstoorbaar, er zeker van dat alleen het goede tot mij komen kan."
Adem rustig.
Stap 2: Visualisatie
Stel je voor:
•Je rust in Gods Handen – grote, liefdevolle, warme 
handen.
•Je voelt je volledig veilig, volledig beschermd.
•Niets kan je deren.
Stap 3: De vriendschap
Herhaal innerlijk:
"De wereld is niet langer mijn vijand. Ik heb ervoor gekozen haar 
vriend te zijn."
Adem. Voel liefde voor de wereld.
Stilte: 3 minuten.
 
Afsluiting
Adem drie keer diep in en uit.

Herhaal één keer:
"Ik leg de toekomst in Gods Handen."
Open je ogen langzaam.

Neem de vrede met je mee in je dag.
 
 


[image: fill-image-24.png][image: border-image-24.png]Gebed
Vader,
Vandaag leg ik de toekomst in Uw Handen.
Ik weet dat U mijn verleden, heden en toekomst in 
Handen hebt.

Ze zijn één voor U.
Ik laat alle angst, alle afgronden van de hel,

alle neerslachtigheid en schuld achter mij.
Op geen enkel moment wordt pijn ervaren.

Op geen enkel moment kan verdriet worden aanbeden.
Elk moment dat ik aan U geef,

wordt een moment heilig.
Welke zorg kan mij overvallen?

Waaraan kan ik lijden?

Wat kan ik combineren?
In Uw Handen rust ik onverstoorbaar,

er is zeker dat alleen het goede tot mij kan komen.
Als ik het vergeet, zult U mij rustig geruststellen.

Als ik aanval, zul je voor mij kiezen.
De wereld is niet langer mijn vijand.

Ik heb eerder gekozen voor haar vriend te zijn.
Amen.
 
 
 


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
 
1. Ochtendritueel: Leg De Toekomst Los (10–15 minuten)
Praktijk:
•Zit stil en herhaal:
"Vandaag leg ik de toekomst in Gods Handen. Dit is een 
reuzenstap die mij vlak voor de Hemel neerzet."
•Maak een lijst van alle zorgen over de toekomst die je 
hebt:
•Wat als…?
•Hoe zal…?
•Waarom zou…?
•Leg elke zorg bewust in Gods Handen. Zeg bij elke zorg:
"Deze zorg leg ik in Gods Handen. Hij heeft mijn toekomst zoals 
Hij mijn verleden en heden heeft."
•Blijf 5 minuten in stilte zitten.
 
 
 
 
 
 
 
 


2. Op Geen Enkel Moment: Geef Elk Uur Aan God
Praktijk:
•Stel een alarm in op elk uur.
•Bij elk alarm stoppen en herhalen:
"Dit moment geef ik aan God. Op dit moment wordt geen pijn 
ervaren. Op dit moment kan niemand sterven. Dit is een moment van 
bevrijding."
•Adem drie keer rustig.
•Ga verder met je dag.
 
 
 
 
 
 
 
 
3. Wanneer Angst Voor De Toekomst Opkomt
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag angst voor de toekomst voelt, 
stop onmiddellijk en herhaal:
"Ik leg de toekomst in Gods Handen. Angst voor de toekomst is nu 
zonder betekenis."
•Adem rustig. Voel de angstoplossing.


4. Bevrijd Het Verleden Door De Toekomst Los Te Laten
Praktijk:
•Wanneer het verleden je vandaag straft (schuldgevoelens, 
spijt, woede), onthoud jezelf:
"Door de toekomst in Gods Handen te leggen, heb ik ontdekt dat 
ik het verleden ook in Zijn Handen heb gelegd. Het verleden straft me 
niet meer."
•Herhaal:
"Het verleden is voorbij. Ik leg het in Gods Handen."
 
 
 
 
 
5. Transformeer Gewone Ogenblikken in Heilige 
Ogenblikken
Praktijk:
•Kies drie momenten vandaag — gewone, gewone 
momenten (een kopje koffie, een wandeling, wachten in de 
rij).
•Bij elk moment, herhaal innerlijk:
"Dit moment dat slaaf was van de tijd wordt nu in een heilig 
ogenblik getransformeerd. Het licht in mij wordt bevrijd om de wereld 
te zegenen."
•Voel het moment stralen.
 


6. Welke Zorg Kan Mij Overvallen?
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag zorgen maakt, stop en stel jezelf 
de vragen:
"Welke zorg kan mij overvallen? Waaraan kan ik lijden? Wat kan 
mij pijn doen? Wat kan ik genezen?"
•Herhaal :
"Niets. Want ik heb mijn toekomst in Gods liefdevolle Handen 
gelegd."
 
 
 
 
 
 
7. Maak Het Tot Een gewoonte
Praktijk:
•Wanneer je vandaag een probleem tegenkomt, maak het 
een standaard om onmiddellijk te zeggen:
"Ik leg dit in Gods Handen."
•Niet als een vlucht, maar als een bewuste keuze om te 
vertrouwen.
•Laten we eens kijken hoe dit een deel van je probleem-
oplossend repertoire wordt.
 


8. Vrij Om Te Kiezen
Praktijk:
•Wanneer je vandaag een vergissing maakt of misleidt 
wordt, onthoud jezelf:
"Ik ben vrij om opnieuw te kiezen. Ik ben vrij om van gedachten te 
veranderen. Mijn waarneming zal nooit aan gecorrigeerde fouten."
•Kies opnieuw, zonder schuldgevoel.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
9. De Wereld Als Vriend
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag de wereld als vijand ziet 
(bedreiging, gevaar, aanval), stop en herhaal:
"De wereld is niet langer mijn vijand. Ik heb ervoor gekozen haar 
vriend te zijn. Door mij in Gods Handen te leggen, heb ik ook de 
wereld in die Handen gelegd."
•Voel de vijandschap opgelost.
 


10. Avondritueel: In Gods Handen Rusten (10–15 
minuten)
Praktijk:
•Reflecteer op je dag:
•Hoe vaak heb je de toekomst in Gods Handen 
gelegd?
•Welke zorgen heb je verloren?
•Welke momenten zijn heilige ogenblikken 
geworden?
•Sluit af met het gebed:
"Vader, dank U dat ik vandaag de toekomst in Uw Handen heb 
gelegd. Nu rust ik onverstoorbaar in Uw Handen, er zeker van dat 
alleen het goede tot mij komen kan. Als ik het morgen vergeet, zult U 
mij voorzichtig geruststellen. De wereld is niet langer mijn vijand. Ik 
heb ervoor gekozen haar vriend te zijn. Amen."
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Les 195
“Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga.”
 
 
 
 
 
De Weg Van Dankbaarheid
 
Dankbaarheid is moeilijk te leren
voor wie de wereld verkeerd onderzocht.
 
Maar ik heb geen reden tot dankbaarheid
omdat een ander meer prijs dan ik.
 
Ik ben mijn dankbaarheid alleen verschuldigd
aan Hem die elke oorzaak van leed liet verdwijnen.
 
Liefde maakt geen vergelijkingen.
Dankbaarheid kan alleen geselecteerd worden
als die met liefde geschiedt.
 


 
Laat mijn broeders hun vermoeide hoofd
tegen mijn schouders leggen.
Ik zeg dank voor hen.
 
Als ik naar de vrede wil,
kan ik die vinden,
opent de weg zich voor mij.
 
Haat wordt vergeten
wanneer ik naast me neerleg.
 
Wanneer mijn beeld totaal is,
zal ik totaal dankbaar zijn.
 
Alles is mij gegeven.
God heeft voor mij gezorgd
en mij Zijn Zoon genoemd.
 
Kan er meer zijn?
 
Dankbaarheid gaat hand in hand met liefde.
Gods dankbaarheid tegenover mij
is één met de mijne tegenover Hem.
 
Liefde kan geen andere weg gaan
dan de weg van dankbaarheid.


Uitgebreid Commentaar
A. Valse Dankbaarheid versus Ware Dankbaarheid
Les 195 begint met een scherpe kritiek op valse dankbaarheid:
“Dankbaarheid is een les die moeilijk te leren valt voor hen die de 
wereld verkeerd bekijken. Wat ze hoogstens kunnen doen is zichzelf 
beschouwen als beter af dan anderen. En ze proberen tevreden te zijn, 
omdat een ander meer lijkt te lijden dan zij.”
Het oordeel van de les:
"Hoe armzalig en kleinerend zijn zulke gedachten! Want wie heeft 
reden tot dankbaarheid waar anderen minder reden hebben? En wie 
zou minder kunnen lijden omdat hij een ander meer ziet lijden?”

Tabel: Valse Dankbaarheid versus Ware Dankbaarheid
	Valse dankbaarheid
	Ware dankbaarheid

	Ik ben dankbaar omdat ik 
beter af ben dan een ander
	Ik ben dankbaar aan Hem die 
elke oorzaak van leed liet 
verdwijnen

	Ik ben tevreden omdat een 
ander meer componenten
	Ik ben dankbaar voor de 
bevrijding van alle levenden

	Ik vergelijk mezelf met en 
kom er anderen goed vanaf
	Ik maak geen vergelijkingen

	Mijn dankbaarheid is 
gebaseerd op schaarste
	Mijn dankbaarheid is 
gebaseerd op overvloed

	Ik ben dankbaar voor wat ik 
heb dat anderen niet 
hebben
	Ik ben dankbaar dat niets dat 
leeft van mij gescheiden is




De conclusie:
"Jij bent je dankbaarheid alleen aan Hem verschuldigd die elke 
oorzaak van leed over heel de wereld liet verdwijnen."

B. Het Onfeilbare Middel
De les wijzen op de waanzin van twee uitersten:
"Het is waanzinnig om vanwege lijden dank te zeggen. Maar het is 
even waanzinnig om niet dankbaar te zijn jegens Degene die jou het 
onfeilbare middel aanreikt waardoor alle pijn wordt genezen en lijden 
wordt vervangen door gelach en geluk.”
Wat is dit onfeilbare middel?
Het zijn de stappen die God aangegeven – de weg van 
vergeving, de weg van liefde.
De vraag:
"Evenmin zouden zij die zelfs maar ten dele bij hun verstand zijn, 
kunnen weigeren de stappen te zetten die Hij aangeeft en de weg te 
volgen die Hij voor hen uitzet, om zo uit een gevangenis te 
ontsnappen waarvan ze dachten dat die geen deur bezat naar de 
bevrijding die zij nu zien."

C. Je Broeder Als Vijand
De les beschrijft de waanzinnige perceptie van de ego-
denkgeest:
"Je broeder is je ‘vijand’, omdat jij in hem de rivaal voor jouw 
vrede ziet, een plunderaar die zijn vreugde van jou rooft en jou met 
niets anders achterlaat dan een donkere wanhoop, zo bitter en 
meedogenloos dat er geen hoop overblijft.”
Het resultaat:


"Nu is wraak het enige wat er nog te wensen valt. Nu kun je 
slechts proberen hem neer te halen om samen met jou, even nutteloos 
als jijzelf, neer te liggen in de dood, met even weinig in zijn graaiende 
vingers als in de jouwe.”
Dit is het denksysteem van de wereld: een nulsom-spel waarin 
de winst van de één het verlies van de ander is.
 
D. Liefde Maakt Geen Vergelijkingen
De les presenteert het alternatief:
"Je biedt God jouw dankbaarheid niet aan omdat je broeder meer 
slaaf is dan jij, noch zou je verstandigerwijze in woede kunnen 
ontsteken als hij vrijer lijkt te zijn. Liefde maakt geen vergelijkingen. 
En dankbaarheid kan alleen oprecht zijn als die met liefde geschiedt.”
De reden:
"We danken God onze Vader dat in ons alle dingen hun vrijheid 
zullen vinden. Het zal nooit zo zijn dat sommige worden bevrijd, 
terwijl andere gebonden blijven. Want wie kan in de naam van liefde 
marchanderen?”
Tabel: Het Ego-Denksysteem versus Het Liefdesysteem
	Het ego-
denksysteem
	Het liefdesysteem

	Jouw broeder is jouw 
vijand
	Jouw broeder is 1 met jou

	Hij rooft jouw vreugde
	In hem vind jij jouw vreugde

	Wraak is het enige 
wat te wensen valt
	Bevrijding is het enige wat te 
wensen valt





 
E. Ruimte Maken Voor Allen
De les roept op tot universele dankbaarheid:
"Zeg daarom dank, maar in oprechtheid. En laat jouw 
dankbaarheid ruimte maken voor allen die samen met jou willen 
ontsnappen: de zieken, de zwakken, de behoeftigen en de angstigen, 
en zij die rouwen om een ogenschijnlijk verlies of die schijnbare pijn 
voelen, die kou of honger lijden, of die de weg van de haat en het pad 
van de dood gaan.”
De boodschap:
"Al dezen gaan met jou mee. Laten we onszelf niet met hen 
vergelijken, want zo splitsen we hen af van onze gewaarwording van 
de eenheid die wij met hen delen, zoals zij die noodzakelijkerwijs 
delen met ons."

F. We Danken Voor Eén Ding
De les kristalliseert de essentie van dankbaarheid:
"We danken onze Vader voor maar één ding: dat we van niets dat 
leeft gescheiden zijn, en daarom één zijn met Hem. En we verheugen 
ons erover dat er nooit uitzonderingen kunnen worden gemaakt die 
onze heelheid zouden verminderen, of onze functie zouden schaden of 
veranderen om Diegene compleet te maken die Zelf compleetheid is.”
	Sommigen worden 
bevrijd, andere blijven 
gebonden
	Alle dingen vinden samen hun 
vrijheid

	Liefde marchandeert
	Liefde maakt geen 
vergelijkingen

	Dankbaarheid is 
voorwaardelijk
	Dankbaarheid is totaal




De conclusie:
"Wij zeggen dank voor al wat leeft, want anders zeggen we dank 
voor niets en verzuimen we Gods gaven aan ons te herkennen."

G. Laat Hen Hun Hoofd Tegen Onze Schouders Leggen
Een van de mooiste passages van de les:
"Laat onze broeders dan hun vermoeide hoofd tegen onze 
schouders leggen, terwijl ze een poosje rusten. We zeggen dank voor 
hen. Want als we hen naar de vrede kunnen leiden die wij willen 
vinden, opent de weg zich uiteindelijk voor ons.”
Het mechanisme:
Door anderen te helpen de vrede te vinden, vinden wij onze 
eigen vrede.
Het resultaat:
"Een aloude deur zwaait opnieuw vrij open, een sinds lang 
vergeten Woord weerklinkt weer in onze herinnering en neemt in 
klaarheid toe zodra we opnieuw bereid zijn te luisteren."

H. Ga Dankbaar De Weg Van De Liefde
De les geven de opdracht:
"Ga dus dankbaar de weg van de liefde. Want haat is vergeten 
wanneer we vergelijkingen naast ons neerleggen. Wat rest er nog als 
blokkade voor vrede?”
De angst voor God wordt opgeheven:
"De angst voor God is nu eindelijk opgeheven, en we vergeven 
zonder te vergelijken. Op die manier kunnen we er niet voor kiezen 
sommige dingen over het hoofd te zien, en toch andere dingen vast te 
houden, nog steeds als ‘zonden’ achter slot en grendel opgeborgen.”


De belofte:
"Wanneer jouw vergeving totaal is, zul jij totaal dankbaar zijn, 
want je zult zien dat alles recht op liefde heeft verdiend door liefdevol 
te zijn, precies zoals jouw Zelf."

I. Alles Is Ons Gegeven
De confrontatie met de bitterheid:
"Vandaag leren we aan dankbaarheid te denken in plaats van aan 
kwaadheid, kwaadaardigheid en wraak. Alles is ons gegeven. Als we 
dit weigeren in te zien, hebben we daarom nog geen recht op onze 
bitterheid en op een zelfbeeld dat ons in een oord van genadeloze 
vervolging ziet, waar we onophoudelijk gesard en slecht behandeld 
worden, zonder dat er enige gedachte of zorg aan ons of onze 
toekomst wordt besteed.”
De vervanging:
"Dankbaarheid wordt de enige gedachte waarmee we deze 
waanzinnige manier van zien vervangen. God heeft voor ons gezorgd 
en noemt ons Zoon. Kan er meer zijn?"

J. Gods Dankbaarheid Jegens Ons
De les ongebruikelijk met een opmerkelijke waarheid:
"God zegt jou, Zijn Zoon, dank dat jij bent wat jij bent: Zijn eigen 
completering en de Bron van liefde, samen met Hem. Jouw 
dankbaarheid jegens Hem is één met de Zijne jegens jou. Want liefde 
kan geen andere weg gaan dan de weg van dankbaarheid, en die 
gaan wij die de weg bewandelen naar God.”
Dit is de kern:
God is ons dankbaar. Niet wij alleen Hem. De dankbaarheid is 
parallel, want liefde en dankbaarheid zijn één.


Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
Voorbereiding
•Zoek een rustige plek waar je kunt zitten.
•Leg je handen open in je schoot – symbool van ontvangen 
en geven.
•Sluit je ogen en adem rustig: 4 tellen in, 4 tellen vast, 4 
tellen uit, 4 tellen wachten.
•Herhaal dit drie keer.
 
DEEL 1: Valse Dankbaarheid Loslaten (5–7 minuten)
Stap 1: Herken valse dankbaarheid
Herhaal innerlijk:
"Ik ben niet dankbaar omdat ik beter af ben dan een ander. Ik ben 
niet dankbaar omdat een ander meer waardevolle dan ik. Hoe 
armzalig en kleinerend zijn verschillende gedachten."
Adem rustig. Laat deze herkenning doordringen.
Stap 2: Onderzoek je eigen dankbaarheid
Vraag jezelf:
•Wanneer heb ik mij dankbaar gevoeld omdat iemand 
anders het gelijkwaardig had?
•Wanneer heb ik vergeleken gemaakt om mij beter te 
voelen?
Noem deze momenten innerlijk bij naam, zonder oordeel.
Stap 3: De corrigeren
Herhaal innerlijk:


"Ik ben mijn dankbaarheid alleen verschuldigd aan Hem die elke 
oorzaak van leed over heel de wereld liet verdwijnen. Liefde maakt 
geen vergelijkingen."
Adem rustig. Voel de bevrijding.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 2: Liefde Maakt Geen Vergelijkingen (7–10 minuten)
Stap 1: Geen vergelijkingen meer
Herhaal innerlijk:
"Liefde maakt geen vergelijkingen. Dankbaarheid kan alleen valide 
zijn als die met liefde geschiedt."
Adem rustig.
Stap 2: Visualisatie
Stel je voor:
•Je staat op een open veld.
•Om je heen staan alle mensen die je kent — familie, 
vrienden, collega's, vreemden.
•Je ziet ze niet langer als beter of vervangen dan jij.
•Je ziet ze zoals ze werkelijk zijn: één met jou.
Stap 3: De bevestiging
Herhaal innerlijk:
"In mij zullen alle dingen hun vrijheid vinden. Het zal nooit zo 
zijn dat sommige bevrijd worden, terwijl andere gebonden blijven. Wil 
je wie kan in de naam van liefde marchanderen?"
Adem. Voel de eenheid.
Stilte: 3 minuten.


DEEL 3: Ruimte Maken Voor Allen (5–7 minuten)
Stap 1: Open je hart
Herhaal innerlijk:
"Ik laat mijn dankbare ruimte maken voor allen die samen met 
mij willen verliezen: de zieken, de moeilijke mensen en de angstigen."
Adem rustig.
Stap 2: Visualisatie
Stel je voor:
•Je hart opent zich als een deur.
•Eén voor één komt ze binnen: de zieken, de moeilijken, 
de angstigen, zij die rouwen, zij die de weg van de haat 
gaan.
•Je verwelkomt hen allemaal zonder onderscheid.
Stap 3: De eenheid
Herhaal innerlijk:
"Al dezen gaan met mij mee. Ik vergelijk mezelf niet met hen, 
want zo zou ik hen afscheiden van de eenheid die wij delen."
Adem. Voel de eenheid.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 4: Laat Hen Hun Hoofd Tegen Mijn Schouders Leggen 
(7–10 minuten)
Stap 1: De uitnodiging
Herhaal innerlijk:


"Laat mijn broeders hun vermoeide hoofd tegen mijn schouders 
leggen, terwijl ze een poosje rusten. Ik zeg dank voor hen."
Adem rustig.
Stap 2: Visualisatie
Stel je voor:
•Iemand die je kent en die moe is, verdrietig, uitgeput.
•Hij of zij komt naar je toe en legt zijn/haar hoofd tegen je 
schouder.
•Je voelt het gewicht van hun vermoeidheid.
•Je zegt innerlijk: "Rust maar. Ik ben hier."
Stap 3: De weg opent zich
Herhaal innerlijk:
"Als ik naar de vrede kan leiden die ik wil vinden, opent de weg 
zich voor mij. Een luide deur zwaait opnieuw vrij open."
Adem. Voel de deur openen.
Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 5: Wanneer Mijn Vergeving Totaal Is (5–7 minuten)
Stap 1: Totale vergeving
Herhaal innerlijk:
"Haat is vergeten wanneer ik vergelijkingen naast me neerleg. Ik 
vergeef zonder te vergelijken. Ik kies er niet voor sommige dingen over 
het hoofd te zien en toch andere dingen vast te houden."
Adem rustig.
Stap 2: De belofte


Herhaal innerlijk:
"Wanneer mijn vergeving totaal is, zal ik totaal dankbaar zijn. 
Want ik zal zien dat alles recht op liefde verdiend is door liefdevol te 
zijn, precies zoals mijn Zelf."
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 6: Gods Dankbaarheid Jegens Mij (5–7 minuten)
Stap 1: De opmerkelijke waarheid
Herhaal innerlijk, langzaam:
"God zegt mij, Zijn Zoon, dank dat ik ben wat ik ben: Zijn eigen 
completering en de Bron van liefde, samen met Hem."
Adem rustig. Laat deze woorden doordringen.
Stap 2: Wederzijdse dankbaarheid
Herhaal innerlijk:
"Mijn dankbaarheid tegenover God is één met de Zijne tegenover 
mij. Want liefde kan geen andere weg gaan dan de weg van 
dankbaarheid."
Stap 3: De weg
Visualiseer:
•Een lichte weg die zich voor je samenvatting.
•Deze weg is gemaakt van dankbaarheid.
•God loopt naast je op deze weg.
•Jullie zijn dankbaar voor elkaar.
Adem. Voel de vreugde.
Stilte: 3 minuten.


[image: fill-image-25.png][image: border-image-25.png]Afsluiting
Adem drie keer diep in en uit.

Herhaal één keer:
"Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga."
Open je ogen langzaam.

Neem de dankbaarheid met je mee in je dag.
 
Gebed
Vader,
Vandaag leer ik wat ware dankbaarheid is.
Ik ben U dankbaar —

niet omdat ik beter af ben dan een ander,

maar omdat U elke oorzaak van leed liet verdwij-
nen.
Liefde maakt geen vergelijkingen.

Dankbaarheid kan alleen geselecteerd worden

als die met liefde geschiedt.
Ik dank U dat in mij

alle dingen die hun vrijheid zal vinden.
Laat mijn broeders hun vermoeide hoofd

tegen mijn schouders leggen.

Ik zeg dank voor hen.
Als ik naar de vrede wil, kan ik die

vinden,

opent de weg zich voor mij.
Ik leg vergelijkingen naast mij neer.

Ik vergeef zonder te vergelijken.


[image: fill-image-26.png][image: border-image-26.png]Alles is mij gegeven.

U heeft voor mij gezorgd

en mij Uw Zoon genoemd.
Kan er meer zijn?
Ik dank U, Vader.

En U zegt mij dank.
Onze dankbaarheid is één,

want liefde kan geen andere weg gaan

dan de weg van dankbaarheid.
Amen.
 
Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. Ochtendritueel: Ware Dankbaarheid (10–15 minuten)
Praktijk:
•Zit stil en herhaal:
"Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga. Ik ben mijn 
dankbaarheid alleen verschuldigd aan Hem die elke oorzaak van leed 
liet verdwijnen."
•Maak een lijst van valse dankbaarheid die je herkent:
•Momenten waarop je dankbaar was omdat 
iemand anders het gelijkwaardig had
•Momenten waarop je vergelijking maakte
•Leg elke vorm van valse dankbaarheid bewust neer. Zeg:
"Ik leg deze vergelijking neer. Liefde maakt geen vergelijkingen."
•Blijf 5 minuten in stilte zitten.


2. Herken Vergelijkingen En Leg Ze Neer
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag jezelf connector met een ander 
(positief of negatief), stop en herken:
"Ik maak een vergelijking. Liefde maakt geen vergelijkingen. 
Dankbaarheid kan alleen betrouwbaar zijn als die met liefde 
geschiedt."
•Herhaal:
"Ik leg deze vergelijking naast mij neer."
 
 
 
 
 
3. Maak Ruimte Voor Allen
Praktijk:
•Kies drie momenten vandaag om bewust ruimte te maken 
in je hart voor:
•De zieken
•Zij die rouwen
•Zij sterven de weg van de haat gaan
•…
•bij elk moment:
"Al dezen gaan met mij mee. Ik vergelijk mezelf niet met hen, 
want zo zou ik hen afscheiden van de eenheid die wij delen."


4. Laat Hen Hun Hoofd Tegen Je Schouders Leggen
Praktijk:
•Wanneer je vandaag iemand die moe ontmoet, verdrietig 
of geld is, bied innerlijk (of letterlijk) steun aan.
•Zeg innerlijk:
"Laat je vermoeide hoofd tegen mijn schouders rusten. Ik zeg dank 
voor jou. Want als ik jou naar de vrede kan leiden die ik wil vinden, 
opent de weg zich voor mij."
 
 
 
 
 
 
5. Vergeef Zonder Te Vergelijken
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag geeft, check of je vergelijkingen 
maakt:
•"Ik vergeef hem, maar wat hij deed was erger dan 
wat ik ooit zou doen."
•"Ik vergeef haar, maar ik zou nooit zo lage 
zakken."
•Als je vergelijkt, herkent, herhaalt:
"Ik vergeef zonder te vergelijken. Op die manier kies ik er niet voor 
sommige dingen over het hoofd te zien en toch andere dingen vast te 
houden."


6. Zeg Dank Voor Eén Ding
Praktijk:
•Driemaal vandaag, stop en herhaal:
"Ik dank mijn Vader voor maar één ding: dat ik van niets dat leeft 
gescheiden ben, en daarom één ben met Hem."
•Voel de eenheid met alles dat leeft.
 
 
 
 
 
 
 
 
7. Vervang Bitterheid Door Dankbaarheid
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag bitterheid, kwaadheid of wraak 
voelt, stop en herken:
"Ik denk aan kwaadheid in plaats van aan dankbaarheid. Alles is 
mij gegeven. Als ik dit zwaarder zie, heb ik geen recht op mijn 
bitterheid."
•Herhaal:
"Dankbaarheid wordt de enige gedachte waarmee ik deze 
waanzinnige manier van zien vervangbaar is. God heeft voor mij 
geleverd en genoemd mij Zijn Zoon. Kan er meer zijn?"


8. Totale Vergeving = Totale Dankbaarheid
Praktijk:
•Kies vandaag één persoon of situatie om totaal te 
vergeven — zonder uitzonderingen, zonder voorwaarden.
•Herhaal:
"Wanneer mijn vergeving totaal is, zal ik totaal dankbaar zijn. 
Want ik zal zien dat alles recht op liefde verdiend is door liefdevol te 
zijn, precies zoals mijn Zelf."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
9. God Is Mij Dankbaar
Praktijk:
•Driemaal vandaag, stop en laat deze waarheid tot je 
doordringen:
"God zegt mij, Zijn Zoon, dank dat ik ben wat ik ben: Zijn eigen 
completering en de Bron van liefde, samen met Hem."
•Adem rustig. Voel de wederzijdse dankbaarheid tussen 
jou en God.


10. Avondritueel: De Weg Van Dankbaarheid (10–15 
minuten)
Praktijk:
•Reflecteer op je dag:
•Hoe vaak heb ik vandaag vergelijkingen gemaakt 
— en verloren?
•Hoe vaak heb ik ruimte gemaakt voor anderen in 
mijn hart?
•Hoe vaak heb ik vergeven zonder te vergelijken?
•Heb ik ware dankbaarheid gevoeld – 
dankbaarheid met liefde?
•Sluit af met het gebed:
"Vader, dank U dat U mij vandaag de weg van dankbaarheid hebt 
geleerd. Liefde maakt geen vergelijkingen. Dankbaarheid gaat hand 
in hand met liefde. Onze dankbaarheid is één, want liefde kan geen 
andere weg gaan dan de weg van dankbaarheid. Amen."
 
 
 


 
Les 196
“Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen.”
 
 
 
 
 
 
 
 
 
De Bevrijding
 
Wanneer ik begrijp
dat ik alleen mijzelf maar kan kruisigen,
zal ik mezelf niet aanvallen.
 
Door een ander aan te vallen
val ik alleen mijzelf aan.
 
Zijn veiligheid is de mijne.
Door zijn genezing word ik zelf genezen.


 
Het ego gebruikt de waarheid
om zijn eigen leugens te redden.
Maar ik leer deze dwaze toepassingen zien
en de betekenis die ze lijken te hebben verwerpen.
 
Ik ben geen lichaam dat moet worden gekruisigd.
Ik zie het licht van de opstanding.
 
De mistroostige gedachte
dat ik anderen kan aanvallen en zelf kan ontsnappen
nagelde mij aan het kruis.
 
Maar nu zie ik:
het zijn alleen mijn eigen gedachten
die mij angst bezorgen.
 
Mijn bevrijding hangt af van mij.
 
De angst voor God verdwijnt
wanneer ik besef dat angst niet van buitenaf komt.
 
Ik heb de wereld geen leed berokkend.
Ik hoef niet bang te zijn voor haar vervolging.
 
Wat ik het meest vrees is mijn verlossing.
 


 
Ik ben sterk, en kracht is wat ik verlang.
Ik ben vrij, en om mijn vrijheid blij.
 
Er is geen Gedachte van God
die mij niet vergezelt.
 
Wanneer de angst voor God verdwenen is
resten er geen belemmeringen meer
tussen mij en de heilige vrede van God.
 
 
 
 
 
Uitgebreid Commentaar
A. De Centrale Waarheid
Les 196 begint met een fundamentele waarheid:
"Wanneer dit terdege wordt begrepen en in het volle bewustzijn 
gehouden, zul je niet proberen jezelf schade te berokkenen, of je 
lichaam tot slaaf van wraak te maken. Je zult jezelf niet aanvallen, 
en je zult beseffen dat door een ander aan te vallen jij alleen jezelf 
aanvalt."
Het resultaat:
" Je zult vrij zijn van het waanzinnige geloof dat je door een 
broeder aan te vallen zelf wordt verlost. En je zult begrijpen dat zijn 
veiligheid de jouwe is, en dat jij door zijn genezing zelf wordt 
genezen."


Tabel: Het Waanzinnige Geloof vs De Waarheid

 
B. Het Ego's Misbruik Van De Waarheid
De les waarschuwt:
"Misschien zul je eerst niet begrijpen hoe in het idee dat we 
vandaag oefenen een genade kan worden gevonden die grenzeloos is 
en alles in haar veilige bescherming houdt. Het lijkt in feite misschien 
een teken dat aan straf nooit te ontkomen valt, want het ego, onder 
druk van wat het als bedreiging ziet, is vlot met het citeren van de 
waarheid om zijn eigen leugens te redden."
Hoe het ego de waarheid verdraait:
	Het waanzinnige 
geloof
	De waarheid

	Door een ander aan te 
vallen word ik verlost
	Door een ander aan te 
vallen val ik alleen mijzelf 
aan

	Ik kan hem kwetsen en 
zelf ontsnappen
	Ik kan alleen mijzelf maar 
kruisigen

	Zijn lijden is zijn 
probleem
	Zijn lijden is mijn lijden

	Zijn gevangenschap is 
zijn keuze
	Zijn gevangenschap is mijn 
gevangenschap

	Ik moet mezelf 
verdedigen tegen hem
	Zijn veiligheid is de mijne

	Hij moet genezen 
zonder mij
	Door zijn genezing word ik 
zelf genezen




Het ego hoort: "Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen"

En zegt: "Zie je wel? Je bent schuldig! Je verdient straf! Je kunt niet 
ontsnappen!"
Maar:
"Toch kan het er niet in slagen de waarheid die het zo gebruikt te 
begrijpen. Maar jij kunt deze dwaze toepassingen leren zien en de 
betekenis die ze lijken te hebben verwerpen."
 
C. Jij Bent Geen Ego
De les leert:
"Zo leer je ook je denkgeest dat jij geen ego bent. Want de wijzen 
waarop het ego de waarheid pleegt te verdraaien zullen jou niet meer 
misleiden. Je zult niet geloven dat jij een lichaam bent dat moet 
worden gekruisigd. En je zult in het idee van vandaag het licht van de 
opstanding aanschouwen en achter alle gedachten aan kruisiging en 
dood gedachten van bevrijding en leven zien.
Tabel: Kruisiging vs Opstanding
	Gedachten aan 
kruisiging
	Gedachten van 
bevrijding

	Ik ben een lichaam
	Ik ben geest

	Ik moet worden 
gekruisigd
	Ik zie het licht van de 
opstanding

	Ik moet lijden
	Ik word bevrijd

	Ik moet sterven
	Ik leef

	Aanval brengt verlossing
	Alleen liefde brengt 
verlossing





 
D. Geen Tijd Nodig, Alleen Bereidwilligheid
De les biedt een krachtige belofte:
"Het idee van vandaag is één stap die we zetten om ons van 
slavernij naar een staat van volmaakte vrijheid te laten leiden. Laten 
we deze stap vandaag zetten, opdat we snel de weg gaan die de 
verlossing ons wijst, waarbij we elke stap in de vastgestelde volgorde 
doen, terwijl de denkgeest zijn lasten één voor één afwerpt. Hiervoor 
hebben we geen tijd nodig. Alleen bereidwilligheid. Want wat wel 
duizend jaar lijkt te vergen, kan makkelijk in maar één ogenblik 
worden gedaan door de genade van God."
Wat nodig is:
•Geen tijd
•Alleen bereidwilligheid
•De genade van God doet de rest
 
E. De Gedachte Die Jou Nagelde Aan Het Kruis
De les identificeert de wortel van alle lijden:
"De mistroostige, hopeloze gedachte dat jij anderen kunt aanvallen 
en zelf kunt ontsnappen, nagelde jou aan het kruis. Misschien leek 
het verlossing. Maar het stond slechts voor het geloof dat de angst 
voor God werkelijk is. En wat is dat anders dan de hel?"
De vraag:
"Wie kan geloven dat zijn Vader zijn doodsvijand is, gescheiden van 
hem, eropuit zijn leven te vernietigen en hem uit het universum weg te 
vagen, zonder dat de angst voor de hel hem om het hart slaat?"
	Ik ben schuldig
	Ik ben onschuldig




Het mechanisme:
	Ik geloof dat ik anderen kan aanvallen en zelf kan 

ontsnappen
	Dit geloof veronderstelt dat ik gescheiden ben van 

anderen
	Als ik gescheiden ben van anderen, ben ik ook gescheiden 

van God
	Als ik gescheiden ben van God, moet Hij mijn vijand zijn

	Dan moet ik bang zijn voor God

	Dit is de hel

 
F. De Vorm Moet Veranderen
De les legt uit waarom het zo moeilijk is deze waanzin te zien:
"Dit is de vorm van waanzin die jij gelooft als je de angstwekkende 
gedachte aanvaardt dat je een ander kunt aanvallen en zelf vrij kunt 
zijn. Zolang deze vorm niet is veranderd, is er geen hoop. Hoe zou er 
ontsnapping kunnen zijn, voor jij ziet dat dit in elk geval volslagen 
onmogelijk moet zijn?
Het probleem:
"De angst voor God is iets werkelijks voor ieder die denkt dat deze 
gedachte waar is. En hij zal er de dwaasheid niet van zien, of zelfs 
maar zien dat die gedachte er is, zodat het mogelijk zou worden die 
in twijfel te trekken."
 
G. De Verantwoordelijkheid Terugnemen
De les beschrijft het proces:


"Om die überhaupt in twijfel te trekken moet eerst de vorm van 
die gedachte tenminste zoveel worden veranderd dat de angst voor 
vergelding kan afnemen, en moet de verantwoordelijkheid weer in 
bepaalde mate worden teruggegeven aan jou. Van daaruit kun je 
tenminste overwegen of je langs dit pijnlijke pad voort wilt gaan. 
Totdat deze omslag is volbracht, kun jij niet zien dat het slechts je 
eigen gedachten zijn die jou angst bezorgen, en dat jouw bevrijding 
afhangt van jou."
De stappen:
	De vorm veranderen: "Ik kan alleen mijzelf maar 

kruisigen"
	De angst voor vergelding neemt af

	Ik neem de verantwoordelijkheid terug

	Ik zie dat het mijn eigen gedachten zijn die mij angst 

bezorgen
	Ik zie dat mijn bevrijding afhangt van mij

 
H. De Snelle Vooruitgang
De les belooft:
"Onze volgende stappen zullen makkelijk zijn, als jij deze stap 
vandaag zet. Van daaraf gaan we heel snel vooruit. Want wanneer jij 
eenmaal begrijpt dat het onmogelijk is om te worden gekwetst behalve 
door jouw eigen gedachten, moet de angst voor God wel verdwijnen. 
Je kunt dan niet meer geloven dat angst van buitenaf veroorzaakt 
wordt. En God, die jij meende te hebben verbannen, kan weer worden 
verwelkomd in de heilige denkgeest die Hij nooit verlaten heeft."
 
I. Het Lied Van De Verlossing
De les zingt:


"Het lied van de verlossing kan zeker worden gehoord in het idee 
dat we vandaag oefenen. Als je alleen maar jezelf kunt kruisigen, heb 
je de wereld geen leed berokkend, en hoef je niet bang te zijn voor 
haar vervolging en wraak. Evenmin hoef je je in paniek te verbergen 
voor de dodelijke angst voor God waarachter projectie schuilgaat."
De paradox:
"Wat jij het meest vreest is je verlossing. Jij bent sterk, en kracht is 
wat je verlangt. En jij bent vrij, en om je vrijheid blij. Je hebt 
geprobeerd zowel zwak als gevangen te zijn, want je was voor je 
kracht en vrijheid bang. Toch ligt daarin de verlossing."
 
J. Het Ogenblik Van Paniek
De les beschrijft een cruciaal moment:
"Er is een ogenblik waarop panische angst je denkgeest zo 
volkomen in zijn greep schijnt te houden dat ontsnappen volslagen 
hopeloos lijkt. Wanneer jij eens en voor altijd beseft dat jij bang bent 
voor jezelf, dan neemt de denkgeest zichzelf als gespleten waar. En dit 
was verborgen zolang jij geloofde dat een aanval naar buiten kon 
worden gericht en van buiten naar binnen kon worden 
geretourneerd."
Wat gebeurt er:
"Het leek een vijand buiten jou voor wie jij bang moest zijn. En 
dus werd een god buiten jou je doodsvijand, de bron van angst."
 
K. Het Moment Waarop Verlossing Komt
De les onthult:
"Nu wordt er een ogenblik lang een moordenaar binnenin jou 
waargenomen, op jouw dood belust en vastbesloten straf voor jou te 


beramen, tot het moment dat hij eindelijk doden kan. Maar in dat 
ogenblik ligt tevens het moment waarop verlossing komt. Want de 
angst voor God is verdwenen. En je kunt Hem vragen om jou door 
Zijn Liefde van illusies te verlossen, terwijl je Hem Vader noemt en 
jouzelf Zijn Zoon.
Het gebed:
"Bid dat het ogenblik er snel mag zijn, — vandaag. Stap weg van 
de angst en kom nader tot de liefde."
 
L. Mild En Genadig
De les eindigt met genade:
"Er is geen Gedachte van God die jou niet vergezelt om je te helpen 
dat moment te bereiken en er snel, veilig en voor altijd doorheen te 
gaan. Wanneer de angst voor God verdwenen is resten er geen 
belemmeringen meer tussen jou en de heilige vrede van God. Hoe mild 
en genadig is het idee dat we oefenen! Heet het naar behoren welkom, 
want het is je bevrijding. Jouw denkgeest kan inderdaad niemand 
anders proberen te kruisigen dan jou. Maar ook je verlossing zal 
afkomstig zijn van jou."
 
Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
Voorbereiding
•Zoek een rustige plek waar je ongestoord kunt zitten.
•Leg je handen open in je schoot—symbool van overgave 
en ontvankelijkheid.
•Sluit je ogen en adem rustig: 4 tellen in, 4 tellen vast, 4 
tellen uit, 4 tellen wachten.
•Herhaal dit drie keer.


DEEL 1: De Centrale Waarheid (5–7 minuten)
Stap 1: Het besef
Herhaal innerlijk:
"Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen."
Adem rustig. Laat deze woorden doordringen — niet als 
veroordeling, maar als bevrijding.
Stap 2: Het gevolg
Herhaal innerlijk:
"Door een ander aan te vallen val ik alleen mijzelf aan. Zijn 
veiligheid is de mijne. Door zijn genezing word ik zelf genezen."
Stap 3: De vrijheid
Herhaal innerlijk:
"Ik ben vrij van het waanzinnige geloof dat ik door een broeder 
aan te vallen zelf wordt verlost."
Adem. Voel de bevrijding.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 2: Het Licht Van De Opstanding (7–10 minuten)
Stap 1: Afstand nemen van het ego
Herhaal innerlijk:
"Ik leer mijn denkgeest dat ik geen ego ben. De wijzen waarop het 
ego de waarheid verdraait zullen mij niet meer misleiden."
Adem rustig.
Stap 2: Visualisatie


Stel je voor:
•Je ziet een kruis — symbool van lijden, schuld, dood.
•Je ziet jezelf aan dat kruis — het ego's beeld van wie je 
bent.
•Dan breekt er licht door de duisternis.
•Het licht van de opstanding.
•Het kruis verdwijnt.
•Je staat vrij, levend, stralend.
Stap 3: De bevestiging
Herhaal innerlijk:
"Ik ben geen lichaam dat moet worden gekruisigd. Ik zie het licht 
van de opstanding. Achter alle gedachten aan kruisiging en dood zie 
ik gedachten van bevrijding en leven."
Adem. Voel het licht.
Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 3: Alleen Bereidwilligheid (5–7 minuten)
Stap 1: De belofte
Herhaal innerlijk:
"Vandaag zet ik één stap van slavernij naar volmaakte vrijheid. 
Hiervoor heb ik geen tijd nodig. Alleen bereidwilligheid."
Adem rustig.
Stap 2: Overgave
Herhaal innerlijk:


"Wat duizend jaar lijkt te vergen, kan in één ogenblik worden 
gedaan door de genade van God. Ik ben bereid. Ik geef me over aan 
die genade."
Stap 3: De last afwerpen
Visualiseer:
•Je draagt een zware last op je schouders.
•Deze last bestaat uit alle gedachten van aanval, schuld, 
angst.
•Nu leg je die last neer — één voor één.
•Met elke last die je neerlegt, word je lichter.
Adem. Voel de bevrijding.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 4: De Gedachte Die Mij Nagelde (7–10 minuten)
Stap 1: Herkenning
Herhaal innerlijk:
"De mistroostige gedachte dat ik anderen kan aanvallen en zelf 
kan ontsnappen, nagelde mij aan het kruis. Maar dit leek alleen 
verlossing. Het stond voor het geloof dat de angst voor God werkelijk 
is."
Adem rustig.
Stap 2: De illusie doorbreken
Herhaal innerlijk:
"Ik kan niet geloven dat mijn Vader mijn doodsvijand is. Ik kan 
niet geloven dat Hij gescheiden is van mij. Ik kan niet geloven dat Hij 
mijn leven wil vernietigen."


Stap 3: De waarheid
Herhaal innerlijk:
"Het zijn alleen mijn eigen gedachten die mij angst bezorgen. Mijn 
bevrijding hangt af van mij."
Adem. Voel de verantwoordelijkheid terugkeren — niet als last, 
maar als macht.
Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 5: De Angst Voor God Verdwijnt (5–7 minuten)
Stap 1: Het besef
Herhaal innerlijk:
"Het is onmogelijk om te worden gekwetst behalve door mijn eigen 
gedachten. De angst voor God verdwijnt. Ik kan niet meer geloven dat 
angst van buitenaf komt."
Adem rustig.
Stap 2: God verwelkomen
Herhaal innerlijk:
"God, die ik meende te hebben verbannen, kan weer worden 
verwelkomd in de heilige denkgeest die Hij nooit verlaten heeft."
Stap 3: Visualisatie
Stel je voor:
•De deur van je hart staat wijd open.
•Licht stroomt naar binnen.
•Dit is Gods aanwezigheid.
•Hij was er altijd al, maar nu zie je Hem.


•Je verwelkomt Hem met vreugde.
Adem. Voel de vrede.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 6: Het Ogenblik Van Paniek (5–7 minuten)
Stap 1: Het moeilijke moment
Herhaal innerlijk:
"Er is een ogenblik waarop panische angst mijn denkgeest 
volkomen in zijn greep schijnt te houden. Wanneer ik besef dat ik 
bang ben voor mijzelf, neemt de denkgeest zichzelf als gespleten waar."
Adem rustig. Dit is geen gemakkelijk moment, maar het is 
noodzakelijk.
Stap 2: Maar verlossing komt
Herhaal innerlijk:
"Maar in dat ogenblik ligt tevens het moment waarop verlossing 
komt. Want de angst voor God is verdwenen."
Stap 3: Het gebed
Herhaal innerlijk, als een roep:
"Vader, verlos mij door Uw Liefde van illusies. Ik noem U Vader en 
mijzelf Uw Zoon. Laat dit ogenblik er snel zijn, vandaag. Ik stap weg 
van de angst en kom nader tot de liefde."
Adem. Voel de Liefde antwoorden.
Stilte: 3 minuten.
 
 


[image: fill-image-27.png][image: border-image-27.png]Afsluiting
Adem drie keer diep in en uit.

Herhaal één keer:
"Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen. Maar ook mijn verlossing 
zal afkomstig zijn van mij."
Open je ogen langzaam.

Neem de bevrijding met je mee in je dag.
 
Gebed
Vader,
Vandaag begrijp ik:

Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen.
Door een ander aan te vallen

val ik alleen mijzelf aan.
Zijn veiligheid is de mijne.

Door zijn genezing word ik zelf genezen.
Ik ben geen lichaam dat moet worden gekruisigd.

Ik zie het licht van de opstanding.
De mistroostige gedachte

dat ik anderen kon aanvallen en zelf kon ontsnap-
pen

nagelde mij aan het kruis.
Maar nu zie ik:

het zijn alleen mijn eigen gedachten

die mij angst bezorgen.
Mijn bevrijding hangt af van mij.


[image: fill-image.png][image: border-image.png]De angst voor U is verdwenen, Vader.

U bent niet mijn doodsvijand.

U bent mijn Vader,

en ik ben Uw Zoon.
Verlos mij door Uw Liefde van illusies.

Laat dit ogenblik er snel zijn, vandaag.
Ik stap weg van de angst

en kom nader tot de liefde.
Er is geen Gedachte van U

die mij niet vergezelt.
Wanneer de angst voor U verdwenen is,

resten er geen belemmeringen meer

tussen mij en Uw heilige vrede.
Amen.
 
Tien PraktischeDagelijkse Oefeningen
1. Ochtendritueel: De Bevrijdende Waarheid (10–15 
minuten)
Praktijk:
•Zit stil en herhaal:
"Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen. Dit is geen veroordeling, 
maar bevrijding. Door een ander aan te vallen val ik alleen mijzelf 
aan."
•Denk aan momenten waarop je geloofde dat je iemand 
anders kon aanvallen en zelf kon ontsnappen.
•Herken: dit was een illusie.


•Herhaal:
"Zijn veiligheid is de mijne. Door zijn genezing word ik zelf 
genezen."
•Blijf 5 minuten in stilte zitten.
 
 
2. Herken Het Ego's Misbruik Van De Waarheid
Praktijk:
•Wanneer je vandaag de woorden hoort "Ik kan alleen 
mijzelf maar kruisigen" en het ego probeert dit te gebruiken 
als bewijs van schuld, stop en herken:
"Het ego probeert de waarheid te verdraaien om zijn eigen leugens 
te redden. Maar ik kan deze dwaze toepassing leren zien en de 
betekenis die ze lijkt te hebben verwerpen."
•Herhaal de ware betekenis:
"Dit idee is mild en genadig. Het is mijn bevrijding."
 
 
3. Zie Het Licht Van De Opstanding
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag gedachten aan kruisiging, lijden 
of dood hebt, stop en herhaal:
"Ik ben geen lichaam dat moet worden gekruisigd. Ik zie het licht 
van de opstanding. Achter alle gedachten aan kruisiging zie ik 
gedachten van bevrijding en leven."
•Visualiseer het licht dat door de duisternis breekt.


4. Alleen Bereidwilligheid, Geen Tijd
Praktijk:
•Wanneer je vandaag denkt: "Dit zal jaren duren om te 
genezen" of "Ik zal nooit verlost worden", stop en herhaal:
"Ik heb geen tijd nodig. Alleen bereidwilligheid. Wat duizend 
jaar lijkt te vergen, kan in één ogenblik worden gedaan door de 
genade van God. Ik ben bereid."
 
5. Neem De Verantwoordelijkheid Terug
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag angst ervaart, vraag jezelf:
"Komt deze angst van buitenaf, of zijn het mijn eigen gedachten 
die mij angst bezorgen?"
•Herken: het zijn altijd je eigen gedachten.
•Herhaal:
"Het zijn alleen mijn eigen gedachten die mij angst bezorgen. Mijn 
bevrijding hangt af van mij."
 
6. De Wereld Geen Leed Berokkend
Praktijk:
•Wanneer je vandaag bang bent voor vervolging, wraak of 
straf van de wereld, herhaal:
"Als ik alleen mijzelf maar kan kruisigen, heb ik de wereld geen 
leed berokkend. Ik hoef niet bang te zijn voor haar vervolging en 
wraak."
•Voel de angst oplossen.


7. Wat Ik Het Meest Vrees Is Mijn Verlossing
Praktijk:
•Wanneer je vandaag weerstand voelt tegen vrede, liefde 
of vrijheid, herinner jezelf:
"Wat ik het meest vrees is mijn verlossing. Ik ben sterk, en kracht 
is wat ik verlang. Ik ben vrij, en om mijn vrijheid blij. Ik heb 
geprobeerd zwak en gevangen te zijn, want ik was voor mijn kracht 
en vrijheid bang. Toch ligt daarin de verlossing."
•Omhels je kracht en vrijheid.
 
8. Stap Weg Van De Angst, Kom Nader Tot De Liefde
Praktijk:
•Driemaal vandaag, stop en bid:
"Vader, laat het ogenblik waarin verlossing komt, er snel zijn. 
Verlos mij door Uw Liefde van illusies. Ik stap weg van de angst en 
kom nader tot de liefde."
•Adem rustig. Voel de Liefde.
 
9. Er Is Geen Gedachte Van God Die Mij Niet Vergezelt
Praktijk:
•Wanneer je vandaag je alleen voelt of hopeloos, herhaal:
"Er is geen Gedachte van God die mij niet vergezelt om me te 
helpen dat moment van bevrijding te bereiken en er snel, veilig en 
voor altijd doorheen te gaan."
•Voel de aanwezigheid van Gods Gedachten met je.
 


10. Avondritueel: Welkom Het Idee (10–15 minuten)
Praktijk:
•Reflecteer op je dag:
•Hoe vaak heb ik vandaag herkend dat ik alleen 
mijzelf maar kan kruisigen?
•Hoe vaak heb ik het licht van de opstanding 
gezien?
•Heb ik de verantwoordelijkheid teruggenomen?
•Is de angst voor God afgenomen?
•Sluit af met het gebed:
"Vader, dank U dat U mij vandaag hebt geleerd dat ik alleen 
mijzelf maar kan kruisigen — maar dat ook mijn verlossing van mij 
zal komen. Hoe mild en genadig is dit idee! Ik heet het welkom, want 
het is mijn bevrijding. Wanneer de angst voor U verdwenen is, resten 
er geen belemmeringen meer tussen mij en Uw heilige vrede. Amen."
 
 
 
 


 
Les 197
“Ik kan alleen maar mijn eigen dankbaarheid 
oogsten.”
 
 
Het Oogsten
 
Ik doe het tot vriendelijkheid en omgeving.
Maar ik verander die weer in een aanval
als ik geen dankbetuigingen krijg.
 
Mijn geschenken moeten met ere worden ontvangen,
anders neem ik ze terug.
 
Hoe gemakkelijk God en schuld verward worden
door wie niet weet wat zijn gedachten kunnen doen.
 
Maar nu begrijp ik:
 
De wereld moet mij dankbaar zijn
wanneer ik haar bevrijding schenk.
Maar mijn dank komt ook mij toe.


Mijn dankbaarheid is alles
wat mijn geschenken nodig hebben.
 
Het geeft niet of een ander
mijn geschenken onwaardig vindt.
Er is in zijn denkgeest een deel
dat samen met de mijne dankzegt aan mij.
 
In mijn dankbaarheid
wordt ze universeel
en dankbaar erkend door het Hart van God Zelf.
 
God zegent elk geschenk dat ik Hem geef.
Elk geschenk wordt Hem gegeven,
want het kan alleen aan mijzelf worden gegeven.
 
Ik dank mijn Zelf,
want Hij is alleen dankbaar tegenover God.
 
In mijn hart ligt het Hart van God gelegd.
Ik ben Hem dierbaar, omdat ik Hemzelf ben.
 
Alle dankbaarheid behoort mij toe,
om wat ik ben.
 
Nu oogst ik de dankbaarheid
die ik zelf heb ontzegd.


Uitgebreid Commentaar
A. De Tweede Stap
Les 197 identificeert zichzelf als de tweede stap:
"Hier is de tweede stap die we zetten om je denkgeest te verlossen 
van het geloof in een kracht van buitenaf die zich met de jouwe wil 
meten.”
De eerste stap was: "Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen" (Les 
196)

De tweede stap is: "Ik kan alleen maar mijn eigen dankbaarheid 
oogsten." (Les 197)
 
B. Geschenken Die Weer Aanvallen Worden
"Je doet pogingen tot vriendelijkheid en vergeving. Toch verander 
je die weer in een aanval, als jij geen uiterlijke erkentelijkheid en 
overvloedige dankbetuigingen krijgt. Je geschenken moeten met ere 
worden ontvangen, anders worden ze teruggenomen.”
Het Mechanisme: Van Geschenk Naar Aanval
1. Ik geef vriendelijkheid van de omgeving
•Ik doe een vriendelijke daad voor iemand
•Ik geef iemand die mij heeft gekwetst
•Ik help iemand die hulp nodig heeft
•Ik bied troost, steun van liefde aan
•Aan de oppervlakte lijkt dit een aanvaardbare geschenk
2. Ik verwachtte dankbaarheid van de ander
•Diep van binnen geef ik niet vrij, maar met een verborgen 
verwachting


•Ik denk (bewust of verrassend): "Als ik dit geef, moet hij 
mij dankbaar zijn"
•Ik verwachtte erkenning, waardering, of een 
tegenprestatie
•Mijn geschenk is eigenlijk een ruil: ik geef vriendelijkheid 
in ruil voor dankbaarheid
•Dit maakt het geschenk voorwaardelijk: "Ik geef dit, op 
voorwaarde dat jij..."
•Het is geen geschenk, maar een verborgen contract
3. De ander reageert niet zoals ik had verwacht
•De ander zegt niet "dank je wel" of zegt het te kort
•De ander lijkt mijn geschenk niet te waarderen
•De ander neemt het als vanzelfsprekend aan
•De ander reageert zelfs negatief of afwijzend
•Of de ander vergeet me te bedanken, of bedankt niet 
uitgebreid genoeg
•Mijn verwachtingen worden niet opgelost
4. Ik word boos en neem mijn geschenk terug
•Ik voel me gekwetst, gebruikt, niet gewaardeerd
•Ik voel bitterheid opkomen: "Na alles wat ik voor hem 
daad!"
•Ik trek mijn vriendelijkheid terug
•Ik trek mijn vergeving in: "Als hij zo ondankbaar is, hoef 
ik hem niet meer te vergeven"
•Ik wil verder nog iets te geven


•Innerlijk zeg ik: "Ik had dit nooit moeten doen"
•Het geschenk wordt teruggenomen — niet fysiek, maar 
seksueel en spiritueel
5. Mijn vriendelijkheid wordt een aanval
•Wat begon als vriendelijkheid wordt nu gebruikt als 
wapen
•Ik val de ander aan met mijn "vriendelijkheid": "Kijk wat 
ik voor je daad, en jij bent niet eens dankbaar!"
•Mijn geschenk wordt een verwijt, een beschuldiging
•Ik gebruik mijn vroegere vriendelijkheid om de ander 
schuldig te laten voelen
•Van ik val mezelf aan: "Ik ben zo stom dat ik dit daad"
•De energie van liefde is grotendeels in de energie van 
aanval
•Wat een geschenk moest zijn, is nu een bron van pijn 
geworden
 
Het Resultaat:
"En dus denk je dat God je de beste garanties heeft gegeven, op z'n 
enige verkeerde leidingen die je van je verdedigingen zullen zijn om te 
garanderen dat wanneer Hij toeslaat Hij zeker zal doden.”
Waarom dit zo stelling is:
Als ik geloof dat mijn geschenken kunnen worden 
teruggenomen (omdat de ander niet dankbaar was), dan moet ik 
ook geloven dat Gods geschenken kunnen worden teruggenomen. 
En als Gods geschenken kunnen worden teruggenomen, dan is God 
gevaarlijk — Hij geeft alleen om het later weer af te nemen, om 
mij te straffen.


Zo wordt God verward met schuld, en liefde met aanval.
 
Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven:
 
Voorbeeld 1: De Hulpvaardige Vriend
	Jan helpt zijn vriend met verhuizen (hele dag hard 

werken)
	Jan verwachtte dat zijn vriend hem later zal helpen, of 

tien minste uitgebreid zal bedanken
	De vriend zegt alleen kort "bedankt" en vraagt niets over 

Jans situatie
	Jan voelt zich gebruikt en gekwetst, en besluit nooit meer 

te helpen
	Later zegt Jan bitter: "Fijn dat je zo dankbaar was. 

Volgende keer zoek je het maar uit!”
 
Voorbeeld 2: De Vergevende Echtgenoot
	Maria vergeeft haar man voor een vergeten verjaardag

	Maria verwachtte dat haar man nu extra lief zal zijn en 

zijn fout zal goedmaken
	Haar man gaat gewoon door met zijn normale routine

	Maria wordt boos en investeert de vergeving in zijn 

gezicht: "En ik had je nog vergeven ook!"
	De vergeving is nu een wapen geworden om hem aan te 

vallen
 


Voorbeeld 3: De Liefdevolle Ouder
	Een ouder geeft zijn vriendelijke liefde, tijd en geld

	De ouder verwachtte dat het kind dankbaar, gehoorzaam 

en succesvol zal zijn
	Het kind neemt de liefde vanzelfsprekend aan, of 

rebeleert
	De ouder voelt zich verraden en haalt de emotionele 

steun terug
	De ouder zegt: "Na alles wat ik voor je gedaan heb, is dit 

hoe je mij bedankt?"
Dit patroon is universeel en komt in alle relaties voor – 
vrienden, familie, werk, en zelfs onze relatie met God.
 
Tabel: Valse Geschenken versus Ware Geschenken

	Valse geschenken (ego)
	Ware geschenken 
(Geest)

	Gegeven met verwachting 
van dankbaarheid
	Gegeven met 
dankbaarheid

	Moeten met ere worden 
ontvangen
	Vereisen geen externe 
erkenning

	Worden teruggenomen als er 
geen dank komt
	Kunnen nooit worden 
teruggenomen

	Worden veranderd in aanval
	Blijven altijd liefde

	Gegeven om te krijgen
	Gegeven om te geven

	Zijn voorwaardelijk
	Zijn onvoorwaardelijk




C. God En Schuld Verward
De les wijst op een fundamentele verwarring:
"Hoe gemakkelijk worden God en schuld verward door hen die niet 
weten wat hun gedachten kunnen doen. Ontken je kracht, en 
zwakheid moet wel verlossing voor je worden. Zie jezelf als gevangen, 
en tralies worden je thuis."
Het probleem:
"Evenmin zul je de gevangenis verlaten of aanspraak maken op je 
kracht zolang schuld en verlossing nog als één worden gezien, en 
vrijheid en verlossing niet als verbonden worden beschouwd, met aan 
hun zijde kracht, die gezocht en opgeëist, en gevonden en volledig kan 
worden erkend."
Tabel: De Verwarring

 
D. De Wereld Moet Mij Dankbaar Zijn
De les brengt een radicale omkering:
	Wanneer God en schuld 
worden verward
	Wanneer ze worden 
onderscheiden

	Schuld = verlossing
	Verlossing = vrijheid

	Zwakheid = redding
	Kracht = verlossing

	Gevangenis = thuis
	Vrijheid = thuis

	Schuld biedt veiligheid
	Liefde biedt veiligheid

	Ik moet zwak blijven om 
veilig te zijn
	Ik ben sterk en vrij




"De wereld moet jou dankbaar zijn wanneer je haar bevrijding 
schenkt van jouw illusies. Maar jouw dank komt ook jou toe, want 
haar bevrijding kan alleen de jouwe weerspiegelen.”
Let op de formulering:
•Niet: "Ik moet de wereld dankbaar zijn"
•Maar: "De wereld moet mij dankbaar zijn"
Waarom?
Omdat ik degene ben die geeft. Ik ben degene die bevrijding 
schenkt.
Maar:
"Maar jouw dank komt ook jou toe, want haar bevrijding kan 
alleen de jouwe weerspiegelen."
Dit betekent:
•Ik geef bevrijding aan de wereld
•De wereld is mij dankbaar
•Maar ik ben ook mezelf dankbaar
•Want de bevrijding die ik geef, is mijn eigen bevrijding
 
E. Jouw Dankbaarheid Is Alles Wat Nodig Is
De les onthult de sleutel:
"Jouw dankbaarheid is alles wat jouw geschenken nodig hebben 
om de blijvende gift te zijn van een dankbaar hart dat voor altijd 
bevrijd is uit de hel."
De vraag:


"Zou je dit ongedaan willen maken door je geschenken terug te 
nemen omdat ze geen eer werden aangedaan? Jij bent het die ze eer 
aandoet en ze op een gepaste wijze dank betuigt, want jij bent het die 
de geschenken ontvangen heeft.”
Het mechanisme:
	Ik geef een geschenk

	Ik ben dankbaar dat ik kan geven

	Mijn dankbaarheid maakt het geschenk compleet

	Het geschenk hoeft geen externe dankbaarheid

	Want ik ben zelf de ontvanger

 
F. Het Geeft Niet
De les herhaalt een krachtige zin:
"Het geeft niet of een ander jouw geschenken onwaardig vindt. Er 
is in zijn denkgeest een deel dat samen met de jouwe dankzegt aan 
jou. Het geeft niet of jouw geschenken verloren en vruchteloos lijken. 
Ze zijn ontvangen waar ze gegeven zijn.”
Waarom geeft het niet?
"In jouw dankbaarheid worden ze universeel aanvaard en 
dankbaar erkend door het Hart van God Zelf. En zou jij ze willen 
terugnemen, wanneer Hij ze dankbaar heeft aanvaard?"
	Ik denk dat 
geschenken worden 
ontvangen
	Geschenken worden 
werkelijk ontvangen

	Door de ander die ik ze 
geef
	In mijn eigen denkgeest





Tabel: Waar Geschenken Worden Ontvangen
 
G. Elk Geschenk Wordt Aan God Gegeven
De les onthult de waarheid:
"God zegent elk geschenk dat jij Hem geeft, en elk geschenk wordt 
Hem gegeven, want het kan alleen worden gegeven aan jouzelf. En 
wat God toebehoort, moet wel het Zijne zijn."
De waarschuwing:
"Maar je zult nooit beseffen dat Zijn gaven zeker zijn, eeuwig, 
onveranderlijk en onbeperkt, en eeuwig uitdelen, liefde uitbreiden en 
jouw altijddurende vreugde vergroten, zolang jij slechts vergeeft om 
weer aan te vallen."
 
H. Neem De Geschenken Niet Terug
De les waarschuwt:
"Neem de geschenken die je geeft terug, en je zult denken dat wat 
jou gegeven is, teruggenomen werd. Maar leer vergeving de zonden te 
laten wegnemen die jij buiten jezelf denkt te zien, en je kunt nooit 
denken dat de gaven van God slechts voor een poosje geleend worden, 
voor Hij ze weer weggrist in de dood."
	Alleen als de ander 
dankbaar is
	Altijd, ongeacht de 
reactie

	In de externe wereld
	In het Hart van God

	Soms wel, soms niet
	Altijd, universeel

	Als de ander ze waardeert
	In mijn eigen 
dankbaarheid




Het resultaat:
"Want de dood zal dan geen betekenis meer hebben voor jou."
En:
"En met het eind van dit geloof is angst voorgoed voorbij."
 
I. Dank Jouw Zelf
De les geeft de opdracht:
"Dank jouw Zelf hiervoor, want Hij is alleen dankbaar jegens God, 
en Hij dankt Zichzelf voor jou."
De belofte:
"Tot ieder die leeft zal Christus uiteindelijk komen, want ieder 
moet leven en bewegen in Hem. Zijn Wezen is in Zijn Vader zeker, 
want Hun Wil is Eén. Hun dankbaarheid jegens alles wat Zij 
geschapen hebben kent geen eind, want dankbaarheid blijft altijd deel 
van liefde."
 
J. Dank Aan Jou, De Heilige Zoon Van God
De les eindigt met een hymne:
"Dank aan jou, de heilige Zoon van God. Want zoals jij werd 
geschapen bevat jij alles in jouw Zelf. En jij bent nog steeds zoals God 
jou geschapen heeft. Ook kun je het licht van jouw volmaaktheid niet 
verzwakken. In jouw hart is het Hart van God gelegd. Jij bent Hem 
dierbaar, omdat jij Hemzelf bent. Alle dankbaarheid behoort jou toe, 
om wat jij bent."
 
K. Zeg Dank, Zoals Jij Dank Ontvangt
De les sluit af met een oproep:


"Zeg dank, zoals jij dank ontvangt. Wees vrij van alle 
ondankbaarheid jegens wie ook die jouw Zelf compleet maakt. En van 
dit Zelf is niemand buitengesloten. Zeg dank voor alle talloze kanalen 
die dit Zelf uitbreiden."
De waarheid:
"Alles wat jij doet wordt Hem gegeven. Alles wat jij denkt, kunnen 
louter Zijn Gedachten zijn, omdat je met Hem de heilige Gedachten 
van God deelt."
Het oogsten:
"Oogst nu de dankbaarheid die jij jezelf hebt ontzegd toen je de 
functie die God jou gegeven heeft vergat. Maar denk nooit dat Hij ooit 
opgehouden is jou te danken."
 
Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
Voorbereiding
•Zoek een rustige plek waar je ongestoord kunt zitten.
•Leg je handen open in je schoot — symbool van geven en 
ontvangen.
•Sluit je ogen en adem rustig: 4 tellen in, 4 tellen vast, 4 
tellen uit, 4 tellen wachten.
•Herhaal dit drie keer.
 
DEEL 1: Geschenken Die Aanvallen Worden (5–7 minuten)
Stap 1: Herkenning
Herhaal innerlijk:
"Ik doe pogingen tot vriendelijkheid en vergeving. Maar ik 
verander die weer in een aanval als ik geen dankbetuigingen krijg."


Adem rustig. Herken dit patroon zonder oordeel.
Stap 2: Voorbeelden
Denk aan momenten waarop:
•Je iets vriendelijks deed en boos werd toen er geen dank 
kwam
•Je vergaf, maar terugnam toen de ander niet dankbaar 
leek
•Je een geschenk gaf en later spijt kreeg
Noem deze momenten innerlijk bij naam.
Stap 3: Het besef
Herhaal innerlijk:
"Mijn geschenken moesten met ere worden ontvangen, anders nam 
ik ze terug. Maar zo verander ik geschenken in aanvallen."
Adem. Voel het verdriet van dit patroon.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 2: Mijn Dankbaarheid Is Alles Wat Nodig Is (7–10 
minuten)
Stap 1: De omkering
Herhaal innerlijk:
"Mijn dankbaarheid is alles wat mijn geschenken nodig hebben. Ik 
ben het die ze eer aandoet. Ik ben het die de geschenken ontvangen 
heeft."
Adem rustig.
Stap 2: Visualisatie


Stel je voor:
•Je geeft iemand een geschenk — vriendelijkheid, 
vergeving, liefde.
•De ander reageert niet, of zelfs negatief.
•Maar in plaats van boos te worden, voel je dankbaarheid.
•Je bent dankbaar dat je kon geven.
•Je bent dankbaar dat je vrij bent.
•Je bent dankbaar dat je liefde bent.
Stap 3: Het gevoel
Herhaal innerlijk:
"Mijn dankbaarheid maakt mijn geschenken compleet. Ze hebben 
geen externe erkenning nodig. Ik ben het die ze ontvangt."
Adem. Voel de bevrijding.
Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 3: Het Geeft Niet (5–7 minuten)
Stap 1: De vrijheid
Herhaal innerlijk:
"Het geeft niet of een ander mijn geschenken onwaardig vindt. Er 
is in zijn denkgeest een deel dat samen met de mijne dankzegt aan 
mij."
Adem rustig.
Stap 2: Dieper
Herhaal innerlijk:


"Het geeft niet of mijn geschenken verloren en vruchteloos lijken. 
Ze zijn ontvangen waar ze gegeven zijn. In mijn dankbaarheid 
worden ze universeel aanvaard en dankbaar erkend door het Hart 
van God Zelf."
Stap 3: De vraag
Herhaal innerlijk:
"Zou ik ze willen terugnemen, wanneer God ze dankbaar heeft 
aanvaard?"
Adem. Voel de kracht van deze vraag.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 4: Elk Geschenk Wordt Aan God Gegeven (7–10 
minuten)
Stap 1: De waarheid
Herhaal innerlijk:
"God zegent elk geschenk dat ik Hem geef. En elk geschenk wordt 
Hem gegeven, want het kan alleen worden gegeven aan mijzelf."
Adem rustig.
Stap 2: Visualisatie
Stel je voor:
•Al je geschenken — groot en klein — liggen voor je.
•Je tilt ze één voor één op en geeft ze aan God.
•God ontvangt elk geschenk met dankbaarheid.
•Hij zegent elk geschenk.


•En dan geeft Hij ze terug aan jou — gezegend, 
vermeerderd, eeuwig.
Stap 3: Het besef
Herhaal innerlijk:
"Wat God toebehoort, moet wel het Zijne zijn. En het Zijne is het 
mijne. Want Zijn gaven zijn zeker, eeuwig, onveranderlijk en 
onbeperkt."
Adem. Voel de zekerheid.
Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 5: Dank Mijn Zelf (5–7 minuten)
Stap 1: De oproep
Herhaal innerlijk:
"Ik dank mijn Zelf. Want Hij is alleen dankbaar jegens God, en Hij 
dankt Zichzelf voor mij."
Adem rustig.
Stap 2: Het besef
Herhaal innerlijk:
"Tot ieder die leeft zal Christus uiteindelijk komen. Zijn 
dankbaarheid jegens alles wat Hij geschapen heeft kent geen eind, 
want dankbaarheid blijft altijd deel van liefde."
Stap 3: De verbinding
Visualiseer:
•Jouw Zelf — Christus in jou — dankt God.
•God dankt jouw Zelf.


•Jouw Zelf dankt jou.
•Jij dankt jouw Zelf.
•Dit is één cirkel van dankbaarheid, zonder begin of eind.
Adem. Voel de eenheid.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 6: Alle Dankbaarheid Behoort Mij Toe (5–7 minuten)
Stap 1: De hymne
Herhaal innerlijk, langzaam en met eerbied:
"Dank aan mij, de heilige Zoon van God. Want zoals ik werd 
geschapen bevat ik alles in mijn Zelf. Ik ben nog steeds zoals God mij 
geschapen heeft. Ik kan het licht van mijn volmaaktheid niet 
verzwakken."
Adem rustig.
Stap 2: Het Hart van God
Herhaal innerlijk:
"In mijn hart is het Hart van God gelegd. Ik ben Hem dierbaar, 
omdat ik Hemzelf ben. Alle dankbaarheid behoort mij toe, om wat ik 
ben."
Stap 3: Het oogsten
Herhaal innerlijk:
"Nu oogst ik de dankbaarheid die ik mijzelf heb ontzegd. God heeft 
nooit opgehouden mij te danken. Nu dank ik mijzelf zoals Hij mij 
dankt."
Adem. Voel de volheid van dankbaarheid.
Stilte: 3 minuten.


[image: fill-image-28.png][image: border-image-28.png]Afsluiting
Adem drie keer diep in en uit.

Herhaal één keer:
"Het kan alleen mijn dankbaarheid zijn die ik verdien."
Open je ogen langzaam.

Neem de dankbaarheid met je mee in je dag.
 
Gebed
Vader,
Vandaag begrijp ik:

Het kan alleen mijn dankbaarheid zijn

die ik verdien.
Ik heb geprobeerd geschenken te geven

en verwachtte dankbaarheid van anderen.

Maar wanneer die niet kwam,

veranderde ik mijn geschenken in aanvallen.
Nu zie ik:

Mijn dankbaarheid is alles

wat mijn geschenken nodig hebben.
Het geeft niet of een ander

mijn geschenken onwaardig vindt.

In mijn dankbaarheid

worden ze universeel aanvaard

en erkend door Uw Hart.
Elk geschenk dat ik geef, wordt U gegeven.

En wat U toebehoort, is het mijne.


[image: fill-image-29.png][image: border-image-29.png]Ik neem mijn geschenken niet langer terug.

Ik leer vergeving de zonden te laten wegnemen.

En zo heeft de dood geen betekenis meer voor mij.
Ik dank mijn Zelf,

want Hij is alleen dankbaar jegens U.
In mijn hart is Uw Hart gelegd.

Ik ben U dierbaar, omdat ik U Zelf ben.
Alle dankbaarheid behoort mij toe,

om wat ik ben.
Nu oogst ik de dankbaarheid

die ik mijzelf heb ontzegd.
Dank U, Vader,

dat U nooit opgehouden bent mij te danken.
Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Tien PraktischeDagelijkse Oefeningen
1. Ochtendritueel: Ik Verdien Mijn Dankbaarheid (10–15 
minuten)
Praktijk:
•Zit stil en herhaal:
"Het kan alleen mijn dankbaarheid zijn die ik verdien. Mijn 
dankbaarheid is alles wat mijn geschenken nodig hebben."
•Denk aan momenten waarop je geschenken hebt gegeven 
en dankbaarheid verwachtte.
•Herken: dit was een valse manier van geven.
•Herhaal:
"Ik ben het die mijn geschenken eer aandoet. Ik ben het die ze 
ontvangt. Mijn dankbaarheid maakt ze compleet."
•Blijf 5 minuten in stilte zitten.
 
2. Geef Met Dankbaarheid, Niet Voor Dankbaarheid
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag iets geeft (vriendelijkheid, 
vergeving, hulp, liefde), check je motivatie:
•Geef ik dit om dankbaarheid te krijgen?
•Of geef ik dit met dankbaarheid dat ik kan geven?
•Als je merkt dat je dankbaarheid verwacht, stop en 
herhaal:
"Mijn dankbaarheid is alles wat dit geschenk nodig heeft. Ik geef 
met dankbaarheid, niet voor dankbaarheid."


3. Het Geeft Niet: Laat Reacties Los
Praktijk:
•Wanneer je vandaag iets geeft en de ander reageert niet 
zoals je verwacht (of helemaal niet), herhaal:
"Het geeft niet. Er is in zijn denkgeest een deel dat samen met de 
mijne dankzegt aan mij. In mijn dankbaarheid wordt dit geschenk 
universeel aanvaard door het Hart van God."
•Laat de reactie van de ander los.
 
 
 
 
 
 
 
 
4. Neem Geschenken Niet Terug
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag geneigd bent een geschenk terug 
te nemen (boos worden, wraak nemen, vergeving intrekken), 
stop en herken:
"Als ik dit geschenk terugneem, zal ik denken dat wat mij gegeven 
is, ook teruggenomen kan worden. Maar God heeft mijn geschenk 
dankbaar aanvaard. Zou ik het willen terugnemen?"
•Kies bewust om het geschenk te laten staan.


5. Elk Geschenk Wordt Aan God Gegeven
Praktijk:
•Driemaal vandaag, wanneer je iets geeft, visualiseer:
•Dit geschenk gaat naar de ander
•Maar het wordt ook aan God gegeven
•En wat God toebehoort, is het mijne
•Herhaal:
"God zegent elk geschenk dat ik Hem geef. En elk geschenk wordt 
Hem gegeven, want het kan alleen worden gegeven aan mijzelf."
 
 
 
 
 
6. Dank Mijn Zelf
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag iets goeds doet of geeft, dank 
niet alleen God, maar ook je Zelf:
"Ik dank mijn Zelf hiervoor. Want Hij is alleen dankbaar jegens 
God, en Hij dankt Zichzelf voor mij."
•Voel de verbinding tussen jou, je Zelf, en God.
 
 


7. Alle Dankbaarheid Behoort Mij Toe
Praktijk:
•Wanneer je vandaag geneigd bent om te denken "Ik 
verdien geen dankbaarheid" of "Ik ben het niet waard", stop 
en herhaal:
"Dank aan mij, de heilige Zoon van God. In mijn hart is het Hart 
van God gelegd. Ik ben Hem dierbaar, omdat ik Hemzelf ben. Alle 
dankbaarheid behoort mij toe, om wat ik ben."
 
8. Wees Vrij Van Alle Ondankbaarheid
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag ondankbaarheid voelt jegens 
iemand, herinner jezelf:
"Ik ben vrij van alle ondankbaarheid jegens wie ook die mijn Zelf 
compleet maakt. Van dit Zelf is niemand buitengesloten."
•Vervang ondankbaarheid door dankbaarheid.
 
9. Oogst De Dankbaarheid Die Je Jezelf Hebt Ontzegd
Praktijk:
•Maak vandaag een lijst van dingen waarvoor je jezelf 
dankbaarheid hebt ontzegd:
•Momenten waarop je goed was, maar jezelf niet 
erkende
•Geschenken die je gaf, maar niet waardeerde
•Liefde die je uitdrukte, maar niet vierde


•Zeg bij elk item:
"Nu oogst ik de dankbaarheid die ik mijzelf heb ontzegd. Ik ben 
dankbaar voor dit geschenk dat ik gaf."
 
 
 
 
 
10. Avondritueel: God Heeft Nooit Opgehouden Mij Te 
Danken (10–15 minuten)
Praktijk:
•Reflecteer op je dag:
•Hoe vaak heb ik vandaag met dankbaarheid 
gegeven in plaats van voor dankbaarheid?
•Hoe vaak heb ik geschenken niet teruggenomen?
•Heb ik mijn Zelf bedankt?
•Heb ik de dankbaarheid geoogst die ik mijzelf heb 
ontzegd?
•Sluit af met het gebed:
"Vader, dank U dat ik vandaag heb geleerd dat het alleen mijn 
dankbaarheid kan zijn die ik verdien. Mijn geschenken hebben geen 
externe erkenning nodig. Ik ben het die ze ontvangt. In mijn hart is 
Uw Hart gelegd. Ik ben U dierbaar, omdat ik U Zelf ben. Alle 
dankbaarheid behoort mij toe. En U heeft nooit opgehouden mij te 
danken. Amen."


 
Les 198
“Alleen mijn veroordeling verwondt me.”
 
 
 
De Bevrijding Van Veroordeling
 
Verwonding is onmogelijk.
Toch brengt illusie illusie voort.
 
Als ik kan veroordelen, kan ik worden verwond.
Want ik heb geloofd dat ik verwonden kan.
 
Het recht dat ik voor mezelf heb vastgesteld
wordt nu tegen mij gebruikt.
 
Veroordeel en ik word tot gevangene gemaakt.
Vergeef en ik word bevrijd.
 
Vergeving is een illusie
die een antwoord is op de rest.
 


Vergeving vaagt alle andere dromen weg.
Ze is een droom over ontwaken.
 
Ze wijst naar waar de waarheid moet zijn
met de zekerheid van God Zelf.
 
Vergeving is de enige weg uit de ellende,
voorbij alle lijden en uiteindelijk weg van de dood.
 
Alleen mijn veroordeling verwondt me.
Alleen mijn eigen vergeving maakt me vrij.
 
Er is geen vorm van lijden
of die verbergt wel een niet-vergevende gedachte.
 
Er is geen vorm van pijn
die vergeving niet genezen kan.
 
Nu is er stilte over heel de wereld.
Nu is er stilheid waar voorheen een razende storm was.
 
Er is geen veroordeling in mij.
Ik ben volmaakt in mijn heiligheid.
 
Vandaag is de tijd voor mijn bevrijding.
De tijd is gekomen.
De tijd is vandaag gekomen.


Uitgebreid Commentaar
 
A. Verwonding Is Onmogelijk — En Toch...
Les 198 begint met een paradox:
"Verwonding is onmogelijk. En toch brengt illusie illusie voort."
Wat betekent dit?
1. Verwonding is onmogelijk (in waarheid)
•In werkelijkheid, in Gods ogen, in de eeuwigheid: je kunt 
niet worden verwond
•Je bent geest, niet lichaam
•Je bent heilig, onveranderlijk, volmaakt
•Niets kan je werkelijk deren
2. En toch brengt illusie illusie voort (in de droom)
•Als je gelooft in de illusie dat je kunt verwonden...
•...dan moet je ook geloven in de illusie dat je verwond 
kunt worden
•Het ene roept het andere op
•De droom maakt zichzelf "waar" binnen de droom
 
B. Het Mechanisme: Veroordelen = Verwond Worden
De les legt het mechanisme uit:
"Als je kunt veroordelen, kun je worden verwond. Want je hebt 
geloofd dat je verwonden kunt, en het recht dat je voor jezelf hebt 
vastgesteld kan nu tegen jou worden gebruikt, tot je het als 
waardeloos, ongewenst en onwerkelijk terzijde legt.”


Het mechanisme in stappen:
1. Ik geloof dat ik kan veroordelen
•Ik denk: "Die persoon is slecht, fout, schuldig"
•Ik denk: "Die situatie is verkeerd, onrechtvaardig, 
verschrikkelijk"
•Ik neem het recht om te oordelen
•Ik geloof dat mijn oordeel macht heeft
•Ik geloof dat mijn veroordeling iets werkelijks doet
2. Daarmee stel ik het "recht" van veroordeling vast
•Door te veroordelen, maak ik veroordeling tot een "wet"
•Ik zeg: "Veroordeling is mogelijk. Veroordeling is legitiem"
•Ik creëer een wereld waarin veroordelen macht heeft
•Ik geef veroordeling realiteit
3. Dit recht wordt nu tegen mij gebruikt
•Als veroordeling mogelijk is voor anderen...
•...dan is het ook mogelijk voor mij
•Als ik anderen kan veroordelen...
•...dan kunnen anderen (of ik mezelf) mij veroordelen
•Het zwaard dat ik smeedde, keert zich tegen mij
•De wet die ik vestigde, veroordeelt mij nu
4. Ik word verwond door mijn eigen veroordeling
•Niet door wat anderen doen
•Niet door wat de wereld doet


•Maar door mijn eigen geloof in veroordeling
•Alleen mijn veroordeling verwondt me
5. De oplossing: leg het recht terzijde
•Wanneer ik herken dat veroordeling waardeloos, 
ongewenst en onwerkelijk is
•En ik het terzijde leg
•Dan houdt illusie op gevolgen te hebben
•Dan worden die gevolgen ongedaan gemaakt
•Dan ben ik vrij
 
C. De Wet Die Waarneming Regeert
De les stelt een eenvoudige wet:
"Veroordeel en je wordt tot gevangene gemaakt. Vergeef en je 
wordt bevrijd. Dat is de wet die de waarneming regeert.”
Tabel: De Wet Van Waarneming
	Als ik veroordeel
	Als ik vergeef

	Word ik tot gevangene 
gemaakt
	Word ik bevrijd

	Schep ik een wereld 
waarin verwonding 
mogelijk is
	Schep ik een wereld 
waarin genezing mogelijk 
is

	Kan ik worden verwond
	Kan ik niet worden 
verwond

	Leef ik in angst
	Leef ik in vrede





 
Maar let op:
"Het is geen wet die door kennis wordt begrepen, want vrijheid is 
een deel van kennis. In waarheid is veroordelen dus onmogelijk. Wat 
de invloed en gevolgen ervan schijnen te zijn heeft helemaal niet 
plaatsgevonden."
Dit betekent:
•In waarheid (kennis, werkelijkheid) is veroordeling 
onmogelijk
•Het heeft nooit echt plaatsgevonden
•Maar binnen de droom (waarneming) moeten we ermee 
werken alsof het wel zo is
•Daarom is vergeving nodig
 
D. Vergeving: De Ene Illusie Die Geen Illusies Voortbrengt
De les onthult de unieke rol van vergeving:
"Illusie brengt illusie voort. Behalve één. Vergeving is een illusie die 
een antwoord is op de rest."
Waarom is vergeving een illusie?
•Omdat er in waarheid niets te vergeven is
•Er is nooit echt een zonde geweest
•Er is nooit echt een aanval geweest
•Alles was altijd slechts een droom
	Versterk ik de illusie
	Ontmantel ik de illusie

	Blijf ik in de droom
	Ontwaakt ik uit de droom




Maar waarom is vergeving anders dan andere illusies?
"Vergeving vaagt alle andere dromen weg, en hoewel ze zelf een 
droom is, kweekt ze geen nieuwe. Alle illusies behalve deze ene 
vermenigvuldigen zich onvermijdelijk duizendmaal. Maar hier 
eindigen illusies."
Tabel: Illusies vs Vergeving

 
E. Vergeving Is Een Droom Over Ontwaken
De les geeft een prachtige beschrijving:
"Vergeving is het eind van dromen, omdat ze een droom over 
ontwaken is. Ze is niet zelf de waarheid. Maar ze wijst naar waar de 
waarheid moet zijn en geeft de richting aan met de zekerheid van God 
Zelf. Ze is een droom waarin de Zoon van God tot zijn Zelf en tot zijn 
Vader ontwaakt, en weet dat Zij één zijn."
	Alle andere illusies
	Vergeving (de ene 
illusie)

	Brengen nieuwe illusies voort
	Vaagt alle andere 
dromen weg

	Vermenigvuldigen zich 
duizendmaal
	Kweekt geen nieuwe 
illusies

	Houden de droom in stand
	Beëindigt de droom

	Leiden dieper de duisternis in
	Wijst naar het licht

	Versterken de gevangenis
	Opent de poort

	Zijn een droom over slapen
	Is een droom over 
ontwaken




Wat betekent dit?
Vergeving is:
•Niet de waarheid zelf (want in waarheid is er niets te 
vergeven)
•Maar een brug naar de waarheid
•Een wegwijzer die naar huis wijst
•Een droom die je naar het ontwaken leidt
•De laatste droom voordat je volledig ontwaakt
Metafoor:
•Je droomt dat je in een gevangenis zit
•Vergeving is de droom dat je de sleutel vindt
•Het is nog steeds een droom
•Maar het is de droom die leidt tot het ontwaken: "O, ik 
ben nooit opgesloten geweest!"
 
F. De Enige Weg
De les stelt een retorische vraag:
"Vergeving is de enige weg die uit de ellende voert, voorbij alle 
lijden en uiteindelijk weg van de dood. Hoe zou er een andere weg 
kunnen zijn wanneer deze het plan van God Zelf is? En waarom zou 
je daartegen in verweer gaan, het bestrijden, duizend manieren 
proberen te vinden waarop het beslist onjuist is, duizend andere 
mogelijkheden?"
Waarom verzetten we ons tegen vergeving?
•Omdat het ego wil geloven dat er andere wegen zijn


•Omdat we denken dat we gelijk hebben om te 
veroordelen
•Omdat we bang zijn dat vergeving zwakte is
•Omdat we ons vastigheden aan ons lijden
Maar de les vraagt:
"Is het niet wijzer om blij te zijn dat jij het antwoord op je 
problemen in handen hebt? Is het niet verstandiger Degene die 
verlossing schenkt te danken en Zijn gave dankbaar te aanvaarden?"
 
G. Zijn Woorden Werken
De les zingt een lofzang op Gods Woorden:
"Zijn woorden werken. Zijn woorden verlossen. Zijn woorden 
bevatten alle hoop, alle zegen en alle vreugde die ooit op deze aarde 
kunnen worden gevonden. Zijn woorden zijn in God geboren en 
komen tot jou, met hemelse liefde bekleed. Zij die Zijn woorden horen, 
hebben het lied van de Hemel vernomen."
Welke woorden zijn dit?
"Alleen mijn veroordeling verwondt me.

Alleen mijn eigen vergeving maakt me vrij."
Deze woorden zijn:
•Geboren in God
•Bekleed met hemelse liefde
•De sleutel tot het licht
•Het einde van de duisternis
•Het lied van de Hemel
 


H. Hoe Dwaas Om Te Geloven
De les confronteert onze waanzin:
"Deze wereld heeft vele schijnbaar aparte schuilplaatsen, waar 
genade geen betekenis heeft en aanval gerechtvaardigd lijkt. Toch zijn 
ze alle één: een plaats waar de dood wordt aangeboden aan Gods 
Zoon en aan diens Vader. Je denkt misschien dat Zij die hebben 
aanvaard. Maar als jij opnieuw kijkt naar de plaats waar je Hun 
bloed zag, zul je in plaats daarvan een wonder zien."
De oproep:
"Hoe dwaas om te geloven dat Zij kunnen sterven! Hoe dwaas om 
te geloven dat jij aanvallen kunt! Hoe waanzinnig om te denken dat 
jij veroordeeld kunt worden en dat de heilige Zoon van God sterven 
kan!"
 
I. De Stilheid Van Jouw Zelf
De les herinnert ons:
"De stilheid van jouw Zelf blijft onbewogen, onaangetast door 
dergelijke gedachten en zich niet bewust van enige veroordeling 
waarvoor vergeving nodig zou zijn. Elk soort dromen is onbekend en 
vreemd aan de waarheid."
Dit betekent:
•Jouw ware Zelf is nooit verwond geweest
•Jouw ware Zelf kent geen veroordeling
•Jouw ware Zelf droomt niet
•Alleen het ego droomt, veroordeelt, lijdt
 
 


J. Geen Vorm Van Lijden
De les maakt een absolute verklaring:
"Vergeet vandaag niet dat er geen vorm van lijden is, of die 
verbergt wel een niet-vergevende gedachte. Evenmin kan er een vorm 
van pijn zijn die vergeving niet genezen kan."
Dit betekent:
•Elk lijden — fysiek, emotioneel, mentaal, spiritueel — 
komt voort uit niet-vergeven
•Elke pijn kan worden genezen door vergeving
•Er zijn geen uitzonderingen
•Vergeving is universeel werkzaam
 
K. De Ene Illusie Aanvaarden
De les belooft:
"Aanvaard de ene illusie die verklaart dat er geen veroordeling is 
in Gods Zoon, en de Hemel wordt onmiddellijk herinnerd, de wereld 
vergeten, samen met al haar vreemde overtuigingen, nu het gelaat 
van Christus eindelijk ongesluierd in deze ene droom verschijnt."
Wat is deze ene illusie?
•Vergeving
•Het geloof dat er niets te veroordelen is
•Het zien van onschuld in plaats van schuld
Wat gebeurt er dan?
•De Hemel wordt onmiddellijk herinnerd
•De wereld wordt vergeten


•Het gelaat van Christus verschijnt ongesluierd
•Dit is het geschenk van de Heilige Geest
 
L. Stilte Over Heel De Wereld
De les beschrijft het eindresultaat:
"Nu is er stilte over heel de wereld. Nu is er stilheid waar voorheen 
een razende storm van onzinnige gedachten was. Nu ligt er een sereen 
licht over het aanschijn van de aarde, tot rust gebracht in een 
droomloze slaap. En nu blijft daarop als enige het Woord van God 
over."
En dan:
"Dan is het met symbolen gedaan, en is alles wat jij ooit dacht 
gemaakt te hebben volkomen verdwenen uit de denkgeest die God 
voor eeuwig kent als Zijn enige Zoon."
 
M. Geen Veroordeling In Hem
De les eindigt met een visie:
"Er is geen veroordeling in hem. Hij is volmaakt in zijn heiligheid. 
Hij heeft geen gedachten van barmhartigheid nodig. Wie zou hem 
geschenken kunnen geven wanneer alles het zijne is?"
En de ultieme visie:
"En wie zou ervan kunnen dromen vergeving te schenken aan de 
Zoon der Zondeloosheid Zelf, die zozeer lijkt op Hem wiens Zoon hij 
is, dat het aanschouwen van de Zoon gelijkstaat aan niet meer 
waarnemen en alleen de Vader kennen? In deze visie van de Zoon, zo 
kort dat er geen ogenblik staat tussen deze onverdeelde blik en 
tijdloosheid zelf, zie je de visie van jezelf, en dan verdwijn jij voor alle 
eeuwigheid in God."


N. De Tijd Is Vandaag Gekomen
De les sluit af met urgentie:
"Vandaag komen we steeds dichter bij het einde van alles wat nog 
tussen deze visie en ons zicht zou kunnen staan. En we zijn blij dat we 
zover gekomen zijn en begrijpen dat Hij die ons hier gebracht heeft 
ons nu niet in de steek zal laten. Want Hij wil ons de gave schenken 
die God ons vandaag via Hem gegeven heeft. Nu is het de tijd voor 
jouw bevrijding. De tijd is gekomen. De tijd is vandaag gekomen."

 
Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
Voorbereiding
•Zoek een rustige plek waar je ongestoord kunt zitten.
•Leg je handen open in je schoot — symbool van loslaten 
en ontvangen.
•Sluit je ogen en adem rustig: 4 tellen in, 4 tellen vast, 4 
tellen uit, 4 tellen wachten.
•Herhaal dit drie keer.
 
DEEL 1: Verwonding Is Onmogelijk (5–7 minuten)
Stap 1: De waarheid
Herhaal innerlijk:
"Verwonding is onmogelijk. In waarheid kan ik niet worden 
verwond. Ik ben geest, niet lichaam. Ik ben heilig, onveranderlijk, 
volmaakt."
Adem rustig. Laat deze waarheid doordringen.


Stap 2: En toch de illusie
Herhaal innerlijk:
"En toch brengt illusie illusie voort. Als ik kan veroordelen, kan ik 
worden verwond. Want ik heb geloofd dat ik verwonden kan."
Stap 3: Herkenning
Denk aan momenten waarop je:
•Iemand veroordeelde
•Jezelf verwond voelde
•Geloofde dat iemand jou kon kwetsen
Noem deze momenten innerlijk bij naam.
Herhaal:
"Het recht dat ik voor mezelf heb vastgesteld — het recht om te 
veroordelen — wordt nu tegen mij gebruikt."
Adem. Zie het mechanisme.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 2: Veroordeel En Je Wordt Gevangen (7–10 minuten)
Stap 1: De wet
Herhaal innerlijk:
"Veroordeel en ik word tot gevangene gemaakt. Vergeef en ik word 
bevrijd. Dit is de wet die de waarneming regeert."
Adem rustig.
Stap 2: Herken je veroordelingen
Denk aan mensen of situaties die je nu veroordeelt:


•Deze persoon is slecht
•Deze situatie is onrechtvaardig
•Dit had niet mogen gebeuren
Noem ze één voor één.
Bij elke veroordeling, herken:
"Deze veroordeling maakt mij tot een gevangene. Alleen mijn 
veroordeling verwondt me."
Stap 3: De keuze
Bij elke veroordeling, kies:
"Ik kan kiezen. Ik kan blijven veroordelen en gevangen blijven. Of 
ik kan vergeven en bevrijd worden."
Adem. Voel de keuze.
Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 3: Vergeving—De Ene Illusie (5–7 minuten)
Stap 1: De unieke rol
Herhaal innerlijk:
"Illusie brengt illusie voort. Behalve één. Vergeving is een illusie die 
een antwoord is op de rest. Vergeving vaagt alle andere dromen weg."
Adem rustig.
Stap 2: De droom over ontwaken
Herhaal innerlijk:
"Vergeving is het einde van dromen, omdat ze een droom over 
ontwaken is. Ze wijst naar waar de waarheid moet zijn met de 
zekerheid van God Zelf."


Stap 3: Visualisatie
Stel je voor:
•Je zit in een donkere kamer (de droom van veroordeling)
•Vergeving is een licht dat de deur verlicht
•De deur gaat open
•Daarachter is het licht van de waarheid
•Vergeving is de brug
Adem. Zie het licht.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 4: Zijn Woorden Werken (7–10 minuten)
Stap 1: De woorden
Herhaal innerlijk, langzaam en met aandacht:
"Alleen mijn veroordeling verwondt me.

Alleen mijn eigen vergeving maakt me vrij."
Adem rustig na elke regel.
Stap 2: Laat ze resoneren
Herhaal de woorden opnieuw, nu met het besef:
"Deze woorden zijn in God geboren. Deze woorden komen tot mij, 
met hemelse liefde bekleed. Deze woorden zijn de sleutel tot het licht."
Stap 3: Pas ze toe
Denk aan één specifieke persoon of situatie die je veroordeelt.
Herhaal:


"Alleen mijn veroordeling van [naam/situatie] verwondt me. 
Alleen mijn eigen vergeving van [naam/situatie] maakt me vrij."
Kies om te vergeven.
Adem. Voel de bevrijding.
Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 5: Geen Vorm Van Lijden (5–7 minuten)
Stap 1: De absolute verklaring
Herhaal innerlijk:
"Er is geen vorm van lijden, of die verbergt wel een niet-vergevende 
gedachte. Er is geen vorm van pijn die vergeving niet genezen kan."
Adem rustig.
Stap 2: Scan je lijden
Denk aan je lijden — fysiek, emotioneel, mentaal:
•Pijn in je lichaam
•Verdriet in je hart
•Angst in je denkgeest
Bij elk lijden, herken:
"Dit lijden verbergt een niet-vergevende gedachte. Wie of wat heb 
ik niet vergeven?"
Stap 3: Vergeef
Bij elk lijden, zeg:
"Ik vergeef [naam/situatie/mezelf]. Vergeving kan dit genezen."
Adem. Voel de genezing beginnen.


Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 6: Stilte Over Heel De Wereld (5–7 minuten)
Stap 1: De visie
Herhaal innerlijk:
"Nu is er stilte over heel de wereld. Nu is er stilheid waar voorheen 
een razende storm van onzinnige gedachten was."
Adem rustig.
Stap 2: Visualisatie
Stel je voor:
•De hele wereld wordt stil
•Al je gedachten van veroordeling verdwijnen
•Een serene licht spreidt zich uit
•Vrede daalt neer
•Het Woord van God blijft over
Stap 3: De stilte betreden
Zit in absolute stilte.

Geen woorden.

Geen gedachten.

Alleen zijn.
Stilte: 3 minuten.
 
Afsluiting
Adem drie keer diep in en uit.

Herhaal één keer:


[image: fill-image-30.png][image: border-image-30.png]"Alleen mijn veroordeling verwondt me.

Alleen mijn eigen vergeving maakt me vrij.

De tijd is vandaag gekomen."
Open je ogen langzaam.

Neem de stilte met je mee in je dag.
 
Gebed
Vader,
Vandaag begrijp ik:

Alleen mijn veroordeling verwondt me.
Verwonding is onmogelijk in waarheid.

Maar ik heb geloofd dat ik kan veroordelen.

En daardoor kan ik worden verwond.
Het recht dat ik voor mezelf heb vastgesteld

wordt nu tegen mij gebruikt.
Maar nu leg ik dat recht terzijde.

Ik erken het als waardeloos,

ongewenst en onwerkelijk.
Veroordeel en ik word tot gevangene gemaakt.

Vergeef en ik word bevrijd.
Vergeving is de ene illusie

die alle andere dromen wegvaagt.

Vergeving is een droom over ontwaken.
Ze wijst naar waar de waarheid moet zijn

met de zekerheid van U Zelf.
Alleen mijn veroordeling verwondt me.

Alleen mijn eigen vergeving maakt me vrij.


[image: fill-image-12.png][image: border-image-12.png]Er is geen vorm van lijden

of die verbergt wel een niet-vergevende gedachte.
Er is geen vorm van pijn

die vergeving niet genezen kan.
Nu aanvaard ik de ene illusie:

Er is geen veroordeling in Gods Zoon.
En de Hemel wordt onmiddellijk herinnerd.

Het gelaat van Christus verschijnt ongesluierd.
Nu is er stilte over heel de wereld.

Nu is er stilheid in mijn denkgeest.
Er is geen veroordeling in mij.

Ik ben volmaakt in mijn heiligheid.
Nu is de tijd voor mijn bevrijding.

De tijd is gekomen.

De tijd is vandaag gekomen.
Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 


TienPraktische Dagelijkse Oefeningen
 
1. Ochtendritueel: De Sleutel Tot Het Licht (10–15 
minuten)
Praktijk:
•Zit stil en herhaal:
"Alleen mijn veroordeling verwondt me.

Alleen mijn eigen vergeving maakt me vrij."
•Maak een lijst van alle mensen en situaties die je 
momenteel veroordeelt.
•Bij elke veroordeling, erken:
"Deze veroordeling maakt mij tot een gevangene. Deze 
veroordeling verwondt mij."
•Kies bewust om te vergeven:
"Ik vergeef [naam/situatie]. Ik leg het recht om te veroordelen 
terzijde."
•Blijf 5 minuten in stilte zitten.
 
 
 
 
 
 
 
 


2. Real-Time Veroordeling Herkennen
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag iemand of iets veroordeelt, stop 
onmiddellijk en herken:
"Ik veroordeel nu. En deze veroordeling zal mij verwonden, niet 
hem/haar/het."
•Herhaal:
"Alleen mijn veroordeling verwondt me. Alleen mijn eigen 
vergeving maakt me vrij."
•Kies om te vergeven in plaats van te veroordelen.
 
3. Het Mechanisme Doorbreken
Praktijk:
•Wanneer je je vandaag verwond voelt, vraag jezelf:
"Wie of wat heb ik veroordeeld? Wat is de niet-vergevende 
gedachte achter dit lijden?"
•Herken het mechanisme:
	Ik veroordeelde iemand/iets

	Daarmee vestigde ik het "recht" van veroordeling

	Nu wordt dat recht tegen mij gebruikt

	Ik voel me verwond

•Doorbreek het mechanisme:
"Ik leg het recht om te veroordelen terzijde. Het is waardeloos, 
ongewenst en onwerkelijk."


4. Vergeving Als De Ene Illusie
Praktijk:
•Driemaal vandaag, herinner jezelf:
"Illusie brengt illusie voort. Behalve één. Vergeving vaagt alle 
andere dromen weg. Vergeving is een droom over ontwaken."
•Kies bewust voor de ene illusie — vergeving — in plaats 
van alle andere illusies (oordeel, aanval, angst).
 
 
 
 
 
5. Zijn Woorden Als Mantra
Praktijk:
•Gebruik de woorden van de les als een mantra door de 
dag heen:
"Alleen mijn veroordeling verwondt me.

Alleen mijn eigen vergeving maakt me vrij."
•Herhaal ze:
•Bij het wakker worden
•Bij elk uur (stel een alarm in)
•Wanneer je stress voelt
•Voor het slapen gaan
•Laat ze in je hart zakken.


6. Geen Vorm Van Lijden
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag lijdt (fysiek, emotioneel, 
mentaal), herhaal:
"Er is geen vorm van lijden, of die verbergt wel een niet-vergevende 
gedachte. Er is geen vorm van pijn die vergeving niet genezen kan."
•Zoek de niet-vergevende gedachte:
"Wie of wat heb ik niet vergeven? Wat is de veroordeling achter dit 
lijden?"
•Vergeef:
"Ik vergeef [naam/situatie/mezelf]. Vergeving kan dit genezen."
 
 
 
 
 
 
7. Hoe Dwaas Om Te Geloven
Praktijk:
•Wanneer je vandaag denkt dat iemand jou heeft 
aangevallen of gekwetst, herhaal:
"Hoe dwaas om te geloven dat hij/zij mij kan aanvallen! Hoe 
waanzinnig om te denken dat ik veroordeeld kan worden! Alleen mijn 
veroordeling verwondt me."
•Zie de dwaasheid van het geloof in aanval.


8. De Stilheid Van Jouw Zelf
Praktijk:
•Driemaal vandaag, neem 3 minuten om in stilte te zitten 
en te herhalen:
"De stilheid van mijn Zelf blijft onbewogen, onaangetast door mijn 
gedachten van veroordeling. Mijn ware Zelf kent geen veroordeling. 
Mijn ware Zelf droomt niet."
•Voel de stilte achter alle gedachten.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
9. Aanvaard De Ene Illusie
Praktijk:
•Kies vandaag één persoon of situatie die je moeilijk te 
vergeven vindt.
•Aanvaard de ene illusie:
"Er is geen veroordeling in Gods Zoon. Deze persoon is onschuldig. 
Deze situatie is vergeven."
•Herhaal dit telkens wanneer de veroordeling terugkomt.


10. Avondritueel: De Tijd Is Vandaag Gekomen (10–15 
minuten)
Praktijk:
•Reflecteer op je dag:
•Hoe vaak heb ik vandaag veroordeeld?
•Hoe vaak heb ik mezelf verwond met mijn 
veroordeling?
•Hoe vaak heb ik gekozen voor vergeving in plaats 
van veroordeling?
•Heb ik de bevrijding gevoeld?
•Sluit af met het gebed:
"Vader, dank U dat U mij vandaag hebt geleerd dat alleen mijn 
veroordeling mij verwondt. Ik leg het recht om te veroordelen terzijde. 
Het is waardeloos, ongewenst en onwerkelijk. Alleen mijn eigen 
vergeving maakt me vrij. Nu is er stilte in mijn denkgeest. Er is geen 
veroordeling in mij. Ik ben volmaakt in mijn heiligheid. Nu is de tijd 
voor mijn bevrijding. De tijd is gekomen. De tijd is vandaag gekomen. 
Amen."
 


 
Les 199
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.”
 
 
 
 
De Absolute Vrijheid
 
Vrijheid is absoluut onmogelijk
zolang ik een lichaam als mijzelf beschouw.
 
Het lichaam is een beperking.
Wie in een lichaam naar vrijheid zoekt,
zoekt die waar ze niet kan worden gevonden.
 
Maar de denkgeest kan worden bevrijd
wanneer die zichzelf niet langer als in een lichaam ziet.
 
De denkgeest die de Heilige Geest dient
is voor eeuwig onbegrensd,
verheven boven de wetten van tijd en ruimte,
vol van de kracht en de macht
alles te doen wat hem wordt gevraagd.
 


 
 
 
Hij rust in God.
En wie kan bang zijn,
als hij in Onschuld leeft en louter liefheeft?
 
Het ego verbergt zich in het lichaam.
Maar ik proclameer mijn onschuld
en ik ben vrij.
 
Het lichaam verdwijnt niet,
maar wordt een bruikbare vorm
voor wat de denkgeest te doen staat —
een voertuig om vergeving uit te breiden.
 
Vandaag laat ik de vrijheidsroep
over heel de wereld weerklinken.
 
Ik ben vrij vandaag.
Ik neem vrijheid mee als mijn geschenk
aan hen die nog geloven
dat ze in een lichaam gekluisterd zijn.
 
Ik ben Gods Zoon.
Voor eeuwig leef ik in onsterfelijkheid.
 


 
Ik ben niet een lichaam.
Ik ben vrij.
Ik hoor de Stem die God gegeven heeft aan mij,
en alleen hieraan gehoorzaamt mijn denkgeest.
 
Uitgebreid Commentaar op Les 19
A. Vrijheid Is Onmogelijk In Een Lichaam
Les 199 begint met een absolute verklaring:
"Vrijheid is absoluut onmogelijk, zolang jij een lichaam als jouzelf 
beschouwt."
Waarom is dit zo?
"Het lichaam is een beperking. Wie in een lichaam naar vrijheid 
zoekt, zoekt die waar ze niet kan worden gevonden."
Het mechanisme van beperking:
1. Het lichaam is gebonden aan tijd
•Het wordt geboren
•Het veroudert
•Het sterft
•Het kan niet in het verleden of de toekomst zijn
•Het is gevangen in het nu van de tijd
2. Het lichaam is gebonden aan ruimte
•Het kan slechts op één plaats tegelijk zijn
•Het kan niet overal tegelijk zijn


•Het is begrensd door muren, afstanden, grenzen
•Het kan niet door materie heen
3. Het lichaam is kwetsbaar
•Het kan pijn lijden
•Het kan ziek worden
•Het kan worden verwond
•Het kan sterven
•Het heeft voedsel, water, warmte nodig
4. Het lichaam is afhankelijk
•Het heeft andere lichamen nodig
•Het heeft middelen nodig
•Het heeft bescherming nodig
•Het is niet zelfvoorzienend
5. Het lichaam is onderhevig aan wetten
•Zwaartekracht
•Ouderdom
•Verval
•Dood
•Natuurwetten
Conclusie:
"Was dit de waarheid, dan zou de denkgeest inderdaad kwetsbaar 
zijn!"
Maar het is niet de waarheid. De denkgeest is niet het lichaam.


B. De Denkgeest Die De Heilige Geest Dient
De les beschrijft de ware staat van de denkgeest:
"De denkgeest die de Heilige Geest dient is in alle opzichten voor 
eeuwig onbegrensd, verheven boven de wetten van tijd en ruimte, niet 
gebonden aan enig vooroordeel, en vol van de kracht en de macht 
alles te doen wat hem wordt gevraagd."

Tabel: Het Lichaam vs De Denkgeest
	Het lichaam
	De denkgeest die de Heilige 
Geest dient

	Is begrensd
	Is voor eeuwig onbegrensd

	Is gebonden 
aan tijd
	Is verheven boven de wetten van tijd

	Is gebonden 
aan ruimte
	Is verheven boven de wetten van 
ruimte

	Is kwetsbaar
	Is onaantastbaar

	Kan worden 
aangevallen
	Aanvalgedachten kunnen er geen 
toegang vinden

	Kent angst
	Angst kan nooit doordringen

	Is zwak
	Is vol van kracht en macht

	Is afhankelijk
	Kan alles doen wat hem wordt 
gevraagd

	Veroudert en 
sterft
	Leeft voor eeuwig

	Is alleen
	Rust in God




De veiligheid van liefde:
"Aanvalsgedachten kunnen in zo'n denkgeest geen toegang vinden, 
omdat hij aan de Bron van liefde is gegeven, en angst kan nooit 
doordringen in een denkgeest die zichzelf aan liefde verbonden heeft. 
Hij rust in God. En wie kan bang zijn, als hij in Onschuld leeft en 
louter liefheeft?"
 
C. Wezenlijk Voor Jouw Vooruitgang
De les benadrukt het belang:
"Het is voor jouw vooruitgang in deze cursus van wezenlijk belang 
dat jij het idee van vandaag accepteert en dat het jou heel dierbaar 
is."
Waarom is dit zo belangrijk?
Omdat zolang je je identificeert met het lichaam:
•Je kwetsbaar bent
•Je bang bent
•Je beperkt bent
•Je niet vrij kunt zijn
•Je niet kunt liefhebben zonder angst
•Je niet kunt vergeven zonder voorbehoud
Het ego's verzet:
"Bekommer je er niet om dat dit voor het ego volslagen 
krankzinnig is. Voor het ego is het lichaam dierbaar, omdat het erin 
huist en met het huis dat het gemaakt heeft verbonden leeft. Het 
maakt deel uit van de illusie die het heeft afgeschermd tegen de 
ontdekking dat het zelf illusie is."



Het mechanisme van het ego:
1. Het ego is zelf een illusie
•Het bestaat niet werkelijk
•Het is een gedachte van scheiding
•Het heeft geen echte substantie
2. Het ego moet zich verbergen
•Als het ontdekt wordt als illusie, verdwijnt het
•Het moet voorkomen dat je je ware natuur ziet
•Het moet een "bewijs" creëren dat het echt is
3. Het lichaam is de perfecte schuilplaats
•Het lichaam lijkt zeer reëel
•Het heeft gewicht, massa, vorm
•Het kan pijn voelen (wat "bewijst" dat het echt is)
•Het kan sterven (wat "bewijst" dat het belangrijk is)
4. Het ego identificeert zich met het lichaam
•"Ik ben dit lichaam"
•"Als dit lichaam pijn heeft, heb ik pijn"
•"Als dit lichaam sterft, sterf ik"
•Zo maakt het ego zichzelf "echt"
5. Het lichaam beschermt het ego tegen ontdekking
•Zolang je gelooft dat je een lichaam bent...
•...zul je niet zoeken naar wie je werkelijk bent
•...zul je het ego niet ontdekken als illusie


D. Hier Verbergt Het Zich
De les onthult:
"Hier verbergt het zich en hier kan het worden gezien als wat het 
is. Proclameer jouw onschuld en je bent vrij.”
 
Het mechanisme van bevrijding:
1. Het ego verbergt zich in het lichaam
•Het lichaam is zijn schuilplaats
•Het lichaam is zijn "bewijs"
•Het lichaam is zijn verdediging
2. Maar in het lichaam kan het ook worden ontdekt
•Wanneer je kijkt naar het lichaam en vraagt: "Ben ik dit?"
•Wanneer je voelt dat je meer bent dan dit lichaam
•Wanneer je ervaart dat je bewustzijn niet beperkt is tot dit 
lichaam
3. Proclameer jouw onschuld
•Zeg: "Ik ben niet schuldig aan het maken van dit lichaam"
•Zeg: "Ik ben niet schuldig aan scheiding"
•Zeg: "Ik ben onschuldig, zoals God mij schiep"
4. En je bent vrij
•Het lichaam verdwijnt — niet fysiek, maar als identiteit
•Je ziet het lichaam niet langer als jezelf
•Je bent bevrijd van de identificatie met beperking
 


E. Het Lichaam Als Voertuig
De les geeft het lichaam een nieuwe functie:
"Het lichaam verdwijnt, omdat jij het niet meer nodig hebt, 
afgezien van de noodzaak die de Heilige Geest erin ziet. Daarvoor 
verschijnt het lichaam als bruikbare vorm voor wat de denkgeest te 
doen staat. Zo wordt het een voertuig dat helpt om vergeving uit te 
breiden tot het allesomvattende doel dat ze dient te bereiken 
overeenkomstig Gods plan.”
Tabel: Het Lichaam Voor Het Ego vs Het Lichaam Voor De 
Heilige Geest
	Voor het ego
	Voor de Heilige Geest

	Het lichaam is wie ik 
ben
	Het lichaam is een bruikbare 
vorm

	Het lichaam is mijn 
identiteit
	Het lichaam is een voertuig

	Het lichaam moet 
worden beschermd
	Het lichaam dient om 
vergeving uit te breiden

	Het lichaam is 
kwetsbaar en moet 
worden verdedigd
	Het lichaam is neutraal en 
heeft geen bescherming 
nodig

	Het lichaam is het doel
	Het lichaam is het middel

	Het lichaam ketent mij
	Het lichaam helpt mij 
anderen te bevrijden

	Het lichaam scheidt 
mij van anderen
	Het lichaam verbindt mij met 
anderen (om vergeving uit te 
breiden)





 
Het doel van het lichaam voor de Heilige Geest:
1. Het lichaam maakt communicatie mogelijk
•Woorden kunnen gesproken worden
•Daden kunnen worden uitgevoerd
•Liefde kan worden
•Vergeving kan worden gegeven
2. Het lichaam maakt aanwezigheid mogelijk
•Ik kan bij iemand zijn
•Ik kan troost bieden
•Ik kan helpen
•Ik kan dienen
3. Het lichaam maakt beeld zichtbaar
•Door mijn lichaam kan vergeving gezien worden
•Door mijn daden kan liefde ervaren worden
•Door mijn aanwezigheid kan vrede gevoeld worden
4. Het lichaam is tijdelijk bruikbaar
•Zolang de
•Zolang er anderen zijn die niet geloven dat ze een 
lichaam zijn
•Totdat het werk van de omgeving voltooid is
	Het lichaam is 
dierbaar omdat het mij 
"echt" maakt
	Het lichaam is bruikbaar 
omdat het vergeving tastbaar 
maakt




F. Koester Het Idee
De les roept op:
"Koester het idee van vandaag, en oefen het vandaag en elke dag 
weer. Maak het tot onderdeel van elke oefenperiode die je houdt. Er is 
niet één gedachte die daardoor niet aan kracht wint om de wereld 
te helpen, en niet één die niet ook wint aan extra geschenken voor 
jou.”
Waarom is dit idee zo krachtig?
1. Het bevrijdt je van angst
•Als je niet een lichaam bent, kun je niet beschadigd raken
•Als je niet een lichaam bent, kun je niet sterven
•Als je niet een lichaam bent, ben je veilig
2. Het bevrijdt je van beperking
•Als je niet een lichaam bent, ben je onbegrensd
•Als je niet een lichaam bent, kun je alles
•Als je niet een lichaam bent, ben je vrij
3. Het versterkte elke andere gedachte
•Elke gedachte van vergeving wordt krachtiger
•Elke gedachte van liefde wordt dieper
•Elke gedachte van vrede wordt zekerder
4. Het helpt de wereld
•Door jouw bevrijding worden anderen bevrijd
•Door jouw vrijheid wordt vrijheid geboden
•Door jouw vrede wordt vrede uitgebreid


De belofte:
"Met dit idee laten we over heel de wereld de vrijheidsroep 
weerklinken. En zou jij uitgesloten kunnen zijn van het aanvaarden 
van de geschenken die jij geeft?"

G. Het Doel Van Het Lichaam Wordt Ondubbelzinnig
De les beschrijft de transformatie:
"De Heilige Geest is het thuis van elke denkgeest die vrijheid zoekt. 
In Hem hebben ze gevonden wat ze zochten. Het doel van het lichaam 
is nu ondubbelzinnig. En het wordt volmaakt in het vermogen een 
onverdeeld doel te dienen.”
Voorheen had het lichaam twee doelen:
1. Voor het ego:
•Bewijs van
•Instrument van aanval
•Bron van genot (en dus pijn)
•Identiteit
2. Voor de Heilige Geest:
•kring van vergeving
•Middel van communicatie
•Instrument van liefde
Het conflict:
•Twee meesters
•Twee
•Verwarring


•Lijden
Nu heeft het lichaam één doel:
"Conflictvrij en eenduidig reagerend op de denkgeest, met slechts 
het idee van vrijheid als zijn doel, dient het lichaam, en dient het 
bekwaam zijn doel. Zonder de macht iets te kluisteren is het een 
waardige dienaar van de vrijheid die de denkgeest, in de Heilige 
Geest, zoekt."

H. Wees Vrij Vandaag
De les geven de opdracht:
"Wees vrij vandaag. En neem vrijheid mee als jouw geschenk aan 
hen die nog geloven dat ze in een lichaam gekluisterd zijn. Wees jij 
vrij, opdat de Heilige Geest gebruik kan maken van jouw ontsnapping 
aan slavernij, om de tallozen te bevrijden die zichzelf als gevangen, 
hulpeloos en bang zien.”
Het mechanisme:
1. Jij wordt vrij
•Je selecteert: "Ik ben niet een lichaam"
•Je je ware natuur
•Je voelt je onbegrensd
2. De Heilige Geest gebruikt jouw vrijheid
•vrijheid wordt zichtbaar
•Anderen zien dat vrijheid mogelijk is
•Jouw vrede inspireert hun verlangen naar vrede
3. Anderen worden bevrijd
•Door jouw voorbeeld


•Door jouw aanwezigheid
•Door jouw vrede
De Verlossing:
"Laat liefde door middel van jou hun angsten vervangen. 
Aanvaard nu de verlossing, en geef je denkgeest aan Hem die jou 
oproept Hem dit geschenk te geven. Want Hij wil jou volmaakte 
vrijheid en volmaakte vreugde geven, en de hoop die zijn volledige 
vervulling vindt in God."

I. Jij Bent Gods Zoon
De les herinnert ons aan onze ware identiteit:
"Jij bent Gods Zoon. Voor eeuwig leef jij in onsterfelijkheid. Wil jij 
je denkgeest hier niet naar terug doen keren?”
Wat betekent dit?
1. Jij bent Gods Zoon
•Niet je lichaam
•Niet je persoonlijkheid
•Niet je geschiedenis
•Maar jouw ware Zelf – Christus
2. Voor eeuwig leef jij in onsterfelijkheid
•Je bent nooit geboren
•Je zult nooit sterven
•Je bent eeuwig
•Je bent onveranderlijk
3. Wil jij denkgeest hier niet naar terug doen keren?


•Terug naar de herinnering van wie je bent
•Terug naar de ervaring van onsterfelijkheid
•Terug naar de
 
J. De Ultieme Zegening
De les betrouwbare met een belofte:
"Oefen dan goed de gedachte die de Heilige Geest jou voor vandaag 
geeft. Jouw broeders zijn daarin samen met jou verlost, de wereld 
wordt samen met jou gezegend, Gods Zoon zal niet meer in tranen 
zijn, en de Hemel zegt dank voor de toename aan vreugde die jouw 
oefenen daar zelfs brengt. En God Zelf breidt Zijn Liefde en geluk uit, 
iedere keer dat jij zegt:"
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Ik hoor de Stem die God 
gegeven heeft aan mij, en alleen hieraan gehoorzaamt mijn 
denkgeest.”
Wat gebeurt er wanneer je dit zegt?
1. Jouw broeders worden verlost
•Door jouw bevrijding
•Door jouw voorbeeld
•Door de uitbreiding van liefde
2. De wereld wordt verlost
•Door jouw vrede
•Door jouw aanwezigheid
•Door jouw vrijheid
3. Gods Zoon zal niet meer in tranen zijn


•De Zoon is vrij
•Het lijden eindigt
•De vreugde keert terug
4. De Hemel zegt dank
•Voor de deelnemers aan vreugde
•Voor de terugkeer van de verloren zoon
•Voor de voltooiing van Gods plan
5. God Zelf breidt Zijn Liefde uit
•Iedereen keer dat je dit zegt
•Elke keer dat je dit
•Iedereen keer dat je dit
 
 
 
 
Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
Voorbereiding
•Zoek een rustige plek waar je kunt zitten.
•Leg je handen open in je schoot – symbool van openheid 
en vrijheid.
•Sluit je ogen en adem rustig: 4 tellen in, 4 tellen vast, 4 
tellen uit, 4 tellen wachten.
•Herhaal dit drie keer.
 


DEEL 1: Ik Ben Niet Een Lichaam (7–10 minuten)
Stap 1: Woord je bewust van je lichaam
•Voel je lichaam zitten
•Voel het gewicht
•Voel de temperatuur
•Voel de ademhaling
•Voel de
Stap 2: Vraag jezelf
"Ben ik dit lichaam? Of ben ik degene die dit lichaam 
waarneemt?"
Adem rustig.
Stap 3: Herken de beperking
Denk aan hoe het lichaam beperkt is:
•Het kan slechts op één plaats tegelijk zijn
•Het veroudert
•Het kan pijn lijden
•Het is smeuïg
Herhaal innerlijk:
"Het lichaam is een beperking. Vrijheid is onmogelijk zolang ik een 
lichaam als mijzelf beschouw."
Stap 4: De proclamatie
Innerlijk, langzaam en met kracht:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
Adem. Voel de woorden resoneren.


Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 2: De Denkgeest is onbeperkt (5–7 minuten)
Stap 1: De waarheid
Herhaal innerlijk:
"De denkgeest die de Heilige Geest dient is voor eeuwig 
onbegrensd, verheven boven de wetten van tijd en ruimte, vol van 
kracht en macht."
Adem rustig.
Stap 2: Visualisatie
Stel je voor:
•Je bewustzijn breidt zich uit voorbij je lichaam
•Het vult de kamer
•Het vult het huis
•Het vult de stad
•Het vult de wereld
•Het vult het universum
•Er zijn geen
Stap 3: De ervaring
Herhaal innerlijk:
"Ik ben onbegrensd. Ik ben niet gebonden aan tijd van ruimte. Ik 
rust in God. En wie kan bang zijn, als hij in Onschuld leeft en louter 
liefheeft?"
Adem. Voel de onbegrensde vrijheid.
Stilte: 2 minuten.


DEEL 3: Het Ego Verbergt Zich (5–7 minuten)
Stap 1: Herkenning
Herhaal innerlijk:
"Het ego is zelf een illusie. Het verbergt zich in het lichaam. Het 
lichaam is zijn schuilplaats, zijn verdediging tegen ontdekking."
Adem rustig.
Stap 2: Zie door de illusie heen
Herhaal innerlijk:
"Maar hier kan het ego ook gezien worden als wat het is. Ik 
proclameer mijn onschuld en ik ben vrij."
Stap 3: De proclamatie
Herhaal met kracht:
"Ik proclameer mijn onschuld. Ik ben onschuldig zoals God mij 
schiep. Ik ben vrij."
Adem. Voel de bevrijding van schuld.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 4: Het Lichaam Als Voertuig (5–7 minuten)
Stap 1: De nieuwe functie
Herhaal innerlijk:
"Het lichaam verdwijnt als identiteit. Maar het blijft als bruikbare 
vorm. Het wordt een voertuig om vergeving uit te maken."
Adem rustig.
Stap 2: Visualisatie


Stel je voor:
•Je lichaam wordt doorschijnend, licht
•Het is niet langer zwaar of beperkt
•Het is een instrument, een werktuig
•Door dit lichaam stroomt liefde naar anderen
•Door dit lichaam wordt vergeving uitgebreid
•Het dient één doel: vrijheid
Stap 3: De overgave
Herhaal innerlijk:
"Het doel van mijn lichaam is nu ondubbelzinnig. Conflictvrij 
dient het de vrijheid die de denkgeest zoekt. Zonder de macht is iets te 
kluisteren het een waardige dienaar."
Adem. Voel de eenheid van doel.
Stilte: 2 minuten.
 
DEEL 5: De Vrijheidsroep (7–10 minuten)
Stap 1: Wees vrij
Herhaal innerlijk:
"Ik ben vrij vandaag. Ik neem vrijheid mee als mijn geschenk aan 
hen die niet geloven dat ze in een lichaam gekluisterd zijn."
Adem rustig.
Stap 2: Visualisatie – uitbreiding van vrijheid
Stel je voor:
•Je staat in een cirkel van licht


•Dit licht is jouw vrijheid
•Het breidt zich uit, cirkel na cirkel
•Het raakt anderen aan
•Wanneer het hen beïnvloedt, wordt ook zij vrij
•De cirkels blijven zich uitbreiden
•Tot de hele wereld in licht is
Stap 3: De zegen
Herhaal innerlijk:
"Laat liefde door middel van mij hun angsten vervangen. Mijn 
broeders zijn samen met mij verlost. De wereld wordt samen met mij 
genezen. Gods Zoon zal niet meer in tranen zijn."
Adem. Voel de vreugde van bevrijding.
Stilte: 3 minuten.
 
DEEL 6: Ik Ben Gods Zoon (5–7 minuten)
Stap 1: De herinnering
Herhaal innerlijk, langzaam:
"Ik ben Gods Zoon. Voor eeuwig leef ik in onsterfelijkheid."
Adem rustig. Laat deze waarheid tot je doordringen.
Stap 2: De ultieme proclamatie
Innerlijk, met volledige aandacht en overweging:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Ik hoor de Stem die God heeft aan mij gegeven,

en alleen hieraan gehoorzaamt mijn denkgeest.”


Herhaal dit drie keer, steeds langzamer en dieper.
Stap 3: God breidt Zijn Liefde uit
Visualiseer:
•God Zelf jouw woorden
•Zijn Liefde breidt zich uit
•Zijn geluk neemt toe
•De Hemel zegt dank
•Jij bent thuis
Adem. Rust in God.
Stilte: 3 minuten.
 
Afsluiting
Adem drie keer diep in en uit.

Gelijk één laatste keer:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
Open je ogen langzaam.

Neem de vrijheid met je mee in je dag.
 
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-31.png][image: border-image-31.png]Gebed
Vader,
Vandaag herinner ik mij:

Ik ben niet een lichaam.

Ik ben vrij.
Vrijheid is onmogelijk

zolang ik een lichaam als mezelf beschouw.

Het lichaam is een beperking.
Maar de denkgeest die U dient

is voor eeuwig onbegrensd,

verheven boven tijd en ruimte,

vol van kracht en macht.
Hij rust in U.

En wie kan bang zijn,

als hij in Onschuld leeft en louter liefheeft?
Het ego verbergt zich in het lichaam.

Maar ik proclameer mijn onschuld

en ik ben vrij.
Het lichaam verdwijnt als identiteit.

Het wordt een bruikbaar voertuig

om een vergeving uit te maken.
Vandaag ben ik vrij.

Ik neem de vrijheid mee als mijn geschenk

aan hen die niet geloven

dat ze in een lichaam gekluisterd zijn.
Laat liefde door middel van mij

hun angsten vervangen.


[image: fill-image-32.png][image: border-image-32.png]Ik ben Uw Zoon.

Voor eeuwig leef ik in onsterfelijkheid.
Ik ben niet een lichaam.

Ik ben vrij.

Ik hoor de Stem die U heeft gegeven aan mij,

en alleen overeenkomstig gehoorzaamt mijn denk-
geest.
Mijn broeders zijn samen met mij verlost.

De wereld wordt samen met mij verlost.

Gods Zoon zal niet meer in tranen zijn.
De Hemel zegt dank.

En U, Vader, breidt Uw Liefde uit.
Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. Ochtendritueel: De Proclamatie (10–15 minuten)
Praktijk:
•Zit stil en herhaal:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Ik hoor de Stem die God heeft aan mij gegeven,

en alleen hieraan gehoorzaamt mijn denkgeest.”
•Word tje bewust van je lichaam: voel het zitten, het 
ademen.
•Vraag jezelf af: "Ben ik dit lichaam? Of ben ik degene die 
dit lichaam waarneemt?"
•driemaal:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
•Voel hoe je bewustzijn zich uitbreidt voorbij de grenzen 
van het lichaam.
•Blijf 5 minuten in stilte zitten, rusten in het onzichtbare 
van onbegrensdheid.
 
 
 
 
 
 
 
 


2. Uurlijkse Herinnering
Praktijk:
•Stel een alarm in op elk uur.
•Bij elk alarm, stop wat je doet en herhaal:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
•Neem drie diepe ademhalingen.
•Voel hoe je tijdelijke identificatie met het lichaam loslaat.
•Ga verder met je dag, maar vanuit het onzichtbare van 
vrijheid.
 
 
3. Wanneer pijn opkomt
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag fysieke of emotionele pijn 
pijnlijk, herhaal onmiddellijk:
"Ik ben niet een lichaam. Als ik niet een lichaam ben, kan deze 
pijn niet wie ik werkelijk ben deren."
•Dit betekent niet gelijk dat het lichaam pijn voelt
•Maar het betekent herkenbaar dat jij niet het lichaam 
bent dat pijn voelt
•Jij bent het bewustzijn dat de pijn waarneemt – maar niet 
er mee onafhankelijk is
•Herhaal:
"Ik ben vrij van deze pijn, want ik ben niet dit lichaam."
 


4. Bij Angst Voor Ziekte Of Dood
Praktijk:
•Wanneer je vandaag angst voelt voor ziekte, ouderdom of 
dood, herhaal:
"Het lichaam kan ziek worden, verouderen en sterven. Maar ik 
ben niet een lichaam. Ik leef voor eeuwig in onsterfelijkheid."
•Herken: de angst komt voort uit identificatie met het 
lichaam
•Proclameer:
"Ik ben Gods Zoon. Voor eeuwig leef ik in onsterfelijkheid."
 
 
 
 
5. Het Lichaam Als Voertuig
Praktijk:
•Kies vandaag drie momenten om bewust je lichaam te 
gebruiken als voertuig van vergeving:
•Spreek vriendelijke woorden
•Doe een vr daad
•Wees aanwezig bij iemand die grondstoffen
•Voor elke daad, herhaal innerlijk:
"Mijn lichaam is niet wie ik ben. Maar het is een bruikbaar 
voertuig om vergeving uit te vergroten. Het dient één doel: vrijheid."
 


6. Wanneer Je Je Beperkt Voelt
Praktijk:
•Elke keer dat je vandaag beperking voorkomt (te weinig 
tijd, te weinig geld, te weinig energie, te ver weg, etc.), 
herhaal:
"Deze beperking is van het lichaam, niet van mij. De denkgeest die 
de Heilige Geest is onbegrensd, verheven boven tijd en ruimte, vol van 
kracht en macht."
•Vraag:
"Als ik niet beperkt ben, wat is dan mogelijk?"
 
 
 
 
 
 
 
7. Proclameer Je Onschuld
Praktijk:
•Wanneer je je vandaag schuldig voelt (over wat je deed of 
niet deed, over je lichaam, over je zwakheden), herhaal:
"Het ego verbergt zich in het lichaam en gebruikt het om schuld te 
bewijzen. Maar ik proclameer mijn onschuld."
"Ik ben onschuldig zoals God mij schiep. Ik ben niet dit lichaam. Ik 
ben vrij."


8. Wees Vrij — Geef Vrijheid
Praktijk:
•Kies vandaag één persoon die grondstoffen onder de 
identificatie met het lichaam (ziekte, ouderdom, beperkte 
beperking, angst voor dood).
•Zie hen niet als hun lichaam. Zie ze als vrije geest.
•innerlijk:
"Jij bent niet een lichaam. Jij bent vrij. Ik zie jouw vrijheid en 
daarom word ik zelf vrij."
•Bied hen deze vrijheid aan – niet met woorden 
noodzakelijkerwijs, maar met je aanwezigheid, je vrede, je 
zekerheid.
 
9. De Stem Van God Horen
Praktijk:
•Driemaal vandaag, neem 5 minuten om in stilte te zitten 
en te herhalen:
"Ik hoor de stem die God aan mij heeft gegeven,

en alleen hieraan gehoorzaamt mijn denkgeest."
•Luister in de stilte. Niet naar de stem van het lichaam 
(honger, pijn, vermoeidheid).
•Niet naar de stem van het ego (angst, oordeel, aanval).
•Maar naar de Stem van de Heilige Geest (vrede, liefde, 
vergeving).
•Vraag:
"Wat zou U mij vandaag laten doen?


10. Avondritueel: God Breidt Zijn Liefde Uit (10–15 
minuten)
Praktijk:
•Reflecteer op je dag:
•Hoe vaak heb ik vandaag mij krachtig met mijn 
lichaam?
•Hoe vaak heb ik mijn vrijheid herinnerd?
•Hoe heb ik mijn lichaam gebruikt als voertuig van 
vergeving?
•Heb ik vrijheid gegeven aan anderen?
•Sluit af met de ultieme proclamatie:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Ik hoor de Stem die God heeft aan mij gegeven,

en alleen hieraan gehoorzaamt mijn denkgeest."
•Deze woorden langzaam, zevenmaal.
•Bij elke herhaling, weet:
"Mijn broeders zijn samen met mij verlost. De wereld wordt samen 
met mij opgelost. Gods Zoon zal niet meer in tranen zijn. De Hemel 
zegt dank. En God Zelf breidt Zijn Liefde uit."
•Rust in God.
 
 
 
 
 


EXTRA: VOORBEELDEN UIT HET DAGELIJKS LEVEN
Herkenbare situaties waar je "Ik ben niet een lichaam" kunt 
toepassen
 
VOORBEELD 1: De Spiegel
Situatie:

Je staat voor de spiegel. Je ziet dominante, grijze haren, extra 
kilo's. Je voelt verdriet, angst, schaamte. Je denkt: "Ik word oud. Ik 
ben niet meer aantrekkelijk. Mijn tijd is voorbij."
De toepassing:

Stop en vraag jezelf: "Ben ik dit lichaam dat ik in de spiegel zie?"
Proclameer:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Dit lichaam veroudert, maar 
ik verouder niet. Want ik ben Gods Zoon en leef voor eeuwig in 
onsterfelijkheid."
 
VOORBEELD 2: De Diagnose
Situatie:

De dokter vertelt dat je een chronische ziekte hebt. Je voelt paniek. 
Je denkt: "Mijn leven is voorbij. Ik ben ziek. Ik zal lijden en 
misschien sterven."
De toepassing:

Herken: de angst komt voort uit identificatie met het lichaam.
Proclameer:
"Ik ben niet een lichaam. Het lichaam kan ziek zijn, maar ik ben 
niet ziek. Ik ben geest, en de geest kan niet ziek worden. Ik ben vrij."


Dit betekent niet dat je geen medische zorg zoekt. Maar het 
betekent dat je niet gelooft dat de ziekte van het lichaam definieert 
wie je bent.
 
VOORBEELD 3: De Fysieke Beperking
Situatie:

Je kunt niet meer doen wat je vroeger kon. Je kunt niet meer 
rennen, springen, tillen. Je voelt frustratie en verlies. Je denkt: "Ik 
ben niet meer wie ik was."
De toepassing:

Herken: "Wie ik was" = identificatie met wat het lichaam kon 
doen.
Proclameer:
"Ik ben niet een lichaam. Mijn identiteit hangt niet af van wat 
mijn lichaam kan doen. De denkgeest die de Heilige Geest dient is 
onbegrensd. Ik kan alles — niet door het lichaam, maar door de 
geest."
 
VOORBEELD 4: De Vergelijking
Situatie:

Je ziet iemand die jonger, mooier, fitter is. Je voelt jaloezie en 
minderwaardigheid. Je denkt: "Zij zijn beter dan ik. Hun lichamen 
zijn beter dan het mijne."
De toepassing:

Herken: je gecombineerde lichamen en identificeert je met je 
lichaam.
Proclameer:
"Ik ben niet een lichaam. Zij zijn niet een lichaam. We zijn allen 
vrije geesten. Er is niets te vergelijken."


VOORBEELD 5: De Fysieke Pijn
Situatie:

Je hebt pijn — hoofdpijn, rugpijn, maagpijn. De pijn beheerst je 
aandacht. Je kunt aan niets anders denken.
De toepassing:

Herken: het lichaam heeft pijn. Maar ben jij het lichaam?
Proclameer:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben het bewustzijn dat deze pijn 
waarneemt. Maar ik ben niet de pijn. Ik ben vrij van deze pijn."
Dit maakt de pijn niet onmiddellijk verdwijnen, maar het geeft 
je ruimte en vrijheid – je bent niet erdoor bepaald.
 
 


 
Les 200
“Er is geen vrede dan de vrede van God.”
 
 
 
 
De Vrede
 
Ik heb gezocht in duizend plekken,
in werk, in liefde, in stil verschuilen,
maar vrede van de wereld breekt als glas —
zo fragiel, zo vluchtig, zo vals.
 
Ik dacht dat vrede lag in winnen,
in gelijk krijgen, in bevestiging,
maar elke overwinning bracht een nieuwe angst,
elke rust een nieuwe onrust.
 
Nu weet ik: er is geen vrede dan de vrede van God.
Geen vervanging, geen alternatief,
geen vrede in de wereld die standhoud,
geen rust in dingen die verdwijnen.


Zoek niet verder —
wat je zoekt is hier,
in deze stilte, op dit moment,
in de vrede die God is.
 
Uitgebreide commentaar
A. De Centrale Waarheid: Er Is Geen Vrede Dan De Vrede 
Van God
Les 200 markeringen een keerpunt in de Cursus: het is de 
laatste van de genummerde dagelijkse lessen vóór de 
herhalingslessen (201-220). Het brengt ons terug naar de essentie: 
er bestaat geen werkelijke vrede namens de vrede van God.
Kernidee uit de les:

"Zoek je vrede in de wereld die je hebt gemaakt, en je zult er niet in 
slagen die te vinden. God heeft geen vrede in verwerven."
Wat dit betekent:
	De vrede van de wereld is altijd voorwaardelijk

•Afhankelijk van omstandigheden, mensen, 
situaties
•Fragiel en angstig
•Gebaseerd op het verkrijgen van wat je wilt en het 
vermijden van wat je niet wilt
	De vrede van God is absoluut en onvoorwaardelijk

•Niet afhankelijk van externe omstandigheden
•Eeuwig en onveranderlijk
•Gebaseerd op wat je bent, niet op wat je hebt


Het falen van valse vrede:

 
Het resultaat: Uitputting, teleurstelling en het onzichtbare dat 
vrede in de wereld niet bestaat.
	Stap
	Wat er gebeurt
	Waarom het 
faalt

	1. Ik zoek 
vrede in 
de wereld
	Ik denk dat vrede 
komt door dingen 
te verkrijgen, te 
controleren, of te 
vermijden
	Vrede wordt 
afhankelijk van 
externe 
factoren

	2. Ik krijg 
wat ik 
wilde
	Ik voel een tijdelijke 
opluchting of 
tevredenheid
	Deze "vrede" 
is fragiel en 
angstig - ik kan 
weer verliezen 
lijden

	3. Ik moet 
het be-
schermen
	Ik word bang dat ik 
het zal verliezen; ik 
moet het 
verdedigen
	Angst vervangt 
vrede; ik ben 
gevangen in 
waakzaamheid

	4. Ik 
verlies 
het toch
	De wereld 
verandert; wat ik 
had verdwijnt of 
stelt teleur
	Mijn "vrede" 
verdwijnt; ik val 
terug in de 
ellende

	5. Ik zoek 
opnieuw
	Ik begin weer te 
zoeken naar vrede 
in nieuwe dingen, 
situaties van 
mensen
	De cyclus 
herhaalt zich 
eindeloos




B. Waarom De Vrede Van De Wereld Niet Werkt
“Er is geen vrede dan de vrede van God”
Wat dit betekent:
De vrede van de wereld is altijd gebaseerd op problemen :
•Vrede = afwezigheid van conflict (maar conflict kan elk 
moment terugkeren)
•Geluk = afwezigheid van pijn (maar pijn is altijd op de 
loer)
•Veiligheid = afwezigheid van gevaar (maar gevaar is 
nooit volledig weg)
 
De vrede van God kent geen klachten:

Zij is niet de afwezigheid van iets, maar de aanwezigheid van God 
Zelf. Zij kan niet verdwijnen omdat God niet verdwijnt.
Voorbeelden uit het dagelijks leven:
	Vrede deurcontrole (tegenstellingsvrede):

•"Ik zal vrede hebben als ik mijn werk, relatie, 
gezondheid onder controle heb."
•Waarom het faalt: Controle is een illusie. Het 
leven ontsnapt altijd aan controle.
	Vrede door huisvesting (tegenstellingsvrede):

•"Ik zal vrede hebben als ik conflicten, mysterieuze 
mensen of vaste emoties."
•Waarom het faalt: Vermijden angst; wat je 
afgesloten achtervolgt je.
	Vrede door winnen (tegenstellingsvrede):



•"Ik zal vrede hebben als ik gelijk heb, als ik win, 
als ik beter ben."
•Waarom het faalt: Winnen betekent dat iemand 
anders winst — en dus conflict.
De vrede van God
•Vereist geen controle, uitgesloten of winnen
•Bestaat onafhankelijk van wat er gebeurt
•Is altijd beschikbaar omdat God altijd aanwezig is
 
C. Zoek Niet Verder
Citaat uit de les:

"Zoek je de vrede van God, zoek dan niet verder. Want Hij heeft al 
voorzien in het middel waarmee deze vrede wordt gevonden."
Wat dit betekent:
Dit is een uitnodiging om te stoppen met zoeken buiten 
jezelf. Het antwoord is gegeven; het middel is van alle gemakken 
voorzien.
Het middel: Vergeving en de Heilige Geest.
Het mechanisme van vergeving als toegang tot vrede:
	Ik ervaar onrust, conflict of pijn


→ Ik denk dat de oorzaak buiten mij ligt (in een persoon, 
situatie of gebeurtenis)
	Ik herken dat de onrust uit mijn eigen veroordeling komt


→ "Alleen mijn veroordeling verwondt mij" (Les 198)
	Ik vergeef de illusie


→ Ik laat de veroordeling los en geef de situatie over aan de 
Heilige Geest


	Vrede keert terug


→ Niet omdat de externe situatie verandert, maar omdat 
mijn betekenis verandert
	Ik herken: vrede was er altijd al


→ Vrede van God is niet iets dat ik moet verkrijgen, maar 
iets dat ik moet herkennen
Waarom "zoek niet verder"?
Omdat verder zoeken naar vrede ergens anders is — in de 
toekomst, in een andere situatie, bij een andere persoon. Maar 
vrede is hier en nu, verborgen onder je eigen veroordelingen.
 
D. De Vrede Van God Is De Weg
Citaat uit de les:

"De vrede van God is alles wat ik wil. De vrede van God is mijn enige 
doel."
Wat dit betekent:
Vrede is niet alleen het doel, maar ook de weg. Je komt niet bij 
vrede door conflict, control of hard werken – je komt bij vrede 
door vrede te kiezen in elk moment.
Het verschil tussen doel en weg:

	Wereldse
	Gods opvatting

	Doel: Vrede in de 
toekomst
	Doel: Vrede nu

	Weg: Controle, winnen, 
krijgen
	Weg: Loslaten, vergeving, 
overgave

	Resultaat: Uitvoer, 
teleurstelling
	Resultaat: Rust, vrijheid, 
vreugde




Voorbeeld:
•Wereldse weg: "Ik zal vrede hebben als ik deze baan 
krijg, deze relatie red, dit probleem oplos."

→ Resultaat: Stress, angst, onafhankelijkheid
•Gods weg: "Ik kies vrede nu, effectieve wat er gebeurt. Ik 
leg dit in Gods handen."

→ Resultaat: Innerlijke rust, helderheid, oplossingen 
verschijnen vanzelf
 
E. Thuis Komen
Citaat uit de les:

"Kom thuis. Je hebt je geluk niet gevonden in uitheemse oorden en 
wezensvreemde vormen die geen betekenis voor je hebben"
Wat dit betekent:
Vrede van God is thuiskomen — terug naar waar je altijd al 
was, maar vergeten had.
De reis naar huis:
	Vertrek (de val in de droom):


Ik vergeet wie ik ben en ga op zoek naar vrede in de wereld
	De zoektocht (het ego's project):


Ik zoek eindeloos in mensen, dingen, prestaties – en vind 
niets dat blijft
	Het keerpunt (het moment van uitvoer):


Ik realiseer me dat de wereld geen vrede biedt; ik open mij 
voor een ander antwoord
	Het middel (vergeving):


Ik leer vergeven — mezelf, anderen, de wereld — en zie alles 
anders


	Thuiskomst (herkenning van vrede):


Ik herken dat vrede er altijd al was; ik was nooit echt 
weggegaan
Waarom is dit "thuiskomen"?
Omdat de vrede van God jouw natuurlijke staat is. Het is niet 
iets vreemds of nieuws – het is wat je bent wanneer alle 
veroordelingen, angsten en verdedigingen wegvallen.
 
F. Geen vervanging, Geen Alternatief
Citaat uit de les:

"Er is geen vrede dan de vrede van God, omdat God Zelf Vrede is."
Wat dit betekent:
Dit is misschien wel de meest radicale uitspraak van Les 200: er 
is geen alternatief. Er is geen "soort-van-vrede" of "bijna-vrede" -er 
is alleen de vrede van God of de illusie van vrede.
Het van vervangingen mechanisme:
	ver-
vanging
	Wat je 
denkt
	Wat er 
echt 
gebeurt
	Waarom 
het faalt

	Afleiding
	"Als ik 
mezelf maar 
bezig houd, 
voel ik geen 
onrust"
	Je verdooft 
de pijn, 
maar niets 
lost op
	De afleiding 
stopte 
aanzienlijk, 
dan keert de 
onrust terug

	Controle
	"Als ik alles 
maar onder 
controle 
heb, voel ik 
me veilig"
	Je hebt de 
eindeloze 
illusie van 
veiligheid 
door 
waakzaam-
heid
	Je wordt 
gebruikt; 
controle is 
een 
gevangenis





 
Het resultaat: Al deze vervangingen mislukken omdat ze niet 
de bron van onvrede overwinnen – de scheiding van God.
De enige oplossing: Terug naar de bron — naar God, naar 
vergeving, naar herkenning van Wie je werkelijk bent.
 
G. De Brug Naar De Hemel
Citaat uit de les:

"Vrede is de brug waarover ieder gaan zal die deze wereld achter zich 
wil laten."
Wat dit betekent:
Vrede is niet alleen een eindbestemming – het is de brug tussen 
de droom (de wereld van conflict en angst) en de werkelijkheid 
(de Hemel, eenheid met God).
Het mechanisme van de brug:
	Inhalen
	"Als anderen 
maar van 
mij houden/
me 
accepteren, 
voel ik me 
goed”
	Je maakt 
jezelf 
afhankelijk 
van 
anderen
	Hun liefde is 
voorwaarde-
lijk; je bent 
nooit zeker

	Ont-
kenning
	"Als ik maar 
niet aan het 
probleem 
denk, is het 
er niet"
	Je neemt 
de pijn 
over, maar 
zij blijft 
woelen
	Het komt 
terug in 
angst, 
ziekelijke 
boosheid

	Prestatie
	"Als ik maar 
succesvol 
ben, zal ik 
vrede 
voelen"
	Je jaagt 
een doel 
na dat 
nooit 
voldoening 
geeft
	Het volgende 
doel wacht al; 
je bent nooit 
"genoeg"




	Waakzaamheid (de wereld):


→ Ik ben constant alert, verdedig mezelf, gecontroleerde 
situaties, uitgesloten pijn

→ Dit is een staat van betrouwbare spanning en angst
	Vermoeidheid (het keerpunt):


→ Ik word doodmoe door waakzaamheid; ik realiseer me dat 
het niet werkt

→ Ik open me voor een ander antwoord
	Vergeving (het middel):


→ Ik vergeef de wereld, mezelf, anderen — ik laat 
veroordelingen los

→ Dit is het begin van het oversteken van de brug
	Vrede (de brug zelf):


→ Ik ervaar momenten van diepe rust, stilte, eenheid

→ Deze momenten worden langer en krachtig als ik meer 
vergeef
	Rust (de Hemel):


→ Uiteindelijk steek ik de brug volledig over en ontwaak in 
God

→ Alle waakzaamheid, angst en conflict verdwijnen 
voorgoed
Waarom is vrede de brug?
Omdat vrede van beide werelden is:
•Het is de laatste ervaring van de droom (vrede in de 
wereld)
•Het is de eerste ervaring van de Hemel (vrede van God)
Vrede is de overgang, het contactpunt tussen illusie en 
waarheid.
 


H. Wereldvrede Begint Bij Mij
Citaat uit de les:

"Als je de vrede van God wilt, moet je die eerst in jezelf vinden."
Wat dit betekent:
Wereldvrede is geen politiek project van collectieve inspanning  
– het begint bij jouw eigen vrede. Wanneer jij vrede vindt, straal 
je die uit; de wereld om je heen verandert.
Het mechanisme van uitstraling:
	Ik vind vrede in mezelf


→ Door vergeving, overgave, herkenning van God
	Mijn betekenis verandert


→ Ik zie de wereld niet langer als bedreigend; ik zie broeders 
in plaats van vijanden
	Mijn gedrag verandert


→ Ik reageer met vrede in plaats van bescherming, met liefde 
in plaats van aanval
	Anderen ervaren mijn vrede


→ Zij voelen zich veiliger, rustiger in mijn aanwezigheid
	Vrede verspreidt zich


→ Wat ik in mezelf heb gevonden, inspireer ik in anderen; de 
kringloop breidt zich uit
 
Voorbeeld:
•Situatie: Een conflict op het werk — collega's zijn boos, 
spanning loopt op
•Oude reactie: Ik verdedig mezelf, val aan, word angstig 
→ Conflict escaleert


•Nieuwe reactie: Ik kies innerlijke vrede; ik vergeef de 
situatie; ik spreek vanuit rust → Conflict kalmeert; 
oplossingen verschijnen
Waarom werkt dit?
Omdat vrede niet verdedigd hoeft te worden – vrede IS de 
verdediging. Wanneer jij verdrietig bent, nodig je anderen uit in 
vrede.
 
I. Laat Nutteloze Beelden Los
Citaat uit de les:

"Vergeef alle nutteloze beelden die je zelf hebt gemaakt, en sta God toe 
Zijn vrede in plaats daarvan te brengen."
Wat dit betekent:
Onvrede komt voort uit beelden die je van de wereld, jezelf en 
anderen hebben gemaakt. Deze beelden zijn "nutteloos" omdat ze 
je ware identiteit verbergen.
Voorbeelden van nutteloze beelden:
	Het beeld van zichzelf als slachtoffer


→ "De wereld heeft mij pijn gedaan; ik ben machteloos"

→ Waarom nutteloos: Het houdt me gevangen in 
zwakheid en wrok
	Het beeld van de ander als aanvaller


→ "Deze persoon is mijn vijand; hij wil mij kwetsen"

→ Waarom nutteloos: Het rechtvaardigt mijn aanval en 
houdt conflict in stand
	Het beeld van de wereld als gevaarlijk


→ "De wereld is onveilig; ik moet altijd op mijn hoede zijn"

→ Waarom nutteloos: Het vernieuwt de angst en spanning


	Het beeld van God als straffend


→ "God is boos op mij; ik moet Hem verdienen of oproepen"

→ Waarom nutteloos: Het scheidt mij van de bron van 
vrede
Het mechanisme van:

 
J. De Belofte Van Les 200
Citaat uit de les:

"Vandaag zoeken we geen afgoden. Daarin kan geen vrede worden 
gevonden.”
Wat dit betekent:
Les 200 daarentegen met een prachtige belofte: vandaag kun 
je vrede vinden — niet in de toekomst, niet na jaren van oefening, 
maar nu.
	Stap
	Actie
	Resultaat

	1. Herken 
het beeld
	"Ik zie dat dit beeld 
mij gevangen houdt"
	Bewustwording 
van de dwaas

	2. Erken 
de 
nutteloos
heid
	"Dit beeld brengt mij 
geen vrede, alleen 
pijn"
	Voorbereidingheid 
om los te laten

	3. Vergeef 
het beeld
	"Ik vergeef mezelf 
voor het maken van 
dit beeld"
	Het beeld verliest 
zijn greep

	4. Laat 
Gods 
beeld toe
	"Vader, laat mij zien 
wat waar is"
	Vrede, 
helderheid, 
waarheid 
verschijnen

	5. Rust in 
vrede
	"Ik zie nu anders; ik 
ben vrij"
	Duurzame rust




De weg naar vrede:
	Stop met zoeken naar idolen


→ Idolen = alles waarin je vrede zoekt in plaats van in God 
(geld, relaties, prestaties, etc.)
	Wil alleen vrede


→ Laat alle andere doelen los; maak vrede je enige doel
	Vertrouw op het middel


→ Omgeving is het middel; de Heilige Geest is de gids
	Accepteer dat vrede hier is


→ Je hoeft het niet te creëren; je hoeft het alleen te 
herkennen
De belofte:
Wanneer je aan deze voorwaarden voldoet, zul je vrede 
vinden. Niet misschien, niet waarschijnlijk – zeker. Want vrede 
van God is jouw erfenis, jouw natuurlijke staat, jouw ware Zelf.
 
Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
Zoek een rustige plek waar je ongestoord bent. Ga comfortabel 
zitten of liggen. Sluit je ogen. Adem drie keer diep in en uit — laat 
bij elke uitademing verspreid over los.
Stel je innerlijke intentie:

"Vandaag zoek ik alleen de vrede van God. Ik laat alle andere doelen 
los. Ik ben bereid vrede te ontvangen.”
(2–3 minuten)
 
DEEL 1: Herkenning Van Valse Vrede (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Ik heb gezocht naar vrede in de wereld, maar vond die niet."


Breng in gedachten plaatsen, dingen van mensen waar je vrede 
gezocht hebt:
•Een relatie, een baan, een prestatie...
•Geld, status, erkenning...
•Controle, vervanging, aanpassing...
Herken zonder oordeel: "Dit bracht geen blijvende vrede."
Adem in: "Ik laat valse vrede los."

Adem uit: "Ik maak ruimte voor ware vrede."
Herhaal dit gedurende 3–5 minuten.
Stilte (2 minuten)
 
DEEL 2: Zoek Niet Verder (7–10 minuten)
Herhaal in stilte:

"Zoek niet verder. De vrede van God is voorzien."
Voel het verlangen om te stoppen met zoeken. Niet omdat je 
opgeeft, maar omdat je aankomt.
Visualiseer jezelf als een vermoeide reiziger die eindelijk 
thuiskomt:
•De deur gaat open
•Je stapt
•Je laat je bagage vallen
•Je zinkt neer in een
•Je ademt uit: "Ik ben thuis."
Adem in: "Ik zoek niet verder."

Adem uit: "Ik ben waar ik moet zijn."


Herhaal dit gedurende 5–7 minuten.
Stilte (3 minuten)
 
DEEL 3: Loslaten Van Nutteloze Beelden (5–7 minuten)
In stilte:

"Ik vergeef alle nutteloze beelden die ik heb gemaakt."
Breng een beeld in gedachten – van jezelf, een ander, de 
wereld:
•Het beeld van jezelf als slachtoffer
•Het beeld van een ander als vijand
•Het beeld van de wereld als gevaarlijk
Herken: "Dit beeld houdt mij gevangen. Het is nutteloos."
Adem in: "Ik vergeef dit beeld."

Adem uit: "Ik laat het los."
Visualiseer het beeld oplossen in licht.
Verhoog dit voor elk beeld dat opkomt.
Stilte (2 minuten)
 
DEEL 4: De Vrede Van God Ontvangen (7–10 minuten)
Herhaaldelijk in stilte:

"De vrede van God is alles wat ik wil. De vrede van God is mijn enige 
doel."
Voel de vrede van God als een aanwezigheid:
•Niet als iets dat je moet bereiken
•Maar als iets dat altijd al was


•Rustend onder de laag van veroordelingen en angsten
Visualiseer vrede als een warm, zacht licht dat je omhult:
•Het vraagt niets van je
•Het oordeelt niet
•Het is gewoon
Adem in: "Ik ontvang de vrede van God."

Adem uit: "Ik rust in Zijn vrede."
Herhaal dit gedurende 5–7 minuten.
Stilte (3 minuten)
 
DEEL 5: Wereldvrede Begint Bij Mij (5–7 minuten)
Herhaaldelijk in stilte:

"Als ik de vrede van God wil, moet ik die eerst in mezelf vinden."
Breng in gedachten iemand in je leven — een broeder, een 
collega, een familielid:
Herken: "Zijn vrede is mijn vrede. Zijn bevrijding is mijn 
bevrijding."
Zend vrede naar deze persoon:

"Ik wens jou de vrede van God. Wat ik jou geef, geef ik mezelf."
Voel hoe vrede zich verspreidt – van jou naar hem, van hem 
naar de wereld.
Herhaal dit voor verschillende mensen.
Stilte (2 minuten)
 
 


DEEL 6: Thuiskomen (5–7 minuten)
Zeg in stilte:

"Welkom thuis. Ik ben buiten de wereld gevonden."
Voel het thuiskomen:
•Je was nooit echt weg
•Je had jezelf alleen
•Nu herinner je Wie je bent
Visualiseer jezelf samen met God:
•Geen
•Geen afstand
•Alleen vrede, liefde,
Adem in: "Ik ben thuis in God."

Adem uit: "Er is geen vrede dan de vrede van God."
Herhaal dit gedurende 3–5 minuten.
Stilte (3 minuten)
 
Afsluiting:
Adem drie keer diep in en uit.
Herhaaldelijk één keer:

"Er is geen vrede dan de vrede van God. Vandaag heb ik Zijn vrede 
gevonden."
Open langzaam je ogen.
Neem de vrede mee in je dag.
(2 minuten)


[image: fill-image-33.png][image: border-image-33.png]Gebed
Vader,
Er is geen vrede dan de vrede van U.

Ik heb gezocht in duizend plekken,

maar vond alleen vermoeidheid en teleurstelling.
Vandaag zoek ik niet verder.

Ik laat alle nutteloze beelden los —

van zichzelf, van anderen, van de wereld.
Ik wil alleen Uw vrede.

Dat is mijn enige doel, mijn enige verlangen.
Verwelkom mij thuis, Vader.

Laat mij herkennen dat ik nooit echt ben wegge-
gaan.
Uw vrede is mijn vrede.

Uw rust is mijn rust.
Amen. 
 
 
 
 
 
 
 
 


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
 
1. OCHTENDRITUEEL: Stel Je Intentie (10–15 minuten)
Tijd: Direct na het wakker worden
Praktijk:
Ga rechtop zitten. Sluit je ogen.
Herhaal driemaal langzaam:

"Er is geen vrede dan de vrede van God. Vandaag is de vrede van God 
mijn enige doel."
Breng in gedachten je dag:
•Afspraken, genomen, mensen die je zult ontmoeten
Voor elk item, zeg:

"Ik leg dit in Gods handen. Ik kies vrede in plaats van oordeel."
Eindig met:

"Vandaag zoek ik niet naar vrede in de wereld. Ik herken de vrede die 
er altijd al was."
 
 
 
 
 
 
 
 
 


2. Stop Met Zoeken Naar Idolen
Wanneer: Elk moment dat je merkt dat je vrede zoekt in iets 
buiten jezelf
Praktijk:
Herken de afgod:
•"Ik denk dat ik vrede zal vinden als ik dit krijg/bereik/
verander."
Telkens:

"Dit is een idool. Het kan mij geen ware vrede geven."
Laat het los:

"Ik leg dit in Gods handen. Ik kies Zijn vrede in plaats van dit idool."
Adem drie keer diep in en uit.
Voorbeelden van idolen:
•De perfecte relatie
•De baan
•zekerheid
•Lichaamsgezondheid
•Erkenning van anderen
Herinner: Deze dingen zijn niet slecht – maar ze zijn niet de 
bron van vrede.
 
 
 
 
 


3. Vergeef Nutteloze Beelden
Wanneer: Driemaal per dag (ochtend, middag, avond)
Praktijk:
Breng een beeld in gedachten dat je van iemand van jezelf hebt:
Herken: "Dit beeld houdt mij gevangen in oordeel en conflict."
Herhaaldelijk:

"Ik vergeef dit nutteloze beeld. Vader, laat mij zien wat waar is."
Visualiseer het beeld oplossen in licht.
Vervang het door de woorden:

"Ik zie Gods Zoon. Ik zie onschuld. Ik zie vrede."
 
 
4. De Vrede Van God Is Mijn Enige Doel
Wanneer: Bij elke beslissing of keuze vandaag
Praktijk:
Voor je een beslissing neemt, vraag jezelf:

"Zal deze keuze mij dichter bij vrede brengen, of verder weg?"
Als het antwoord "verder weg" is, kies anders.
Herhaaldelijk:

"De vrede van God is mijn enige doel. Ik kies wat mij vrede brengt."
Voorbeelden:
•Wil ik gelijk hebben, of wil ik vrede?
•Wil ik winnen, of wil ik vrede?
•Wil ik mij verdedigen, of wil ik vrede?


5. Herken Vrede In Dit Moment
Wanneer: Elk uur (stel een herinnering in)
Praktijk:
Stop met wat je aan het doen bent. Sluit je ogen.
Vaak:

"Er is geen vrede dan de vrede van God. Zij is hier, nu, op dit 
moment."
Adem drie keer diep in en uit.
Voel de vrede onder de laag van gedachten, zorgen en plannen.
Open je ogen en ga verder met je dag – met de vrede mee.
 
 
6. Vrede Is De Brug
Wanneer: Wanneer je spanning ervaart, angst voor conflicten
Praktijk:
Herken de waakzaamheid:

"Ik ben ontspannen, alert, verdedigd. Dit is geen vrede."
Vaak:

"Vrede is de brug van waakzaamheid naar rust. Ik kies de brug."
Visualiseer jezelf de brug oversteken:
•Aan de ene kant: spanning, angst, bescherming
•Aan de andere kant: rust, veiligheid, vrijheid
Adem in: "Ik steek de brug over."

Adem uit: "Ik rust in vrede."
 


7. Wereldvrede Begint Bij Mij
Wanneer: Bij elk conflict of spanning met een andere persoon
Praktijk:
In plaats van te reageren met verdediging of aanval, kies vrede:
Herhaald in gedachten:

"Wereldvrede begint bij mij. Als ik vrede wil, moet ik die eerst in 
mezelf vinden."
Adem drie keer diep in en uit.
Spreek van handel vanuit vrede, niet vanuit angst.
Herken: "Wat ik hem geef, geef ik mezelf. Ik kies vrede."
 
 
 
8. Laat Tegen Los
Wanneer: Wanneer je vrede zoekt door het tegendeel te 
vermijden
Praktijk:
Herken de vrede:
•"Ik wil vrede = ik wil geen conflict."
•"Ik wil geluk = ik wil geen pijn."
Herhaal:

"God heeft geen vrede ingebroken. Zijn vrede kent geen tegendeel."
Laat de mislukking los:

"Ik zoek niet de afwezigheid van conflict – ik kies de aanwezigheid 
van God."


9. Welkom Thuis
Wanneer: Wanneer je je verloren, alleen of vermoeid voelt
Praktijk:
Visualiseer jezelf als een vermoeide reiziger die thuiskomt:
Vaak:

"Welkom thuis. Ik ben buiten de wereld gevonden. Ik hoef niet langer 
te zoeken."
Voel het thuiskomen:
•De deur gaat open
•God omarmt je
•Je laat alle lasten vallen
•Je rust in Zijn vrede
Adem uit: "Ik ben thuis."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


10. AVONDRITUEEL: Dank Voor Vrede (10–15 minuten)
Tijd: Voor het gaan
Praktijk:
Ga comfortabel zitten. Sluit je ogen.
Reflecteer op je dag:
•Momenten waarop je vrede koos
•Momenten waarop je vrede vergat
Oordeel niet — herken alleen.
Vaak:

"Ik dank U, Vader, voor de vrede die U mij vandaag hebt gegeven. Ook 
wanneer ik het vergat, was Uw vrede er altijd."
Vergeef jezelf voor momenten van onvrede:

"Ik vergeef mezelf. Morgen kies ik opnieuw."
Eindig met het gebed:

"Er is geen vrede dan de vrede van God. Ik rust vannacht in Zijn 
vrede."
Ga slapen in vrede.
 
 
 
 
 
 
 
 


VOORBEELDEN UIT HET DAGELIJKS LEVEN: LES 200
Voorbeeld 1: De Stress Van Het Werk
Situatie:

Je hebt een deadline. Je baas is veeleisend. Je voelt je overweldigd, 
gestrest, angstig.
Oude reactie (valse vrede):

"Als ik maar hard genoeg werk, als ik deze deadline maar haal, dan 
zal ik vrede voelen."
Waarom het faalt:

Je werkt jezelf kapot. Je haalt de deadline – maar er komt een 
nieuwe. Vrede blijft buiten bereik.
Nieuwe reactie (vrede van God):
	Herken de valse vrede:


"Ik zoek vrede in het halen van de deadline. Dit is een idool."
	Kies vrede nu:


"Ik kies vrede op dit moment, de deadline is gevaarlijk."
	Leg het in Gods handen:


"Vader, ik leg dit werk in Uw handen. Ik vertrouw erop dat wat 
gedaan moet worden, gedaan zal worden."
	Werk vanuit vrede:


Je werkt nog steeds – maar zonder angst, zonder spanning. 
Je doet wat je kunt, en laat de rest los.
Resultaat:

Paradoxaal: je werkt beter, helderder, bewerking. De deadline 
wordt gehaald – of niet, en het is oké. Vrede blijft.
 
 
 


Voorbeeld 2: Het Conflict Met Je Partner
Situatie:

Je partner zegt iets dat je kwetst. Je voelt boosheid, pijn, de 
neiging om terug te vechten.
Oude reactie (valse vrede):

"Ik zal vrede hebben als hij/zij zijn/haar excuses aanbieden, als hij/
zij begrijpt hoe erg dit mij heeft gekwetst."
Waarom het faalt:

Je wacht op vrede van buiten. Misschien komen de excuses – 
misschien niet. In beide gevallen blijft de pijn.
Nieuwe reactie (vrede van God):
	Herken de valse vrede:


"Ik zoek vrede in zijn/haar excuses. Dit is een idool."
	Vergeef het beeld:


"Ik vergeef het beeld van mijn partner als aanvaller. Ik vergeef 
mezelf voor het maken van dit beeld."
	Kies vrede nu:


"Ik kies vrede op dit moment, waardevolle wat hij/zij doet of 
zegt."
	Spreek vanuit vrede:


Je spreekt nog steeds – maar zonder aanval, zonder 
verdediging. Je deelt je gevoel vanuit kwetsbaarheid, niet 
vanuit oordeel.
Resultaat:

Het conflict kalmeert. Jullie horen elkaar. Oplossing verschijnt. 
Zelfs als het conflict blijft – jij hebt vrede.
 
 


Voorbeeld 3: De Angst Voor De Toekomst
Situatie:

Je maakt je zorgen over de toekomst – geld, gezondheid, relaties. 
De angst houdt je 's nachts wakker.
Oude reactie (valse vrede):

"Ik zal vrede hebben als ik zekerheid heb, als ik weet dat alles goed 
komt."
Waarom het faalt:

Zekerheid bestaat niet in de wereld. De toekomst is altijd onzeker. 
Vrede blijft onbereikbaar.
Nieuwe reactie (vrede van God):
	Herken de valse vrede:


"Ik zoek vrede in zekerheid over de toekomst. Dit is een idool."
	Leg de toekomst in Gods handen:


"Vader, ik leg de toekomst in Uw handen. Ik vertrouw erop dat 
U voor mij zorgt." (Les 194)
	Kies vrede nu:


"Er is geen vrede dan de vrede van God. Zij is hier, nu, op dit 
moment."
	Rust in het moment:


Je laat de toekomst los. Je keert terug naar het nu – waar 
God is, waar vrede is.
Resultaat:

De angst verminderd. Je slaapt beter. De toekomst ontvouwt zich – 
en het is oké.
 
 


 
 
HERHALING VI
“Lessen 181 - 200”
 
INLEIDING
 
 
De Laatste Herhaling
 
We zijn nu aangekomen bij de laatste herhaling,
twintig afbouwlessen samengevat in één beweging —
niet naar waarschijnlijkheid, maar naar eenvoud,
niet naar meer woorden, maar naar stilte.
 
Elk idee is voldoende om te derven,
elk zou genoeg zijn om de wereld te bevrijden –
als het werkelijk begrepen wordt,
als het geen uitzondering kent.
 
We laten structuur los, laten woorden los,
we sluiten onze ogen en vergeten alles
wat we meenden te weten.
We willen bevrijd worden van wat we niet begrepen hebben.


 
 
 
 
 
Het centrale thema keert terug, als een hartslag:
Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.
Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.
 
Dit herhalen we bij het ontwaken,
bij het slapen gaan,
elk uur, elk moment dat we vermelden:
ik heb een functie die de wereld te boven gaat.
 
En wanneer een loze gedachte opkomt,
vervangen we haar niet met geweld,
maar haastig en vriendelijk:
Deze gedachte wil ik niet. In plaats daarvan kies ik...
 
En zo geven we deze herhaling
aan de Leraar die in stilte onderwijst—
niet aan onszelf, met onze plannen en oefeningen,
maar aan Hem, die weet wat we nodig hebben.
 
Dit is de laatste herhaling.
Het begin van het einde van het oefenen.
Het begint van leven in de waarheid.


 
Uitgebreide Commentaar
A. Waarom Een Zesde Herhaling?
Herhaling VI is de laatste functionele herhaling in Een Cursus 
In Wonderen. Na deze herhaling volgt nog enkele slotlessen (Lessen 
221-365), maar er is geen zevende herhaling meer.
Waarom is dit zo belangrijk?
Omdat Herhaling VI ons voorbereidt op het einde van 
oefenen. Het is niet het einde van de reis – maar het is het begin 
van een andere manier van leven , waarin oefeningen niet langer 
nodig zijn omdat waarheid is geïntegreerd.
Citaat uit de introductie:

"Elk van deze ideeën, mits werkelijk geleerd, zou op zich voor 
verlossing voldoende zijn."
Wat dit betekent:
De ‘afbouwlessen 181-200’ omvatten alles wat je nodig hebt 
om volledig bevrijd te worden. Niet twintig ideeën zijn nodig — 
één is genoeg. Maar dat ene moet volledig begrepen, geoefend, 
standaard en toegepast worden.
De voorwaarde: "Maar op dat ene mag geen enkele uitzondering 
worden gemaakt."
Dit is de kern van Herhaling VI: geen uitzonderingen meer.
 
B. Eén Is Genoeg: De Eenheid Van De Lessen
Citaat uit de introductie:

"Een is genoeg. Maar op dat ene mag geen enkele uitzondering 
worden gemaakt. En daarom is het nodig dat we ze allemaal 


gebruiken en tot één laten versmelten, waarbij elk aan het geheel dat 
we leren bijdraagt."
Wat dit betekent:
De twintig afbouwlessen (181-200) zijn geen verschillende 
geleidelijke verminderingen — ze zijn één les in vormen twintig. 
Elk licht hetzelfde uit een andere hoek:
•Les 181: "Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij."
•Les 182: "Ik zal een ogenblik stil zijn en naar huis toe 
gaan."
•Les 183: "Ik roep Gods Naam aan en de mijne."
•...
•Les 199: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
•Les 200: "Er is geen vrede dan de vrede van God."
Het gemeenschappelijke thema:
Alle afbouwlessen wijzen naar dezelfde waarheid: de 
scheiding is een illusie; je bent zoals God je schiep; vrijheid, vrede 
en verlossing zijn nu beschikbaar.
Het versmelten van de lessen:
	Stap
	Water gebeurt
	Resultaat

	1. Je leert 
les 181
	Je begrijpt dat 
vertrouwen in broeders 
je bevrijdt
	Een glimp 
van vrijheid

	2. Je leert 
les 182
	Je begrijft dat 
thuiskomen stilte vereist
	Stilte wordt 
mogelijk





 
Waarom "één is genoeg"?
Omdat elke les, volledig begrepen, alles omvat. Als je feitelijk 
begrijpt dat je niet een lichaam bent (Les 199), begrijp je 
automatisch dat je vrij bent, dat God vrede is, dat de vergeving 
bevrijdt, etc.
De voorwaarde: Geen uitzonderingen.
 
C. Het Centrale Thema: 
"Ik Ben Niet Een Lichaam. Ik Ben Vrij."
Citaat uit de introductie:

"Deze oefensessies zijn, net als in onze vorige herhaling, gerangschikt 
rond een centraal thema, waarmee we elke les beginnen en eindigen. 
Het is dit:
Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Waarom dit thema?
	3. Je leert 
les 183
	Je roept God aan en 
herinnert je Wie je bent
	Identiteit 
wordt

	...
	...
	...

	20. Je leert 
les 200
	Je herkent dat er geen 
vrede is dan die van God
	Vrede wordt 
permanent

	Versmelting
	Alle lessen worden één : 
ik ben zoals God mij 
schiep
	Volledig 
verliezen




Dit is de kern van de Cursus. Alle lijden, angst en conflicten 
komen voort uit de identificatie met het lichaam. Alle bevrijding, 
vrede en vreugde komt voort uit de herkenning dat je niet een 
lichaam bent.
De structuur van het thema:
	"Ik ben niet een lichaam."


→ Ontkenning van de valse identiteit
	"Ik ben vrij."


→ Bevestiging van de ware staat
	"Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."


→ Herinnering aan de ware identiteit
Het bevrijdingsthema:

 
Waarom herhalen we dit "de hele dag door"?
Omdat de identificatie met het lichaam zo diep geworteld is, 
moeten we constant herinnerd worden aan de waarheid. Elk uur, 
elk moment dat we bedoelden — we keren terug naar:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
Dit is niet alleen een gedachte — het is een portaal naar 
een andere werkelijkheid.
 
	Identificeer
	Gevolg
	Bevrijding

	Ik ben een 
lichaam
	Ik ben kwetsbaar, 
sterfelijk, beperkt, 
scheiding is echt
	Angst, pijn, 
conflict

	Ik ben niet 
een lichaam
	Ik ben onaantastbaar, 
eeuwig, onbeperkt, 
eenheid is waar
	Vrijheid, 
vrede, 
vreugde




D. Een hoger tempo, een korter pad
Citaat uit de introductie:

"Want deze keer proberen we in een hoger tempo en langs een korter 
pad te komen tot de vrede en sereniteit van God."
Wat dit betekent:
Herhalingsles VI is anders dan de vorige herhalingslessen. Het 
is intensief, directer, eenvoudiger.
Het verschil:

 
Waarom "een hoger tempo"?
Omdat je klaar bent. Je hebt 200 lessen gedaan. Je hebt de 
woorden gehoord, de concepten begrepen, de oefeningen gedaan. 
Nu is het tijd om de woorden te laten vallen en direct te ervaren.
Waarom "een korter pad"?
Omdat het lange pad — analyse, begrip, oefeningen — heeft 
zijn werk gedaan. Nu is het tijd voor het korte pad: stilte, 
overgave, ontvangen.
	Herhalingslessenen
	Herhalingsles VI

	Structuur, specifieke 
oefeningen
	Minder structuur, meer stil

	Woorden, herhaling, 
analyse
	Ontwijken van woorden, 
loslaten van analyseren

	Geleidelijke integratie
	Snelle, directe integratie

	Oefenen met
	Oefenen door overgave




Het mechanisme van het geïntegreerde pad:
	We sluiten onze ogen


→ We keren naar binnen
	We zijn alles vergeten wat we meenden te weten


→ We laten concepten, begrip, ideeën los
	We worden bevrijd van wat we niet luisteren


→ Wat overbleef was niet kennis, maar onwetendheid 
vermomd als kennis
	Stilte


→ In de stilte spreekt God
	Herkenning


→ We onthouden Wie we zijn — zonder woorden, zonder 
oefeningen
Dit is het verkorte pad: direct, zonder omwegen.
 
E. Laat Alles Grondig Los
Citaat uit de introductie:

"Wordt op geen andere vorm van oefening aangedrongen dan dat je 
alles grondig loslaat wat jouw denkgeest verstopt en doof maakt voor 
rode, eenvoudige waarheid en gezond verstand."
Wat dit betekent:
De belangrijkste oefening van Herhalingsles VI is niet doen, 
maar loslaten.
Wat moet je loslaten?
Alles wat je denkgeest verstopt en doof maakt:
	Oordelen en veroordelingen


→ "Deze persoon is slecht, deze situatie is verkeerd"


	Plannen en controle


→ "Ik moet dit regelen, ik moet die uitkomst bereiken"
	Zorgen en angsten


→ "Wat als dit gebeurt? Wat als ik faal?"
	Herinneringen en spijt


→ "Ik had dit moeten doen, ik heb die fout gemaakt"
	Verwachtingen en verlangens


→ "Het zou zo moeten zijn, hij zou dit moeten doen"
Het mechanisme van:

Waarom "grondig" loslaten?
	Wat je 
vasthoudt
	Hoe het je 
doet
	Wat er gebeurt 
als je loslaat

	Oordelen
	Je ziet schuld, 
conflict, 
scheiding
	Je ziet onschuld, 
vrede, eenheid

	Plannen
	Je denkt dat jij 
het moet 
regelen
	Je ziet dat God 
alles heeft 
voorzien

	zorgen
	Je bent 
angstig, 
ontspannen, 
waakzaam
	Je bent rustig, 
ontspannen, vrij

	Herinneringen
	Je blijft hangen 
in het verleden
	Je bent aanwezig 
in het nu

	Verwachtingen
	Je bent 
teleurgesteld, 
gefrustreerd
	Je bent open, 
dankbaar, 
dankbaar




Mogelijkheid onthullen waarom het niet werkt. Je kunt niet een 
beetje loslaten — je moet volledig loslaten. Zoals Les 200 
zegt: "Op dat ene mag geen enkele uitzondering gemaakt worden."
Het resultaat van grondig loslaten:
Je denkgeest wordt vrij voor:
•Rede (in plaats van waanzin)
•Eenvoudige waarheid (in plaats van complexe leugens)
•Gezond verstand (in plaats van ego's logica)
 
F. Geen Loze Gedachte Onweerlegd Voorbijgaan
Citaat uit de introductie:

"Sta niet toe dat ook maar één loze gedachte onweerlegd voorbijgaat. 
Als je er een ontdekt, ontken dan dat die vat op jou heeft en haast je 
je denkgeest ervan te verzekeren dat dit niet is wat hij verlangt."
Wat is een "loze gedachte"?
Een loze gedachte is elke gedachte die niet van God is. Het is 
een gedachte die:
•Angst zaait op de plaats van vrede
•Scheiding versterkt in plaats van eenheid
•Het lichaam als werkelijkheid ziet in plaats van als illusie
Voorbeelden van loze gedachten:
	"Ik ben alleen."


→ Loze gedachte: ontkent eenheid met God en broeders
	"Ik ben niet goed genoeg."


→ Loze gedachte: ontkent volmaaktheid zoals God je schiep


	"De wereld is gevaarlijk."


→ Loze gedachte: weet dat God over alles regeert
	"Ik moet dit zelf oplossen."


→ Loze gedachte: ontkent de Heilige Geest als gids
	"Hij is schuldig."


→ Loze gedachte: ontkent onschuld van Gods Zoon
Het van weerleggen:
Citaat uit de introductie:

"Wanneer je aan verleiding blootstaat, haast je dan om je er vrij van 
te verklaren met de woorden:
Deze gedachte wil ik niet. In plaats daarvan kies ik ___.
En herhaal dan het idee voor de dag en laat dat de plaats innemen 
van wat jij dacht."
Stap-voor-stap proces:
	Stap
	Actie
	Wat je zegt/doet
	Result
aat

	1. Her-
ken 
het 
loze
	Wees 
alert,
	"Ah, dit is een loze 
gedachte"
	Bewust-
wording

	2. Ont-
ken 
haar 
vat op 
jou
	Verwerp 
haar 
autori-
teit
	"Deze gedachte heeft 
geen vat op mij"
	Ontkop-
peling

	3. Ver-
klaar 
wat je 
werke-
lijk wilt
	Je ware 
verlan-
gen
	"Deze gedachte wil ik 
niet. In plaats daarvan 
kies ik [les van de 
dag]"
	Keuze 
voor





Waarom "haastig"?
Omdat loze gedachten, als je ze laat, wortel schieten. Ze 
groeien, vermenigvuldigen zich, vergiftigen je denkgeest. Daarom: 
haast je om ze te weerleggen.
Niet met geweld – maar met vriendelijke, snelle correctie.
 
G. De Leraar Die In Stilte Onderwijst
Citaat uit de introductie:

"In plaats daarvan geven we deze momenten van stilte aan de Leraar 
die in stilte onderwijst, van vrede spreekt en onze gedachten elke 
betekenis geeft die ze maar hebben."
Wie is deze Leraar?
De Heilige Geest.
Waarom “in stilte"?
Omdat de Heilige Geest niet in woorden spreekt , maar in 
herkenning. Zijn onderwijs komt niet van buiten, maar van 
binnen — als een innerlijk weten, een herinnering, een ervaring 
van waarheid.
Het mechanisme van ontvangen:
	4. de 
les
	Het idee 
van de 
dag
	"Ik ben niet een 
lichaam. Ik ben vrij." (+ 
les van de dag)
	Trans-
formatie

	5. Laat 
de lege 
ge-
dachte 
los
	Geef 
haar 
over 
aan de 
Heilige 
Geest
	Stilte, overgave
	Bevrij-
ding




	We geven Hem de momenten van stilte


→ We houden op met spreken, plannen, analyseren
	Hij onderwijst in stilte


→ Geen woorden, geen concepten—alleen aanwezigheid
	Hij spreekt van vrede


→ We voelen vrede opkomen, niet als iets dat we doen, maar 
als iets dat er is
	Hij geeft onze gedachten betekenis


→ Gedachten die voorheen verwarrend waren, worden 
helder; wat donker was, wordt licht
Praktisch voorbeeld:
•Situatie: Je bent verward over een beslissing
•Oude manier: Je analyseert, maakt lijstjes, vraagt 
advies, blijft twijfelen
•Nieuwe manier (Herhalingsles VI):
	Je sluit je ogen

	Je zegt: "Heilige Geest, ik geef deze bedreiging 

aan U. Laat mij zien wat waar is."
	Je wordt stil

	Je wacht – niet met ongeduldig, maar met 

vertrouwen
	Er komt een weten — niet noodzakelijk in 

woorden, maar een interne zekerheid
	Je volgt dat weten

Het resultaat: Helderheid, vrede, de juiste actie ontstaat 
vanzelf.
 


H. Opdracht Aan De Heilige Geest
Citaat uit de introductie:

"Aan Hem draag ik deze herhaling voor jou op. Ik plaats jou onder 
Zijn hoede en laat Hem jou leren wat je moet zeggen, denken en doen, 
telkens wanneer jij je tot Hem wendt."
Wat dit betekent:
Herhalingsles VI is niet jouw project, het is het project van de 
Heilige Geest. Jij bent niet de leraar, de planner, de uitvoerder
— Hij is het.
Jouw rol: Ontvangen, volgen, vertrouwen.
Het mechanisme van opdracht:

Waarom opdragen?
	Wat je 
opdraagt
	Aan 
Wie
	Wat Hij 
doet
	Jouw 
ervaring

	Deze 
herhaling
	De 
Heilige 
Geest
	Hij bepaalt 
hoe je oefent, 
wat je leert, 
wanneer je 
groeit
	Je voelt 
geleiding, 
niet alleen-
zijn

	Jezelf
	Zijn 
hoede
	Hij beschermt, 
leidt, 
onderwijst je
	Je voelt 
veilig, 
gekoesterd, 
vrij

	Elk 
moment
	Zijn 
wijsheid
	Hij laat je zien 
wat je moet 
zeggen, 
denken, doen
	Je handelt 
vanuit 
vrede, niet 
angst




Omdat jij het niet weet. Jij weet niet wat het beste is, wat je 
moet leren, hoe je moet groeien. Maar Hij weet het wel.
Het resultaat van opdracht:
Vrijheid. Je hoeft niet langer alles zelf te regelen, te plannen, te 
controleren. Je volgt gewoon — en de weg ontvouwt zich.
 
I. Het Doel Van Herhalingsles VI
Wat is het doel?
Voltooiing van de voorbereiding. Begin van het leven.
Herhalingsles VI is de laatste functionele training. Na deze 
herhaling ben je klaar om te leven wat je hebt geleerd — niet als 
oefening, maar als werkelijkheid.
Het mechanisme van voltooiing:
	Je hebt 200 lessen geleerd


→ Je hebt de concepten begrepen, de oefeningen gedaan
	Je herhaalt de laatste 20 (181-200)


→ Je laat ze versmelten tot één waarheid
	Je structuur laat los


→ Je gaat van oefeningen naar leven
	Je draagt alles op aan de Heilige Geest


→ Je stopt met zelf plannen en volgt Zijn leiding
	Je bent klaar


→ Niet “afgestudeerd” — maar klaar om te beginnen
Wat begint na Herhaling VI?
Het leven als Gods Zoon.


Niet langer oefenen om te herinneren — maar leven vanuit 
herinnering .
 
J. Geen Enkele Uitzondering
Citaat uit de introductie:

"Maar op dat ene mag geen enkele uitzondering worden gemaakt."
Dit is de sleutel tot Herhaling VI.
Waarom zijn uitzonderingen zo gevaarlijk?
Omdat één uitzondering de hele waarheid ongedaan maakt.
Het mechanisme van uitzonderingen:
	Uitzondering
	Wat je 
denkt
	Wat er 
echt 
gebeurt
	Re-
sul-
taat

	"Ik ben niet een 
lichaam —
behalve als ik 
ziek ben"
	Dan is mijn 
lichaam 
echt en 
moet ik 
bang zijn
	Je hebt de 
waarheid 
ontkracht; 
angst blijft
	Geen 
vrijheid

	"Ik vergeef 
iedereen —
behalve hem"
	Hij is 
werkelijk 
schuldig; 
scheiding is 
echt
	Je hebt 
schuld 
behouden; 
vergeving 
is niet 
compleet
	Geen 
vrede

	"God is overal
— behalve in 
deze situatie"
	Deze 
situatie is 
buiten Gods 
bereik; ik 
ben alleen
	Je hebt 
God 
beperkt; 
angst blijft
	Geen 
veilig-
heid





Waarom werkt dit niet?
Omdat waarheid volledig is of helemaal niet. Je kunt niet "een 
beetje" vrij zijn, "een beetje" vergeven, "een beetje" vertrouwen.
De les van Herhaling VI:
Eén is genoeg — maar op dat ene mag geen uitzondering 
worden gemaakt.
Als je werkelijk leert dat je niet een lichaam bent — zonder 
uitzonderingen — ben je volledig vrij.
 
Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
Voorbereiding (2–3 minuten)
Zoek een rustige plek waar je ongestoord bent. Ga comfortabel 
zitten of liggen. Sluit je ogen.
Adem drie keer diep in en uit — laat bij elke uitademing 
spanning, zorgen en plannen los.
Stel je innerlijke intentie:

"Vandaag geef ik deze oefening aan de Heilige Geest. Ik laat Hem mij 
leren wat ik moet weten. Ik ben bereid alles los te laten wat mijn 
denkgeest verstopt."
 
DEEL 1: Het Centrale Thema (7–10 minuten)
Herhaal langzaam, driemaal, in stilte:
	"Ik vertrouw de 
Heilige Geest 
— behalve met 
dit probleem"
	Dit is te 
groot/klein; 
ik moet het 
zelf doen
	Je hebt je 
eigen 
oordeel 
boven Zijn 
wijsheid 
gesteld
	Geen 
rust




"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Voel deze woorden — niet alleen denken, maar voelen:
•"Ik ben niet een lichaam."

Voel hoe je identiteit groter is dan dit lichaam, deze naam, 
deze geschiedenis.
•"Ik ben vrij."

Voel de vrijheid — niet als iets dat je moet bereiken, maar als 
iets dat er al is.
•"Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."

Voel de onveranderlijkheid van je ware Zelf — eeuwig, 
volmaakt, ongerept.
Visualiseer jezelf als licht:
•Geen vorm, geen grenzen
•Alleen licht — helder, zuiver, vrij
Herhaal met elke ademhaling:
Adem in: "Ik ben niet een lichaam."

Adem uit: "Ik ben vrij."
Blijf dit doen gedurende 5–7 minuten.
Stilte (3 minuten)
Laat alle woorden los. Rust gewoon in de stilte.
 
DEEL 2: Loslaten Van Alles Wat Verstopt (7–10 minuten)
Herhaal in stilte:

"Ik laat alles los wat mijn denkgeest verstopt en doof maakt."
Breng in gedachten alles wat je denkgeest verstopt:


	Oordelen


Zie ze verschijnen — oordelen over jezelf, over anderen, over 
situaties.

Adem in: "Ik herken dit oordeel."

Adem uit: "Ik laat het los."
	Zorgen


Zie ze verschijnen — zorgen over geld, gezondheid, relaties, 
toekomst.

Adem in: "Ik herken deze zorg."

Adem uit: "Ik laat het los."
	Plannen


Zie ze verschijnen — plannen om te controleren, te regelen, 
te bereiken.

Adem in: "Ik herken dit plan."

Adem uit: "Ik laat het los."
	Herinneringen


Zie ze verschijnen — herinneringen aan pijn, falen, spijt.

Adem in: "Ik herken deze herinnering."

Adem uit: "Ik laat het los."
	Verwachtingen


Zie ze verschijnen — verwachtingen van jezelf, van anderen, 
van het leven.

Adem in: "Ik herken deze verwachting."

Adem uit: "Ik laat het los."
Visualiseer elke gedachte als een blad dat in een rivier drijft:
•Je ziet het verschijnen
•Je ziet het voorbijdrijven
•Je houdt het niet vast
•Het verdwijnt stroomafwaarts


Herhaal dit proces voor alle gedachten die opkomen.
Stilte (3 minuten)
Rust in de leegte die ontstaat wanneer alles losgelaten is.
 
DEEL 3: De Leraar Die In Stilte Onderwijst (7–10 minuten)
Herhaal in stilte:

"Heilige Geest, ik geef deze momenten aan U. Leer mij wat ik moet 
weten."
Stop met doen. Begin met ontvangen.
Stel je voor dat je in een groot, stil meer drijft:
•Geen golven, geen beweging
•Alleen stilte, rust
•Je hoeft niets te doen — je drijft, je wordt gedragen
De Heilige Geest is dit meer — Hij draagt je, Hij onderwijst je, 
Hij geeft je alles wat je nodig hebt.
Luister in de stilte.
Niet naar woorden — maar naar een weten, een 
aanwezigheid, een vrede die geen reden nodig heeft.
Als gedachten opkomen, laat ze los.
Als vragen opkomen, geef ze over:

"Heilige Geest, wat moet ik hiermee doen?"
En luister.
Misschien komt er een antwoord in woorden.

Misschien komt er alleen vrede — en dat is het antwoord.
Blijf drijven in deze stilte gedurende 5–7 minuten.


Stilte (3 minuten)
 
DEEL 4: Geen Enkele Uitzondering (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Op deze waarheid maak ik geen enkele uitzondering."
Breng in gedachten een uitzondering die je nog maakt:
•Een persoon die je niet kunt vergeven
•Een situatie waarin je geen vrede kunt vinden
•Een angst die je niet kunt loslaten
Herken: "Dit is mijn laatste uitzondering."
Herhaal:

"Op deze waarheid maak ik geen enkele uitzondering. Deze persoon/
situatie/angst is ook Gods Zoon. Ook hier is alleen vrede."
Visualiseer de uitzondering oplossen in licht:
•Niet met geweld, maar met zachtheid
•Niet door te vechten, maar door te aanvaarden
•De uitzondering was nooit echt — het was alleen een 
gedachte
Adem in: "Ik laat deze uitzondering los."

Adem uit: "Ik aanvaard de waarheid zonder uitzonderingen."
Stilte (2 minuten)
 
DEEL 5: Één Is Genoeg (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Eén is genoeg. Deze ene waarheid bevrijdt mij volledig."


Kies één les uit de lessen 181-200 die het meest resoneert met 
jou:
•Les 199: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
•Les 200: "Er is geen vrede dan de vrede van God."
•Les 194: "Ik leg de toekomst in Gods handen."
•Of een andere les
Herhaal deze les langzaam, meerdere keren.
Voel hoe deze ene waarheid alles omvat:
•Alle andere lessen
•Alle bevrijding
•Alle vrede
Eén is genoeg.
Als je deze ene waarheid volledig leeft — zonder 
uitzonderingen — ben je volledig vrij.
Adem in: "Eén is genoeg."

Adem uit: "Ik ben vrij."
Stilte (3 minuten)
 
DEEL 6: Opdracht (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Ik draag deze herhaling op aan de Heilige Geest. Ik plaats mezelf 
onder Zijn hoede. Ik vertrouw volledig op Hem."
Visualiseer jezelf als een kind in de armen van een liefdevolle 
ouder:
•Je hoeft niets te doen


•Je hoeft niets te weten
•Je wordt gedragen, geleid, beschermd
De Heilige Geest is deze ouder.
Voel het vertrouwen:
•Niet als iets dat je moet doen
•Maar als iets dat er is
•Je bent veilig, geliefd, thuis
Herhaal:

"Ik vertrouw U volledig. Leer mij wat ik moet weten. Leid mij waar ik 
moet gaan. Spreek door mij wat ik moet zeggen."
Adem in: "Ik geef alles aan U."

Adem uit: "Ik ontvang alles van U."
Stilte (3 minuten)
 
Afsluiting (2 minuten)
Adem drie keer diep in en uit.
Herhaal één keer:

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Open langzaam je ogen.
Neem deze vrijheid mee in je dag.
 
 
 
 


[image: fill-image-6.png][image: border-image-6.png] 
 
 
 
 
Gebed
 
Heilige Geest,
Aan U draag ik deze herhaling op.

Aan U draag ik mezelf op.
Leer mij wat ik moet weten.

Laat mij zien wat ik moet zien.

Spreek door mij wat ik moet zeggen.
Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.
Ik laat alles los wat mijn denkgeest verstopt —

alle oordelen, zorgen, plannen, angsten.
Ik maak geen enkele uitzondering meer.

Eén is genoeg — en dat ene is Uw waarheid.
Ik vertrouw volledig op U.

Ik rust in Uw hoede.

Ik volg Uw leiding.
Dank U, Leraar die in stilte onderwijst,

voor alles wat U mij geeft.
Amen. 


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. OCHTENDRITUEEL: Het Centrale Thema (10–15 
minuten)
Tijd: Direct na het wakker worden
Praktijk:
Ga rechtop zitten. Sluit je ogen.
Herhaal driemaal langzaam:

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Voel deze woorden — niet alleen denken, maar ervaren.
Visualiseer jezelf als licht in plaats van lichaam.
Zeg:

"Vandaag draag ik alles op aan de Heilige Geest. Ik laat Hem mij 
leren, leiden en spreken door mij."
Breng in gedachten je dag — afspraken, taken, mensen.
Voor elk item, zeg:

"Ik leg dit in Zijn handen. Ik maak hierop geen uitzondering."
Eindig met:

"Vandaag is de dag van mijn bevrijding. Ik ben niet een lichaam. Ik 
ben vrij."
 
 
 
 
 
 


2. Het Uurlijkse Herinneren
Wanneer: Elk uur (stel een herinnering/alarm in)
Praktijk:
Stop wat je aan het doen bent. Sluit je ogen (of laat ze open als 
dat niet kan).
Herhaal in stilte:

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Adem drie keer diep in en uit.
Voel de waarheid van deze woorden — al is het maar voor een 
ogenblik.
Open je ogen en ga verder met je dag — met de herinnering 
mee.
Waarom elk uur?
Omdat de identificatie met het lichaam zo sterk is dat je 
constant herinnerd moet worden. Elk uur is een nieuwe kans om 
te ontwaken.
 
 
 
 
 
 
 
 


3. Weerleg Loze Gedachten Onmiddellijk
Wanneer: Zodra je een loze gedachte herkent
Praktijk:
Stap 1: Herken de loze gedachte

"Ah, dit is een loze gedachte — deze gedachte brengt mij geen vrede."
Stap 2: Weerleg haar onmiddellijk

"Deze gedachte wil ik niet. Zij heeft geen vat op mij."
Stap 3: Vervang haar

"In plaats daarvan kies ik: [herhaal het centrale thema + de les van 
de dag]"
Bijvoorbeeld:
•Loze gedachte: "Ik ben niet goed genoeg."
•Weerlegging: "Deze gedachte wil ik niet. In plaats daarvan 
kies ik: Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik 
ben, zo schiep God mij."
Stap 4: Laat de loze gedachte los

Visualiseer haar oplossen in licht. Geef haar over aan de Heilige 
Geest.
Waarom "haastig"?
Omdat loze gedachten, als je ze laat, wortel schieten. Snelle 
correctie voorkomt dat ze zich vermenigvuldigen.
 
 
 
 
 


4. Laat Alles Grondig Los (3x per dag)
Wanneer: Ochtend, middag, avond
Praktijk:
Sluit je ogen. Adem vijf keer diep in en uit.
Herhaal:

"Ik laat alles grondig los wat mijn denkgeest verstopt en doof maakt."
Breng in gedachten alles wat je vasthoudt:
•Oordelen over jezelf of anderen
•Zorgen over de toekomst
•Plannen om te controleren
•Herinneringen aan pijn
•Verwachtingen van hoe het zou moeten zijn
Voor elk item, zeg:

"Ik laat dit los. Ik geef het over aan de Heilige Geest."
Visualiseer elk item als een ballon die je loslaat:
•Je ziet hem stijgen
•Hoger en hoger
•Tot hij verdwijnt in de lucht
Voel de leegte die ontstaat — geen lege leegte, maar open 
ruimte voor waarheid.
Eindig met:

"Ik ben vrij. Mijn denkgeest is helder. Ik ben open voor rede, 
eenvoudige waarheid en gezond verstand."
 
 


5. Geef Elke Oefenperiode Aan De Heilige Geest
Wanneer: Voor elke formele oefenperiode (ochtend, avond, of 
tussendoor)
Praktijk:
Voor je begint met oefenen, zeg:

"Heilige Geest, ik geef deze oefenperiode aan U. Leer mij wat ik moet 
weten. Ik vertrouw volledig op U."
Oefen dan zonder verwachting of agenda:
•Probeer niet iets te "bereiken"
•Probeer niet iets te "voelen"
•Geef gewoon de tijd aan Hem en ontvang wat Hij geeft
Als je denkgeest afdwaalt, breng hem vriendelijk terug:

"Heilige Geest, ik ben hier. Ik luister."
Eindig met:

"Dank U voor wat U mij gegeven hebt — of ik het nu herken of niet."
Waarom dit doen?
Omdat jij niet weet wat je moet leren. Maar Hij weet het wel. 
Door elke oefenperiode aan Hem op te dragen, laat je Hem de 
leiding nemen.
 
 
 
 
 
 


6. Maak Geen Enkele Uitzondering
Wanneer: Zodra je een uitzondering opmerkt
Praktijk:
Herken de uitzondering:

"Ik geloof in vrede — behalve in deze situatie."

"Ik vergeef iedereen — behalve deze persoon."

"Ik vertrouw God — behalve met dit probleem."
Zeg hardop (of in stilte):

"Op deze waarheid maak ik geen enkele uitzondering. Deze persoon/
situatie is ook Gods Zoon. Ook hier is alleen vrede."
Herhaal het centrale thema:

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo 
schiep God mij."
Adem drie keer diep in en uit.
Visualiseer de uitzondering oplossen:
•Niet als iets dat je moet bevechten
•Maar als iets dat nooit echt was
•Een schaduw die verdwijnt in het licht
Eindig met:

"Eén is genoeg. Deze waarheid geldt voor alles en iedereen — zonder 
uitzonderingen."
 
 
 
 
 


7. Geef Elk Moment Aan De Heilige Geest
Wanneer: Bij elke beslissing, gesprek of handeling
Praktijk:
Voor je iets zegt of doet, vraag in stilte:

"Heilige Geest, wat wilt U dat ik zeg? Wat wilt U dat ik doe?"
Luister.
Niet naar jouw eigen gedachten, angsten of plannen — maar 
naar Zijn stem.
Zijn stem klinkt als:
•Vrede (geen spanning, geen haast)
•Zekerheid (geen twijfel, geen angst)
•Liefde (geen oordeel, geen aanval)
Volg wat Hij zegt — ook als het je ego onlogisch lijkt.
Na de handeling:

"Dank U dat U door mij sprak/handelde."
Waarom dit doen?
Omdat dit leven vanuit de Heilige Geest is. Niet langer jij die 
plant en doet — maar Hij die leidt en jij die volgt.
 
 
 
 
 
 


8. Één Is Genoeg: Kies Je Les Van De Dag
Wanneer: Elke ochtend tijdens Herhalingsles VI
Praktijk:
Herhalingsles VI herhaalt de lessen 181-200 (één les per dag, 
gedurende 20 dagen).
Elke ochtend, lees de les van de dag (zie schema hieronder).
Kies één zin uit die les die het meest resoneert.
Bijvoorbeeld:
•Les 181: "Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met 
mij."
•Les 194: "Ik leg de toekomst in Gods handen."
•Les 199: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
Herhaal deze zin gedurende de dag — naast het centrale 
thema.
Structuur:
•Elk uur: centrale thema + les van de dag
•Bij loze gedachten: "Deze gedachte wil ik niet. In plaats 
daarvan kies ik [les van de dag]."
Waarom "één is genoeg"?
Omdat deze ene les, volledig begrepen en toegepast, alles 
omvat. Je hoeft niet 20 lessen tegelijk te onthouden — concentreer 
je op deze ene, vandaag.
 
 
 


9. Vergeet Alles Wat Je Meende Te Weten
Wanneer: Bij verwarring, twijfel of conflict
Praktijk:
Herken: "Ik ben verward omdat ik denk dat ik het weet."
Sluit je ogen. Adem drie keer diep in en uit.
Herhaal:

"Ik vergeet alles wat ik meende te weten en te begrijpen. Want zo 
word ik bevrijd van wat ik niet wist en niet kon begrijpen."
Laat alles los:
•Je mening over de situatie
•Je begrip van wat er gebeurt
•Je idee van wat er zou moeten gebeuren
Word leeg.
Zeg:

"Heilige Geest, ik weet het niet. Laat mij zien wat waar is."
Wacht in stilte.
Misschien komt er een nieuw inzicht.

Misschien komt er alleen vrede — en dat is genoeg.
Waarom dit werkt:
Omdat jouw "weten" je gevangen houdt in verkeerde 
percepties. Door te vergeten wat je dacht te weten, maak je ruimte 
voor ware kennis.
 
 
 


10. AVONDRITUEEL: Dankbaarheid En Opdracht (10–15 
minuten)
Tijd: Voor het slapen gaan
Praktijk:
Ga comfortabel zitten. Sluit je ogen.
Deel 1: Herhaal het centrale thema (3x)

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Deel 2: Reflecteer op je dag

Breng in gedachten momenten waarop je:
•Het centrale thema herinnerde
•Loze gedachten weerlegde
•De Heilige Geest volgde
•Vrede koos in plaats van conflict
Oordeel niet over momenten waarop je het vergat — herken 
alleen.
Deel 3: Dankbaarheid

"Dank U, Heilige Geest, voor alles wat U mij vandaag geleerd hebt — 
of ik het nu herkende of niet."
Deel 4: Vergeving

Vergeef jezelf voor momenten van vergetelheid:

"Ik vergeef mezelf. Morgen herinner ik opnieuw."
Deel 5: Opdracht voor de nacht

"Ik leg deze nacht in Uw handen. Laat mij rusten in Uw vrede. Leer 
mij zelfs terwijl ik slaap."


Deel 6: Sluit af met het centrale thema (1x)

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Ga slapen in vrede.
 
SCHEMA: HERHALINGSLESSEN VI (Lessen 181-200)
Structuur: 20 dagen, één les per dag
	Dag
	Les
	Titel & kernzin voor de dag

	Dag 1
	Les 
181
	Ik vertrouw mijn broeders, zij  
zijn één met mij

	Dag 2
	Les 
182
	Ik zal voor een ogenblik stil zijn 
en naar huis toe gaan

	Dag 3
	Les 
183
	Ik roep Gods Naam aan en de
mijne

	Dag 4
	Les 
184
	De Naam van God is mijn 
erfgoed

	Dag 5
	Les 
185
	Ik verlang de vrede van God

	Dag 6
	Les 
186
	Verlossing van de wereld hangt 
af van mij

	Dag 7
	Les 
187
	Ik zegen de wereld, want ik 
zegen mijzelf

	Dag 8
	Les 
188
	De vrede van God straalt nu in 
mij

	Dag 9
	Les 
189
	Ik voel de Liefde van God nu in 
mij





 
Dagelijkse structuur:
	Ochtend (15 min): Centrale thema + les van de dag

	Elk uur: Herhaal centrale thema (+ optioneel: les van de 

dag)
	Dag 10
	Les 
190
	Ik kies de vreugde van God in 
plaats van pijn

	Dag 11
	Les 
191
	Ik ben de heilige Zoon van God 
Zelf

	Dag 12
	Les 
192
	Ik heb een functie die God me 
graag vervullen ziet

	Dag 13
	Les 
193
	Alles is een les die God me 
graag ziet leren

	Dag 14
	Les 
194
	Ik leg de toekomst in Gods 
handen

	Dag 15
	Les 
195
	Liefde is de weg die ik in 
dankbaarheid ga

	Dag 16
	Les 
196
	Ik kan alleen mijzelf maar 
kruisigen

	Dag 17
	Les 
197
	Ik kan alleen maar mijn eigen 
dankbaarheid oogsten

	Dag 18
	Les 
198
	Alleen mijn veroordeling 
verwondt me

	Dag 19
	Les 
199
	Ik ben niet een lichaam. Ik ben 
vrij

	Dag 20
	Les 
200
	Er is geen vrede dan de vrede 
van God




	Bij loze gedachten: Weerleg onmiddellijk + vervang 

door les van de dag
	Avond (15 min): Centrale thema + reflectie + 

dankbaarheid
 
VOORBEELDEN UIT HET DAGELIJKS LEVEN: 
HERHALINGSLES VI
Voorbeeld 1: De Stressvolle Vergadering
Situatie:

Je hebt een belangrijke vergadering. Je baas is kritisch, collega's 
zijn competitief. Je voelt spanning, angst om te falen.
Oude reactie:

"Ik moet voorbereid zijn, alles perfect doen, mezelf verdedigen als het 
nodig is."
Nieuwe reactie (Herhalingsles VI):
Voor de vergadering:
	Sluit je ogen, adem drie keer diep.

	Herhaal: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 

wat ik ben, zo schiep God mij."
	Zeg: "Heilige Geest, ik geef deze vergadering aan U. Spreek 

door mij wat gezegd moet worden."
Tijdens de vergadering:
•Als spanning opkomt, herhaal innerlijk: "Ik ben niet een 
lichaam. Ik ben vrij."
•Als een loze gedachte opkomt ("Ik moet mezelf 
verdedigen"), weerleg: "Deze gedachte wil ik niet. In plaats 
daarvan kies ik vrede."


•Spreek vanuit rust, niet vanuit angst.
Na de vergadering:
•"Dank U, Heilige Geest, dat U door mij sprak."
Resultaat:

De vergadering verloopt soepel. Je voelt vrede — ongeacht de 
uitkomst.
 
Voorbeeld 2: Het Conflict Met Je Kind
Situatie:

Je kind is brutaal, luistert niet. Je voelt boosheid, frustratie, de 
neiging om te schreeuwen.
Oude reactie:

"Hij doet dit expres! Hij moet leren respectvol te zijn!"
Nieuwe reactie (Herhalingsles VI):
	Herken de loze gedachte:


"Hij doet dit expres" = loze gedachte (oordeel, aanval)
	Weerleg onmiddellijk:


"Deze gedachte wil ik niet. In plaats daarvan kies ik: Ik ben niet 
een lichaam. Ik ben vrij."
	Geef het over:


"Heilige Geest, laat mij zien hoe ik hier mee om moet gaan."
	Wacht in stilte (al is het maar 10 seconden):


Voel de vrede terugkeren.
	Handel vanuit vrede:


Spreek met je kind — niet vanuit boosheid, maar vanuit 
liefde en duidelijkheid.


Resultaat:

Het conflict escaleert niet. Je kind voelt je vrede en reageert 
anders. Jullie connectie blijft intact.
 
Voorbeeld 3: De Diagnose
Situatie:

Je krijgt een medische diagnose. Je voelt angst, paniek — "Wat 
als...?"
Oude reactie:

"Dit mag niet waar zijn! Wat zal er met mij gebeuren?"
Nieuwe reactie (Herhalingsles VI):
	Herken de identificatie met het lichaam:


"Ik ben bang omdat ik denk dat ik een lichaam ben."
	Herhaal het centrale thema:


"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, 
zo schiep God mij."
	Geef de situatie over:


"Heilige Geest, ik leg deze diagnose in Uw handen. Ik vertrouw 
op U."
	Laat angst los:


Visualiseer de angst als een ballon die je loslaat — hij stijgt 
en verdwijnt.
	Rust in vrede:


"Er is geen vrede dan de vrede van God. Zelfs nu is Zijn vrede in 
mij."
Resultaat:

Angst vermindert. Je vindt vrede — ongeacht de diagnose. Je 
handelt vanuit helderheid, niet vanuit paniek.


 
Les 201
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij.”
 
 
Het Eerste Woord Na Stilte
 
Dit is de eerste les van de herhaling,
het eerste woord na de grote stilte —
niet nieuw, maar eeuwig herhaald:
Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.
 
Nu komt de toepassing van wat we weten,
niet langer oefenen om te leren,
maar leven vanuit wat we zijn.
 
Les 201 zegt: vertrouw mijn broeders,
zij zijn één met mij.
Niemand valt buiten deze eenheid —
geen vijand, geen vreemdeling, geen uitzondering.


 
 
 
Ik ben gezegend met de eenheid
met het universum en met God,
mijn Vader, de ene Schepper
van het geheel waaruit mijn Zelf bestaat —
eeuwig één met mij.
 
Het lichaam zegt: "Jij bent hier, hij is daar."
De waarheid zegt: "Er is geen ‘daar' —
er is alleen hier, alleen één, alleen nu."
 
Vertrouwen in broeders
is vertrouwen in mezelf,
want wij delen één Zelf,
één Schepper, één Ziel.
 
Dit is de eerste stap na de herhaling:
herken de eenheid,
vertrouw de eenheid,
leef de eenheid.
 
Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.
Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij. 
 
 


Uitgebreide commentaar
A. HET CENTRALE THEMA VAN LESSEN 201-220
Les 201 markeert het begin van een nieuwe fase in het 
Werkboek. Na de zesde en laatste formele herhaling (Lessen 
181-200) begint nu een periode waarin het centrale thema "Ik 
ben niet een lichaam. Ik ben vrij.” elke dag wordt herhaald, 
gevolgd door een specifieke toepassing.
Dit thema is niet nieuw - het werd al geïntroduceerd in Les 199 
en 200 - maar het wordt nu het constante fundament voor de 
komende twintig lessen. De structuur is eenvoudig maar krachtig: 
eerst de herinnering aan wat je NIET bent (een lichaam), dan de 
bevestiging van wat je WEL bent (vrij, zoals God je schiep), en 
tenslotte een specifieke toepassing van die dag.
B. DE STEM VAN GOD: EEN NIEUWE DIMENSIE
Les 201 introduceert iets bijzonders: "Er is geen vrede dan de 
vrede van God." Dit is de eerste les na de herhaling, en de 
boodschap gaat dieper dan voorheen. Waar eerdere lessen spraken 
over de Heilige Geest als leraar, begint Les 201 te verwijzen naar 
"de Stem van God” op een directere manier.
De Stem die roept is niet langer alleen een gids of helper, maar 
wordt ervaren als God Zelf die naar huis roept. Dit is een subtiele 
maar cruciale verschuiving: van leren via een bemiddelaar (Heilige 
Geest) naar directe herinnering aan de Vader.
C. THUISKOMEN: HET HART VAN LES 201
Het centrale beeld van Les 201 is thuiskomen. De les 
suggereert dat je ergens bent waar je niet thuishoort - de wereld 
van lichamen, tijd, scheiding - en dat er een Stem is die je 
terugroept naar waar je werkelijk hoort: bij God.
Belangrijke elementen:


1. De herkenning van vervreemding: Je bent in een vreemde 
wereld, die niet je werkelijke thuis is. Het lichaam is een tijdelijke 
woning, niet je identiteit.
2. De roep naar huis: Gods Stem roept constant. Hij roept niet 
vanaf een afstand, maar vanuit je eigen diepste Zelf. De roep is 
altijd aanwezig, maar wordt overstemd door de drukte van de 
wereld.
3. Het verlangen naar thuiskomen: Er is een diep verlangen 
in ons dat nooit wordt vervuld door wereldse dingen. Dit verlangen 
is eigenlijk heimwee naar God - de herinnering aan onze ware 
thuis.
4. De eenvoud van thuiskomen: Het vraagt geen lange reis, 
geen ingewikkelde voorbereidingen. Één ogenblik van stilte is 
genoeg. Thuiskomen gebeurt in de bereidheid om de waarheid te 
herkennen, niet in het doen.
D. DE BETEKENIS VAN "IK BEN NIET EEN LICHAAM"
Deze zin is geen ontkenning van het lichaam als nuttig 
instrument, maar een ontkenning van identiteit. Het lichaam 
bestaat op het niveau van de wereld, maar het definieert niet wie 
je bent.
Drie niveaus van begrip:
Niveau 1 - Beginnend begrip: "Ik heb een lichaam, maar ik 
ben meer dan alleen dit lichaam." Dit is een eerste stap: het 
lichaam wordt gezien als bezit, niet als identiteit.
Niveau 2 - Dieper begrip: "Ik gebruik het lichaam als 
communicatiemiddel, maar mijn werkelijke Zelf is Geest." Het 
lichaam wordt neutraal instrument, zonder emotionele lading.
Niveau 3 - Volledig begrip: "Het lichaam is een illusie; alleen 
de Geest is werkelijk. Ik ben zoals God mij schiep: zuivere Geest, 


eeuwig, onveranderlijk." Dit is geen intellectueel begrip meer, maar 
directe ervaring.
E. "WANT IK BLIJF WAT IK BEN, ZO SCHIEP GOD MIJ"
Deze tweede helft van de affirmatie is even cruciaal als de 
eerste. Het bevestigt dat ondanks alle schijnbare veranderingen, 
verliezen, fouten en vergissingen, je essentie onveranderlijk 
blijft.
Kernpunten:
1. Onveranderlijkheid: Wat God schiep kan niet veranderd 
worden. Je kunt jezelf vergeten, maar niet vernietigen. Je kunt in 
illusies leven, maar je ware natuur blijft intact.
2. Eeuwigheid: "Ik blijf" duidt op continuïteit. Er is geen 
moment geweest waarop je niet was zoals God je schiep, en er zal 
geen moment komen waarop dat verandert.
3. Volmaaktheid: God schiep je volmaakt. Deze volmaaktheid 
is niet iets wat je moet bereiken of verdienen; het is je natuurlijke 
staat, hier en nu.
F. VREDE ALS ERFGOED
Les 201 verbindt vrede direct met identiteit. "Er is geen vrede 
dan de vrede van God” betekent dat alle wereldse vrede 
voorwaardelijk en tijdelijk is. Echte vrede is niet iets wat je vindt in 
omstandigheden, maar wat je herkent in jezelf.
Het mechanisme:
Stap 1: Je zoekt vrede in de wereld (relaties, bezit, prestaties).

Stap 2: Je vindt tijdelijke rust, maar deze hangt af van externe 
factoren.

Stap 3: Angst ontstaat: wat als ik dit verlies?

Stap 4: De zoektocht begint opnieuw, maar met meer wanhoop.



Stap 5: Uitputting leidt tot overgave: misschien zit vrede niet in 
de wereld.
De ommekeer: Vrede is geen doel, maar een herinnering. Het 
is de natuurlijke staat van de Geest die herkent dat hij thuis is bij 
God. Vrede ontstaat niet door te krijgen wat je wilt, maar door te 
herkennen wat je al bent.
G. DE PRAKTIJK VAN LES 201
Les 201 vraagt niet om complexe oefeningen, maar om 
constante herinnering. De praktijk bestaat uit drie elementen:
1. Ochtendritueel: Begin de dag met de centrale affirmatie en 
de specifieke les. Neem tijd om te voelen wat het betekent: niet 
een lichaam zijn, vrij zijn, thuis horen bij God.
2. Uurlijkse herinnering: Elk uur (of zo vaak als je kunt) 
herhaal je kort: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Er is geen 
vrede dan de vrede van God."
3. Avondritueel: Sluit de dag af met dankbaarheid. Reflecteer: 
wanneer heb je vandaag vrede ervaren? Wanneer verloor je vrede 
door identificatie met het lichaam?
H. DE RELATIE MET EERDERE LESSEN
Les 201 bouwt voort op alles wat eerder kwam:
Van Les 1-50: Het ontmantelen van betekenissen die je aan de 
wereld gaf, maakt ruimte voor de herkenning dat het lichaam ook 
geen betekenis heeft zoals je dacht.
Van Les 51-100: De bereidheid om te ontvangen (de 
boodschap, de functie van vergeving) bereidt voor op het 
ontvangen van je ware identiteit.
Van Les 101-150: De verschuiving van leren naar zijn: je bent 
niet iemand die vrede moet vinden, maar iemand die vrede IS.


Van Les 151-200: De verdieping van identiteit (God is louter 
Liefde, en dus ben ik dat ook) culmineert in de absolute affirmatie: 
Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.
I. VEELVOORKOMENDE MISVERSTANDEN
Misverstand 1: "Ik moet mijn lichaam verwaarlozen of 
negeren."

Correctie: Het lichaam heeft zorg nodig zolang je het gebruikt als 
communicatiemiddel. Les 201 vraagt niet om het lichaam te 
mishandelen, maar om je er niet mee te identificeren.
Misverstand 2: "Als ik geen lichaam ben, doet niets er meer 
toe."

Correctie: Integendeel. Als je herkent dat je Geest bent, wordt 
liefde en vergeving belangrijk, want je erkent je eenheid met alle 
broeders.
Misverstand 3: "Deze les vraagt om ontkenning van de fysieke 
werkelijkheid."

Correctie: De Cursus ontkent de fysieke ervaring niet, maar de 
ultieme realiteit ervan. Het lichaam bestaat op het niveau van de 
droom, maar jij - de Dromer - bent meer dan de droom.
J. DE DIEPERE BETEKENIS: THUISKOMEN ALS 
HERINNERING
Uiteindelijk gaat Les 201 over herinnering. Thuiskomen is niet 
reizen naar een plek, maar herinneren dat je nooit bent 
weggegaan. De scheiding is een droom, en thuiskomen is het 
ontwaken uit die droom.
De Stem van God roept niet: "Kom terug!", maar: "Herinner je 
waar je bent. Je bent hier al. Je bent bij Mij. Je bent thuis."
 
 


Geleide meditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding (2–3 minuten)
Zoek een rustige plek waar je ongestoord bent. Ga comfortabel 
zitten of liggen. Sluit je ogen.
Adem drie keer diep in en uit — laat bij elke uitademing 
spanning en zorgen los.
Stel je innerlijke intentie:

"Vandaag herinner ik dat ik niet een lichaam ben. Ik ben vrij. Ik 
vertrouw mijn broeders toe, want zij zijn één met mij."
 
DEEL 1: Ik Ben Niet Een Lichaam (7–10 minuten)
Herhaal langzaam, driemaal:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Voel hoe je bewustzijn groter wordt dan dit lichaam:
•Je bent niet deze handen, deze voeten
•Je bent niet deze pijn, deze vermoeidheid
•Je bent niet deze leeftijd, dit uiterlijk
Visualiseer je lichaam als een kostuum:
•Je draagt het, maar je bent het niet
•Je kunt het uittrekken (bij de dood), maar jij blijft
•Het kostuum verandert, maar jij blijft onveranderd
Adem in: "Ik ben niet een lichaam."

Adem uit: "Ik ben vrij."
Herhaal dit gedurende 5–7 minuten.


Stilte (3 minuten)
Rust in de vrijheid van niet-identificatie met het lichaam.
 
DEEL 2: Niemand Is Niet Mijn Broeder (7–10 minuten)
Herhaal in stilte:

"Niemand is niet mijn broeder. Ik vertrouw mijn broeders toe, die één 
zijn met mij."
Breng in gedachten verschillende mensen:
1. Iemand die je liefhebt

Herken: "Hij/zij is mijn broeder. Wij zijn één."
2. Een vreemde

Herken: "Ook hij/zij is mijn broeder. Er zijn geen vreemdelingen."
3. Iemand die je irriteert

Herken: "Zelfs hij/zij is mijn broeder. Zijn gedrag is een roep om 
liefde."
4. Iemand die je hebt geschaad of die jou heeft geschaad

Herken: "Ook hij/zij is mijn broeder. Vergeving herstelt de 
herkenning van eenheid."
5. Iemand die je als "vijand" ziet

Herken: "Zelfs hij/zij — vooral hij/zij — is mijn broeder. Geen 
uitzonderingen."
Voor elk persoon, zeg:

"Ik vertrouw je ware Zelf toe. Wij zijn één. Wat ik jou geef, geef ik 
mezelf."
Visualiseer een gouden draad die jou met elk van deze mensen 
verbindt:
•De draad kan niet worden verbroken


•Hij verbindt jouw hart met hun hart
•Jullie delen hetzelfde Zelf
Stilte (3 minuten)
Voel de eenheid met allen.
 
DEEL 3: Ik Ben Gezegend Met De Eenheid (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Ik ben gezegend met de eenheid met het universum en met God."
Voel hoe je eenheid zich uitbreidt:
1. Eenheid met mensen

Voel de verbinding met alle mensen op aarde — bekend en 
onbekend
2. Eenheid met de natuur

Voel de verbinding met bomen, dieren, oceanen, bergen — alles 
leeft
3. Eenheid met het universum

Voel de verbinding met sterren, planeten, de onmetelijke ruimte — 
alles is één
4. Eenheid met God

Voel de verbinding met de bron van alles — God in jou, en jij in 
God
Visualiseer jezelf als een druppel die terugkeert naar de 
oceaan:
•Je behoudt je bewustzijn
•Maar je herkent: je bent niet apart van de oceaan
•Je bent de oceaan — tijdelijk in de vorm van een druppel


Adem in: "Ik ben één met alles."

Adem uit: "Ik ben gezegend."
Stilte (2 minuten)
 
DEEL 4: Mijn Vader, De Ene Schepper (7–10 minuten)
Herhaal in stilte:

"Mijn Vader, de ene Schepper van het geheel waaruit mijn Zelf 
bestaat."
Herken dat God niet jou apart schiep, maar het geheel:
Visualiseer God als licht:
•Dit licht schijnt door een prisma (de schepping)
•Het licht splitst zich in vele kleuren (individuele zielen)
•Maar alle kleuren zijn hetzelfde licht
Jij bent één van de kleuren — maar je bent niet apart van het 
licht.
Herken:
•Ik ben niet apart van anderen — wij zijn hetzelfde licht
•Ik ben niet apart van God — ik ben Zijn licht
Voel de eenheid van oorsprong:
•Wij komen allen uit dezelfde bron
•Wij keren allen terug naar dezelfde bron
•We zijn nooit echt gescheiden geweest
Adem in: "God schiep mij als deel van het geheel."

Adem uit: "Ik ben eeuwig één met Hem."
Stilte (3 minuten)


DEEL 5: Eeuwig Één (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Eeuwig één met mij."
Voel de tijdloosheid van eenheid:
Verleden:

Ik was nooit gescheiden — het was een droom
Heden:

Ik ben nu één — scheiding is onmogelijk
Toekomst:

Ik zal altijd één zijn — eenheid is eeuwig
Visualiseer de tijd als een rivier:
•Het water stroomt (gebeurtenissen veranderen)
•Maar de rivier zelf is tijdloos
•Eenheid is de rivier — gebeurtenissen zijn het water
Jij bent niet het water (de veranderende vormen) — je bent de 
rivier (de eeuwige eenheid).
Adem in: "Ik ben eeuwig."

Adem uit: "Ik ben één."
Stilte (2 minuten)
 
DEEL 6: Vertrouwen (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Ik vertrouw mijn broeders toe, die één zijn met mij."
Breng in gedachten een situatie waarin je moeite hebt om te 
vertrouwen:
•Een persoon die je bedreigde


•Een situatie waarin je je onveilig voelt
•Een relatie waarin vertrouwen is geschonden
Herken: "Mijn gebrek aan vertrouwen komt voort uit mijn 
identificatie met het lichaam."
Herhaal:

"Ik ben niet een lichaam. Dus kan ik niet worden geschaad. Dus kan 
ik vertrouwen."
Visualiseer jezelf beschermd door waarheid:
•Niet door muren (fysieke verdediging)
•Maar door herkenning (ik ben niet een lichaam)
Voel hoe angst oplost:
•Niet door controle
•Maar door loslaten van de illusie van kwetsbaarheid
Adem in: "Ik vertrouw."

Adem uit: "Want wij zijn één."
Stilte (3 minuten)
 
Afsluiting (2 minuten)
Adem drie keer diep in en uit.
Herhaal één keer:

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.

Ik vertrouw mijn broeders toe, die één zijn met mij."
Open langzaam je ogen.
Neem deze waarheid mee in je dag.


[image: fill-image-34.png][image: border-image-34.png]Gebed
Vader,
Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep U mij.
Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij.

Niemand is niet mijn broeder — geen uitzonderingen.
Ik ben gezegend met de eenheid

met het universum en met U,

mijn Vader, de ene Schepper

van het geheel waaruit mijn Zelf bestaat.
Leer mij deze eenheid te zien,

zelfs wanneer mijn ogen scheiding tonen.
Leer mij te vertrouwen,

zelfs wanneer mijn ego angst zaait.
Leer mij te leven als Uw Zoon,

vrij van de identificatie met het lichaam,

vrij in de herkenning van onze eeuwige eenheid.
Amen. 
 
 
 
 
 
 


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. OCHTENDRITUEEL: Het Centrale Thema + Les 201 
(10–15 minuten)
Tijd: Direct na het wakker worden
Praktijk:
Ga rechtop zitten. Sluit je ogen.
Deel 1: Centraal thema (3x)

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Deel 2: Les van de dag (3x)

"Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij."
Deel 3: Uitbreiding

Breng in gedachten de mensen die je vandaag zult ontmoeten.
Voor elk persoon, zeg:

"Hij/zij is mijn broeder. Wij zijn één. Ik vertrouw zijn/haar ware Zelf 
toe."
Deel 4: Intentie

"Vandaag leef ik vanuit eenheid. Ik zie geen vreemden, geen vijanden 
— alleen broeders."
 
 
 
 
 
 
 


2. Het Uurlijkse Herinneren
Wanneer: Elk uur
Praktijk:
Stop wat je aan het doen bent. Sluit je ogen (of laat ze open als 
dat niet kan).
Herhaal:

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij."
Adem drie keer diep in en uit.
Voel de waarheid — al is het maar voor een ogenblik.
 
3. Niemand Is Niet Mijn Broeder: De Dagelijkse Test
Wanneer: Eenmaal per dag
Praktijk:
Breng in gedachten de persoon die je het moeilijkste vindt te 
zien als broeder:
•Iemand die je heeft geschaad
•Iemand die je irriteert
•Iemand die je als "vijand" ziet
Zeg (hardop of in stilte):

"Ook hij/zij is mijn broeder. Geen uitzonderingen. Ik vertrouw zijn/
haar ware Zelf toe, dat één is met mij."
Visualiseer een gouden draad die jou met deze persoon 
verbindt.
Adem drie keer diep in en uit.
Voel de weerstand oplossen — niet forceren, alleen toestaan.


4. Weerleg Oordelen Onmiddellijk
Wanneer: Zodra je oordeelt over iemand
Praktijk:
Stap 1: Herken het oordeel

"Ik oordeel over deze persoon als slecht/stom/gevaarlijk/vervelend."
Stap 2: Weerleg

"Deze gedachte wil ik niet. Hij/zij is mijn broeder."
Stap 3: Vervang

"In plaats daarvan kies ik: Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met 
mij."
Stap 4: Herken eenheid

"Wat ik in hem/haar zie, zie ik in mezelf. Als ik hem/haar veroordeel, 
veroordeel ik mezelf."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


5. Identificatie Met Het Lichaam Herkennen
Wanneer: Driemaal per dag (ochtend, middag, avond)
Praktijk:
Stel jezelf de vraag:

"Wanneer heb ik vandaag gedacht dat ik een lichaam ben?"
Voorbeelden:
•Pijn, ziekte, vermoeidheid
•Angst voor ziekte, veroudering, dood
•Zorg over uiterlijk, gewicht, etc.
Voor elk moment, zeg:

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Deze angst/pijn/zorg raakt niet 
Wie ik werkelijk ben."
Visualiseer je ware Zelf achter het lichaam:
•Ongeraakt door ziekte
•Onveranderd door veroudering
•Onaantastbaar door dood
 
 
 
 
 
 
 
 


6. Eenheid Met De Natuur
Wanneer: Eenmaal per dag, bij voorkeur buiten
Praktijk:
Ga naar buiten (of kijk uit het raam). Observeer de natuur:
•Bomen, vogels, bloemen
•De lucht, de wolken, de wind
•De aarde onder je voeten
Herhaal:

"Ik ben gezegend met de eenheid met het universum. Alles wat ik zie is 
mijn broeder."
Voel de verbondenheid:
•Dezelfde bron die de boom schiep, schiep jou
•Dezelfde adem die in jou is, is in de wind
•Dezelfde Geest die in jou is, is overal
Adem driemaal diep in en uit — voel dat je deel bent van de 
aarde, niet er op staat.
 
 
 
 
 
 
 
 


7. Vertrouwen Oefenen In Moeilijke Situaties
Wanneer: Bij angst, conflict of bedreiging
Praktijk:
Herken de angst:

"Ik ben bang omdat ik denk dat ik een lichaam ben dat geschaad kan 
worden."
Herhaal:

"Ik ben niet een lichaam. Dus kan ik niet worden geschaad. Dus kan 
ik vertrouwen."
Visualiseer de persoon of situatie die angst veroorzaakt:
Herken: "Deze persoon/situatie is een roep om liefde. Zijn/haar 
ware Zelf wil mij geen kwaad."
Adem diep in en uit. Voel hoe angst ruimte maakt voor 
vertrouwen.
Let op: Dit betekent niet dat je jezelf fysiek in gevaar brengt — 
je beschermt het lichaam op praktisch niveau, maar behoudt 
innerlijke vrede.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


8. Gebruik Irritatie Als Oefening
Wanneer: Iemand irriteert je
Praktijk:
Herken: "Deze irritatie is een teken dat ik scheiding zie."
Vraag jezelf:

"Wat zou veranderen als ik herken dat hij/zij mijn broeder is, één met 
mij?"
Herhaal:

"Zijn gedrag is een roep om liefde. Ik kies om te reageren met vrede, 
niet met irritatie."
Visualiseer de irritatie als een rode mist:
•Zie hem oplossen
•Eronder zie je het licht van zijn ware Zelf
•Herken: dit licht is hetzelfde als het jouwe
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


9. Eeuwige Eenheid Voelen
Wanneer: Voor het slapen gaan
Praktijk:
Lig comfortabel. Sluit je ogen.
Herhaal:

"Ik ben eeuwig één met allen en met God. Scheiding was een droom."
Visualiseer je leven als een golf in de oceaan:
•De golf lijkt apart
•Maar de golf is de oceaan — tijdelijk in deze vorm
Voel hoe je terugkeert naar de oceaan:
•Niet door te verdwijnen
•Maar door te herkennen dat je nooit apart was
Adem uit: "Ik ben thuis. Ik ben één."
Slaap in met deze herinnering.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


10. AVONDRITUEEL: Reflectie En Dankbaarheid (10–15 
minuten)
Tijd: Voor het slapen gaan
Praktijk: Ga comfortabel zitten. Sluit je ogen.
Deel 1: Herhaal het centrale thema (3x)

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Deel 2: Reflecteer op je dag
Breng in gedachten momenten waarop je:
•Eenheid herkende
•Vertrouwen koos in plaats van angst
•Iemand zag als broeder in plaats van vreemdeling
Oordeel niet over momenten waarop je het vergat — herken 
alleen.
Deel 3: Vergeving
Breng in gedachten iemand die je vandaag veroordeel hebt.
Zeg:

"Ik vergeef mezelf voor het vergeten van onze eenheid. Hij/zij is mijn 
broeder. Morgen herinner ik opnieuw."
Deel 4: Dankbaarheid
"Dank U, Vader, dat ik gezegend ben met de eenheid met het 
universum en met U. Dank U dat ik niet een lichaam ben — ik ben 
vrij."
Deel 5: Sluit af met de les van de dag (1x)

"Ik vertrouw mijn broeders toe, die één zijn met mij."
Ga slapen in vrede.


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven: LES 201
Voorbeeld 1: De Vreemde In De Supermarkt
Situatie:

Je staat in de rij bij de kassa. Voor je staat een man die langzaam 
is, gedesoriënteerd lijkt. Je voelt irritatie — je hebt haast.
Oude reactie:

"Waarom is hij zo langzaam? Hij houdt iedereen op!"
Nieuwe reactie (Les 201):
	Herken de irritatie:


"Ik ben geïrriteerd omdat ik hem zie als apart van mij — een 
obstakel."
	Weerleg:


"Deze gedachte wil ik niet. Hij is mijn broeder, één met mij."
	Vervang:


"Niemand is niet mijn broeder. Ook hij is Gods Zoon. Misschien 
heeft hij een moeilijke dag. Ik vertrouw zijn ware Zelf toe."
	Adem en voel:


Drie diepe ademhalingen. Voel de irritatie oplossen.
Resultaat:

Je glimlacht naar hem. Hij voelt zich minder gestrest. Jullie maken 
oogcontact — een moment van verbinding. Je haast verdwijnt; 
vrede blijft.
 
 
 
 
 


Voorbeeld 2: Het Conflict Met Je Partner
Situatie:

Je partner zegt iets dat je kwetst. Je voelt boosheid, de neiging om 
terug te vechten.
Oude reactie:

"Hij/zij probeert mij te kwetsen! Ik moet mezelf verdedigen!"
Nieuwe reactie (Les 201):
	Herken de identificatie met het lichaam:


"Ik voel me gekwetst omdat ik denk dat ik een lichaam ben — 
een ego dat aangevallen kan worden."
	Herhaal het centrale thema:


"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Zijn/haar woorden 
kunnen mijn ware Zelf niet raken."
	Herken eenheid:


"Hij/zij is mijn broeder. Zijn/haar woorden komen voort uit 
angst, niet uit wie hij/zij werkelijk is."
	Vertrouw:


"Ik vertrouw zijn/haar ware Zelf toe. Ik reageer met liefde, niet 
met aanval."
Resultaat:

Je reageert kalm: "Ik hoor dat je overstuur bent. Kunnen we hier 
rustig over praten?" Het conflict escaleert niet. Jullie vinden 
verbinding.
 
 
 
 
 


Voorbeeld 3: De "Vijand"
Situatie:

Er is iemand op je werk die jou constant tegenwerkt. Je voelt wrok, 
wilt hem vermijden.
Oude reactie:

"Hij is mijn vijand. Ik kan hem niet vertrouwen."
Nieuwe reactie (Les 201):
	Herken de uitzondering:


"Ik denk: 'Iedereen is mijn broeder, behalve hem.' Maar Les 201 
zegt: Niemand is niet mijn broeder."
	Weerleg:


"Deze gedachte wil ik niet. Ook hij is mijn broeder. Geen 
uitzonderingen."
	Verdiep:


"Zijn gedrag is een roep om liefde. Misschien voelt hij zich 
onzeker, bedreigd. Zijn ware Zelf is liefde."
	Visualiseer:


Zie een gouden draad die jou met hem verbindt. Jullie delen 
hetzelfde Zelf.
	Handelen:


De volgende keer dat je hem ziet, groet vriendelijk. Kies 
vrede in plaats van verdediging.
Resultaat:

Over tijd verandert de dynamiek. Misschien wordt hij geen vriend 
— maar de wrok verdwijnt. Je bent vrij.
 
Les 201 is de eerste stap na Herhaling VI – het begin van het 
leven als Gods Zoon, vrij van de identificatie met het lichaam, 
vertrouwend op de eenheid met allen.


 
 
 
Les 202
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik zal een ogenblik stil zijn en naar huis toe 
gaan.”
 
 
 
 
Het Thuiskomen
 
Waarom zou ik nog langer blijven
waar ik niet thuishoor?
 
Ik heb rondgedwaald in de wereld,
gezocht naar vrede in dingen die verdwijnen,
naar veiligheid in lichamen die vergaan,
naar thuis in een plek die nooit thuis was.
 
Nu, voor een ogenblik, word ik stil.
Ik stop met zoeken, met dolen, met vluchten.
Ik luister.


 
En daar —
hoor ik de Stem
die mij altijd heeft geroepen,
die ik altijd heb gehoord
maar niet wilde herkennen.
 
De Stem zegt:
"Kom thuis.
Je bent al zo lang weg geweest
(hoewel je nooit echt vertrokken bent).
Kom thuis."
 
Voor een ogenblik ben ik stil.
En in die stilte —
geen gedachten, geen plannen, geen verdediging —
herinner ik.
 
Ik ben niet een lichaam.
Ik ben vrij.
 
Ik hoor niet hier, in deze wereld van tijd en pijn.
Ik hoor thuis, in God.
 
En zo, met de Stem als gids,
ga ik naar huis toe.
 


 
Niet morgen, niet ooit —
nu.
 
Voor een ogenblik stil zijn
is genoeg om thuis te komen.
 
 
 
 
 
Uitgebreide commentaar
A. DE CENTRALE UITSPRAAK: "IK BEN THUIS. RUST 
WACHT OP MIJ"
Les 202 verdiept het thema van Les 201 (thuiskomen) door een 
nieuwe dimensie toe te voegen: rust. Waar Les 201 sprak over de 
roep naar huis en het verlangen om thuis te komen, zegt Les 202 
heel direct: "Ik ben thuis. Rust wacht op mij."
Dit is geen toekomstige belofte, maar een tegenwoordige 
werkelijkheid. De rust wacht niet in een verre hemel of na een 
lange reis; ze wacht hier en nu, in de herkenning dat je al thuis 
bent.
B. WAAROM WACHT RUST OP MIJ?
Het werkwoord "wachten" is significant. Rust wacht niet omdat 
ze afwezig is, maar omdat wij nog niet zijn aangekomen in het 
bewustzijn dat we thuis zijn. Rust is als een warme maaltijd die op 
tafel staat: ze is volledig aanwezig, maar wij zijn nog buiten aan 
het spelen in de regen, denkend dat we nog ver van huis zijn.


Drie lagen van begrip:
Laag 1 - Rust als toekomst: "Als ik genoeg heb gewerkt, 
geleerd, vergeven, dan zal ik rusten." Dit is ego-denken: rust moet 
verdiend worden.
Laag 2 - Rust als mogelijkheid: "Rust is beschikbaar als ik 
ervoor kies." Dit is beter, maar suggereert nog steeds dat rust iets is 
wat je moet activeren.
Laag 3 - Rust als werkelijkheid: "Rust is er altijd geweest. Ik 
hoef alleen te stoppen met weglopen en binnen te komen." Dit is 
de waarheid: rust wacht, niet omdat ze nog niet klaar is, maar 
omdat wij nog niet zijn gaan zitten.
 
C. HET BEELD VAN THUISKOMEN
Les 202 gebruikt het beeld van een kind dat thuiskomt na een 
lange dag buiten. Het kind is moe, vies, misschien een beetje 
verdrietig of verward. Maar zodra het de drempel over stapt, weet 
het: hier ben ik veilig. Hier word ik verwacht. Hier kan ik rusten.
Dit beeld heeft meerdere betekenislagen:
1. Vermoeidheid van de wereld: Je bent moe van zoeken, 
vechten, beschermen, overleven. De wereld vraagt constante 
waakzaamheid. Les 202 zegt: je mag stoppen. Je hoeft niet langer 
op je hoede te zijn.
2. De verwelkoming: Thuis worden we verwelkomd zoals we 
zijn, niet zoals we denken dat we zouden moeten zijn. God vraagt 
niet: "Waarom heb je zo lang gewacht?" maar zegt: "Welkom. Rust 
nu maar."
3. De veiligheid: Thuis zijn betekent dat niets je kan schaden. 
De deuren zijn gesloten tegen angst, oordeel, aanval. Binnen is 
alleen liefde.


D. "HIER NIET THUISHOREN": DE SLEUTEL TOT LES 202
Een cruciaal inzicht van Les 202 is het herkennen dat je hier 
(in de wereld) niet thuishoort. Dit klinkt misschien hard of 
escapistisch, maar het is bevrijdend.
Wat het NIET betekent:
•Je moet de wereld haten of ontvluchten.
•Je mag geen vreugde vinden in aardse dingen.
•Je moet jezelf isoleren of wereldvreemd worden.
Wat het WEL betekent:
•Je primaire identiteit ligt niet in deze wereld van 
lichamen, tijd en scheiding.
•Je diepste verlangen wordt niet vervuld door wereldse 
dingen, hoe goed ze ook zijn.
•Er is een deel van je dat altijd heimwee voelt, omdat het 
zich de werkelijke thuis herinnert.
Het herkennen van "hier niet thuishoren" is geen depressie, 
maar ontwaken. Het is het besef dat je een reiziger bent, niet een 
inwoner. Je gebruikt de wereld als leermiddel, maar je vergeet niet 
dat je ware thuis elders is.
 
E. RUST VERSUS SLAAP
Les 202 spreekt over rust, niet over slaap. Dit onderscheid is 
belangrijk:
Slaap (in de Cursus): De staat van vergeetachtigheid waarin 
we de waarheid niet herkennen. We "slapen" wanneer we geloven 
dat we een lichaam zijn, dat scheiding echt is, dat de wereld onze 
realiteit is.


Rust: De staat van vreedzame alertheid waarin we wakker zijn 
voor de waarheid. Rust is niet passiviteit of ontsnapping, maar de 
vrede die komt van herkenning: ik ben thuis, ik ben veilig, ik ben 
geliefd.
In Les 202 wordt rust aangeboden als het tegenovergestelde 
van de constante activiteit van het ego. Het ego rust nooit: het 
moet altijd zoeken, verdedigen, bewijzen, controleren. De Geest 
rust in de zekerheid van Gods Liefde.
F. DE PARADOX: IK BEN THUIS, MAAR IK ERVAAR HET NIET
Veel studenten worstelen met deze paradox: Les 202 zegt dat ik 
thuis ben, maar ik voel me niet thuis. Ik voel me angstig, alleen, 
onzeker. Hoe kan ik "thuis" zijn als ik me zo voel?
De Cursus antwoordt:
1. Je bent thuis in waarheid, maar niet in ervaring (nog 
niet): Je ware Zelf is altijd bij God geweest. Maar je bewustzijn is 
nog geïdentificeerd met het lichaam en de wereld. Thuiskomen is 
een proces van herinnering, niet van reizen.
2. Rust wacht, maar je moet binnenkomen: De deur staat 
open, het licht brandt, de tafel is gedekt. Maar je moet de keuze 
maken om binnen te komen. Dit is geen fysieke daad, maar een 
innerlijke verschuiving: van zoeken naar ontvangen, van vechten 
naar overgeven.
3. Elke keer dat je vergeeft, kom je een stap dichter bij de 
ervaring van thuis: Vergeving is de sleutel die de deur opent. Elke 
keer dat je een oordeel loslaat, een grief vergeeft, een broeder 
vrijspreekt, voel je de warmte van thuis een beetje meer.
G. RUST ALS REMEDIE VOOR SPECIFIEKE PROBLEMEN
Les 202 biedt rust als remedie voor de typische problemen van 
het ego-bestaan:


Probleem 1: Angst en onzekerheid

Remedie: "Ik ben thuis. Hier is niets te vrezen. Rust wacht op mij." 
Angst komt van het gevoel alleen te zijn in een vijandige wereld. 
Thuis zijn betekent beschermd zijn door Liefde.
Probleem 2: Rusteloosheid en gejaagdheid

Remedie: "Ik hoef nergens naartoe. Ik ben al waar ik moet zijn." 
De wereld zegt: ren harder, doe meer, word beter. Les 202 zegt: 
stop. Rust. Je bent genoeg.
Probleem 3: Eenzaamheid en isolatie

Remedie: "Ik ben niet alleen. God wacht op mij." Thuis zijn 
betekent verwelkomd worden in volmaakte Liefde.
Probleem 4: Zinloosheid en leegte

Remedie: "Mijn leven heeft betekenis: thuiskomen." Het ego zoekt 
betekenis in prestaties. De Geest vindt betekenis in herinnering.
H. DE PRAKTIJK VAN LES 202
De praktijk is eenvoudig maar diepgaand:
1. Ochtendritueel (10-15 minuten):
•Herhaal de centrale affirmatie: "Ik ben niet een lichaam. 
Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
•Voeg de specifieke les toe: "Ik ben thuis. Rust wacht op 
mij."
•Visualiseer jezelf thuiskomend: de deur openen, binnen 
stappen, de warmte voelen.
•Voel de uitnodiging om te rusten: geen taken, geen 
zorgen, alleen liefde.
2. Gedurende de dag:
•Wanneer je gestrest, angstig of verward bent, herinner: 
"Ik ben thuis. Rust wacht op mij."


•Pauzeer voor een ogenblik. Adem. Laat de spanning los.
•Herken: deze stressvolle situatie is niet mijn werkelijke 
thuis. Mijn thuis is vrede.
3. Avondritueel (10-15 minuten):
•Reflecteer: wanneer voelde ik me vandaag thuis (veilig, 
vredig, verbonden)? Wanneer voelde ik me verloren?
•Dank God voor de momenten van herkenning.
•Laat de dag los en rust in de wetenschap: ik ben thuis. 
Morgen begint opnieuw vanuit deze vrede.
I. OBSTAKELS VOOR HET ERVAREN VAN RUST
Waarom ervaren we de rust niet, ook al wacht ze op ons?
Obstakel 1: Schuldgevoel

"Ik verdien geen rust; ik heb fouten gemaakt." Het ego gebruikt 
schuld om rust te blokkeren. Les 202 antwoordt: rust is geen 
beloning voor goed gedrag. Het is je natuurlijke staat, ongeacht 
wat je hebt gedaan.
Obstakel 2: De overtuiging dat rust luiheid is

"Als ik rust, doe ik niets; ik ben nutteloos." Het ego gelooft dat 
waarde komt van doen. De Cursus leert dat waarde komt van zijn. 
Rust is niet niets doen, maar zijn wat je bent.
Obstakel 3: Angst voor overgave

"Als ik stop met vechten, ga ik ten onder." Het ego denkt dat 
constante waakzaamheid overleving garandeert. Les 202 leert dat 
echte veiligheid komt van overgave aan God, niet van controle.
Obstakel 4: Gehechtheid aan het drama

Eerlijk gezegd: een deel van ons geniet van de drukte, het drama, 
het gevoel "belangrijk" te zijn door veel te doen. Rust kan saai 
lijken vergeleken met de adrenaline van het ego-leven. Maar dit is 
verslaving aan chaos, niet echte voldoening.


J. DE DIEPERE BETEKENIS: RUST ALS GODSHERINNERING
Uiteindelijk gaat Les 202 niet over fysieke rust (hoewel die ook 
gezegend is), maar over de rust van God: de diepe vrede die komt 
van herkennen dat je een met God bent, dat niets je kan schaden, 
dat je geliefd bent zonder voorwaarden.
Deze rust is niet passief of saai. Het is de levendige, creatieve 
vrede van de Geest die weet: ik ben thuis. Ik ben vrij. Ik ben 
liefde.
 
Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
(2–3 minuten)
Zoek een rustige plek waar je ongestoord bent. Ga comfortabel 
zitten of liggen. Sluit je ogen.
Adem drie keer diep in en uit — laat bij elke uitademing van 
alle spanning, zorgen en gedachten los.
Stel je innerlijke intentie:

"Vandaag zal ik voor een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan. Ik 
ben bereid de Stem te horen die mij naar huis roept."
 
DEEL 1: Ik Ben Niet Een Lichaam (7–10 minuten)
langzaam, driemaal:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Wil ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Voel hoe je identiteit groter wordt dan dit lichaam:
•Dit lichaam is hier, in deze wereld
•Maar ik — mijn ware Zelf — hoor hier niet


•Ik ben Geest, niet materie
•Ik ben eeuwig, niet
Visualiseer je lichaam als een huis waarin je tijdelijk verblijft:
•Je bent niet het huis — je bent de bewoner
•Het huis is van de wereld – jij bent van God
•Het huis is tijdelijk — jij bent eeuwig
Adem in: "Ik ben niet een lichaam."

Adem uit: "Ik hoor niet hier."
Herhaal dit gedurende 5–7 minuten.
Stilte (3 minuten)
Rust in de herkenning dat je hier niet thuishoort.
 
DEEL 2: Waar Ik Niet Thuishoor (7–10 minuten)
Herhaal in stilte:

"Waarom zou ik een moment langer willen blijven waar ik niet 
thuishoor?"
Breng in gedachten de tekening dat je hier niet thuishoort:
1. De stevige onrust

Herken: "Niets in de wereld vereist ooit echt. Ik zoek altijd naar iets 
meer."
2. De eenzaamheid

Herken: "Zelfs te midden van mensen voel ik me soms alleen. Dat 
komt omdat ik gescheiden ben van God."
3. Het verlangen

Herken: "Ik verlang naar iets dat ik niet kan benoemen. Dat is het 
verlangen naar thuis."


4. De vermoeidheid

Herken: "Ik ben moe van de wereld, van de strijd, van het zoeken. Ik 
wil rusten."
Voor elk teken, zeg:

"Dit laat mij zien dat ik hier niet thuishoor. Mijn thuis is oudsten."
Visualiseer jezelf als een reiziger in een vreemd land:
•Je hebt hier interessante dingen gezien
•Maar je verlangt naar huis
•Het is tijd om te terugkeren te gaan
Adem in: "Ik hoor hier niet."

Adem uit: "Ik verlang naar thuis."
Stilte (3 minuten)
Voel het verlangen naar thuis.
 
DEEL 3: De Stem Die Roept (7–10 minuten)
Steeds in stilte:

"God Zelf heeft mij Zijn Stem gegeven die mij naar huis toe roept."
Woord diep stil. Niet alleen stil van geluid – maar stil van 
gedachten.
Laat alle gedachten los:
•Over de dag, over problemen, over plannen
•Over jezelf, over anderen, over de wereld
•Over/over toekomst
Word leeg.
In deze leegte, luister:


De Stem spreekt niet in woorden, maar in:
•Vrede (voel je een diepe kalmte?)
•Aanwezigheid (voel je dat je niet alleen bent?)
•Herinnering (herinner je iets dat je was vergeten?)
Stel jezelf open:

"Heilige Geest, roep mij. Ik ben bereid te horen."
Wacht.
Niet met ongeduldig – met vertrouwen.

De Stem is er. De Stem roept. Altijd.
Misschien hoor je woorden.

Misschien voel je alleen vrede.
Beide zijn de Stem.
Blijf gedurende 5–7 minuten luisteren.
Stilte (3 minuten)
Roest in de aanwezigheid van de Stem.
 
DEEL 4: Voor Een Ogenblik Stil Zijn (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Ik zal voor een moment stil zijn en thuiskomen."
Dit is dat
Niet morgen, niet na meer oefening — nu.
Voor één,
•Geen gedachten
•Geen verlangen


•Geen angst
•Geen ego
Alleen ZIJN.
Je hoeft niets te doen, niets te bereiken, niets te worden.

Je hoeft alleen stil te zijn.
In die stilte – kom je thuis.
Herken: "Dit is waar ik hoor. Niet in de wereld, maar hier - in 
God."
Voel de vrede die geen reden nodig heeft.

Voel de vreugde die geen oorzaak heeft.

Voel de eenheid die altijd was.
Dit is thuis.
Blijf in deze stilte gedurende 3-5 minuten.
Stilte (2 minuten)
 
DEEL 5: Thuiskomen (7–10 minuten)
Wat in stilte:

"Ik kom thuis."
Visualiseer jezelf als een kind dat na een lange afwezigheid 
thuiskomt:
De deur gaat open.

Je stapt binnen.

God verwelkomt je — niet met woorden, maar met aanwezigheid.
Herken: "Dit ken ik. Ik ben hier eerder geweest. Dit is waar ik 
hoor."


Voel de opluchting:

"Ik hoef niet langer te worstelen, te zoeken, te proberen."
Voel de vreugde:

"Dit is wat ik heb gezocht in duizend andere dingen — en hier is het."
Voel de eenheid:

"Ik ben niet alleen. Ik was nooit alleen. Ik ben één met God."
Rust in deze ervaring:
•Je hoeft niets te doen
•Je hoeft heen
•Je bent thuis
Adem in: "Ik ben thuis."

Adem uit: "Ik rust in God."
Blijf in deze ervaring gedurende 5–7 minuten.
Stilte (3 minuten)
 
DEEL 6: De Herinnering Meennemen (5–7 minuten)
In stilte:

"Ik neem de herinnering aan thuis mee in de wereld."
Je opent meteen je ogen.

Je keert terug naar de wereld.

Maar je bent thuisgekomen.
En nu, waar je ook gaat:
•Je neemt de herinnering mee
•Je neemt de vrede mee
•Je neemt de Stem mee


Wanneer je vergeet, zul je opnieuw stil worden — en opnieuw 
thuiskomen.
Thuiskomen is geen gebeurtenis — het is een standaard, een 
keuze, een herinnering die je steeds opnieuw actieveert.
Bevestig:

"Vandaag, telkens wanneer ik onrust voel, zal ik voor een moment stil 
zijn en thuiskomen."
Adem in: "Ik herinner me thuis."

Adem uit: "Ik ben altijd welkom."
Stilte (2 minuten)
 
Afsluiting (2 minuten)
Adem drie keer diep in en uit.
Herhaaldelijk één keer:

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.

Ik zal voor een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan."
Open langzaam je ogen.
Neem de vrede van thuis mee in je dag.
 
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-35.png][image: border-image-35.png]Gebed
Vader,
Waarom zou ik een moment langer blijven

waar ik niet thuishoor?
U hebt mij Uw Stem gegeven

die mij naar huis toe roept.
Ik hoor de roep.

Ik herken het verlangen in mijn hart.
Vandaag zal ik voor een ogenblik stil zijn

en naar huis toe gaan.
Ik ben niet een lichaam.

Ik ben vrij.

Ik hoor niet in de wereld —

ik hoor in U.
Leer mij stil te zijn.

Leer mij te luisteren.

Leer mij thuis te komen,

keer op keer,

voordat ik nooit meer vergeet.
Dank U dat U mij altijd welkom.

Dank U dat thuis altijd open staat.
Amen. 
 
 
 
 


TienPraktische Dagelijkse Oefeningen
1. OCHTENDRITUEEL: De Intentie Om Thuis Te Komen 
(10–15 minuten)
Tijd: Direct na het wakker worden
Praktijk:
Ga rechtop zitten. Sluit je ogen.
Deel 1: Centraal thema (3x)

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Deel 2: Les van de dag (3x)

"Ik zal voor een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan."
Deel 3: De vraag

"Waarom zou ik vandaag blijven waar ik niet thuishoor?"
Herken ego's standaard om te blijven:
•"Ik heb zoveel te doen"
•"Ik moet eerst dit regelen"
•enz.
Weerleg ze:

"Deze redenen houden mij gevangen. Vandaag kies ik om telkens thuis 
te komen."
Deel 4: Intentie

"Vandaag, elk uur, zal ik voor een moment stil zijn en thuiskomen."
 
 
 
 


2. Het Uurlijkse Thuiskomen
Tijd: Elk uur
Praktijk:
Stop met wat je aan het doen bent. Sluit je ogen.
Stap 1: Herhaal (1x)

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

"Ik zal voor een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan."
Stap 2: Woord stil (30 seconden - 1 minuut)

Echt stil — geen gedachten, geen plannen, alleen ZIJN.
Stap 3: Luister

Hoor de Stem roept:

"Kom thuis. Je hoort hier niet. Kom thuis."
Stap 4: Ervaar

Voel – al is het maar voor een seconde – dat je thuiskomt.
Open je ogen. Ga verder met je dag — met de herinnering mee.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


3. Herken wanneer Je "Blijft" In Plaats Van "Thuiskomt"
Wanneer: Telkens wanneer je merkt dat je:
•Gestrest gebogen
•Je vastklampt aan iets
•t te controleren
•Oordelen uitspreekt
•Scheiding zien
Praktijk:
Herken: "Ik blijf in de wereld op de plaats van thuis te komen."
Vraag:

"Waarom blijf ik waar ik niet thuishoor?"
Weerleg ego's onduidelijk:

"Deze redenen zijn niet waar. Ik kies om thuis te komen."
Vaak:

"Ik zal voor een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan."
Word stil (al is het maar 10 seconden).
 
 
 
 
 
 
 
 


4. Luister Naar De Stem
Wanneer: Driemaal per dag (ochtend, middag, avond)
Praktijk:
Zoek een rustige plek. Sluit je ogen. Adem drie keer diep in en 
uit.
Stap 1: Vraag

"Heilige Geest, Stem van God, roep mij naar huis. Laat mij de weg 
horen."
Stap 2: Word stil

Echt stil — geen verwachtingen, geen agenda, alleen overgave.
Stap 3: Luister

De Stem spreekt misschien in:
•Woorden sterven in je denkgeest opkomen
•Vrede die plotseling komt
•Herinnering aan wie je bent
•Een gevoel van liefde
Stap 4: Dank

 
 
 
 
 
 
 


5. Herken Tekenen Dat Je Hier Niet Thuishoort
Wanneer: Eenmaal per dag
Praktijk:
Reflecteer op je dag. Herken momenten waarop je voelde:
•Onrust, onvrede
•Eenzaamheid
•Verlangen naar "iets meer"
•Vermoeidheid van de wereld
Zeg voor elk moment:

"Dit is een teken dat ik hier niet thuishoor. Dit herinnert mij aan mijn 
verlangen naar God."
Vaak:

"Ik zal voor een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


6. Oefen Echte Stilte
Wanneer: Tweemaal per dag (5-10 minuten)
Praktijk:
Dit is geen gewone meditatie – dit is echte stilte.
Stap 1: Sluit je ogen
Stap 2: Laat ALLES los

Niet alleen zorgen — maar alle gedachten.

Elke gedachte die opkomt, laat los – vriendelijk maar vastberaden.
Stap 3: Word leeg

Geen gedachten, geen beelden, geen woorden.

Alleen stilte.
Stap 4: Wacht

in deze stilte – kom je thuis.

Je hoeft niets te doen.

Thuiskomen gebeurt vanzelf in echte stilte.
Dit is de kern van Les 202: één moment van echte stilte = 
thuiskomen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


7. Weerleg Het Uitstel
Wanneer: Telkens wanneer je denkt "straks, niet nu"
Praktijk:
Herken de gedachte:

"Ik kom meteen thuis – eerst moet ik dit doen."
Weerleg:

"Dit is ego's uitstel. Er is nooit een 'goed moment' - het moment is 
altijd NU."
Herhaal:

"Waarom zou ik een moment langer willen blijven waar ik niet 
thuishoor? Ik kom NU thuis."
Word onmiddellijk stil (al is het maar 30 seconden).
 
 
8. Neem de herinnering aan mij in activiteit
Wanneer: Tijdens dagelijkse activiteiten
Praktijk:
Terwijl je werkt, loopt, praat, etc. — onthoud:
"Ik ben niet een lichaam. Ik hoor hier niet. Mijn thuis is in God."
Dit is geen verspreiden van verantwoordelijkheden — je doet 
nog steeds wat gedaan moet worden.
Maar je doet het met de herinnering dat dit niet je ware leven 
is – je ware leven is in God.
Resultaat:

Activiteiten worden lichter. Stress vermindert. Je bent in de wereld, 
maar niet van de wereld.


9. Herken Angst Voor Thuiskomen
Wanneer: Wanneer je weerstand voelt tegen stilte/thuiskomen
Praktijk:
Herken de angst:

"Ik ben bang om stil te zijn, om thuis te komen."
Vraag:

"Wat ben ik bang te verliezen?"
Ego zal zeggen:
•"Je identiteit"
•"Je controle"
•"Jezelf"
Weerleg:

"Thuiskomen betekent niet verliezen — het betekent VINDEN. Ik 
verlies alleen de illusie."
Herhaald:

"God is liefde. Thuiskomen is vreugde, niet verdwijnen."
Waag het – word stil en kom thuis.
 
 
 
 
 
 
 


10. AVONDRITUEEL: Thuiskomen Voor De Nacht (10–15 
minuten)
Tijd: Voor het gaan
Praktijk:
Ga comfortabel zitten of liggen. Sluit je ogen.
Deel 1: Herhaal het centrale thema (3x)

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Deel 2: Reflecteer

Herinnering momenten vandaag waarop je:
•Voor een moment was stil en thuiskwam
•De Stem
•Vrede
Oordeel niet over momenten waarop je het vergat.
Deel 3: Thuiskomen voor de nacht

"Nu, voor ik slaap, kom ik thuis."
Woord diep stil.

Voel jezelf thuiskomen.

Roest in God.
Deel 4: Opdracht

"Ik leg deze nacht in Uw handen. Leer mij terwijl ik slaap. Ik rust in 
U."
Deel 5: Sluit af (1x)

"Ik zal voor een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan."
Slaap in met de vrede van thuis.
 


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven: LES 202
Voorbeeld 1: De Overweldigende Werkdag
Situatie:

Je hebt een enorme to-do-lijst. Deadlines, overleg, e-mails. Je voelt 
stress, overweldiging.
Oude reactie:

"Ik moet dit allemaal afmaken! Ik heb geen tijd om te rusten!"
Nieuwe reactie (Les 202):
	Herken:


"Ik blijf in de wereld – in stress, in doen, in proberen te 
overleven."
	Vraag:


"Waarom blijf ik waar ik niet thuishoor?"
	Stop:


Voor één minuut — stop volledig.
	Woord stil:


Sluit je ogen. Laat alle gedachten over werk los.
	Kom thuis:


"Ik zal voor een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan."

Voel de vrede van God, het is maar voor 30 seconden.
	Terugkeren:


Open je ogen. Ga terug naar je werk – maar met de 
herinnering aan thuis.
Resultaat:

Het werk is nog steeds niet. Maar de stress is verminderd. Je werkt 
vanuit vrede, niet vanuit angst.
 
 


Voorbeeld 2: De Eenzame Avond
Situatie:

Je bent alleen thuis. Je voelt eenzaamheid, leegte. Je grijpt naar 
afleiding – TV, sociale media, eten.
Oude reactie:

"Ik moet deze leegte vullen met iets — wat dan ook!"
Nieuwe reactie (Les 202):
	Herken:


"Deze eenzaamheid is een teken dat ik hier niet thuishoor. Ik 
ben gescheiden van God – niet van mensen."
	Stop met afleiden:


Zet de TV uit. Leg de telefoon neer.
	Woord stil:


Zit in de stilte – niet angstvallig, maar open.
	Luister:


"Heilige Geest, roep mij naar huis."
	Ervaar:


In de stilte – voel je de aanwezigheid.

Je bent niet alleen. God is hier.
	Kom thuis:


"Ik zal voor een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan."
Resultaat:

De eenzaamheid verdwijnt niet door afleiding — maar door 
thuiskomen. Je herkent: ik ben nooit alleen.
 
 
 


Voorbeeld 3: Het Verlangen Dat Niet Verdwijnt
Situatie:

Je hebt alles wat je dacht te willen – goede baan, relatie, huis. 
Maar je voelt nog steeds dat er "iets ontbreekt".
Oude reactie:

"Misschien heb ik het fout. Ik moet iets anders zoeken."
Nieuwe reactie (Les 202):
	Herken:


"Dit verlangen is niet voor iets in de wereld. Het is voor thuis – 
voor God."
	Accepteer:


"Geen ding in de wereld kan dit verlangen vullen. Alleen God 
kan dat."
	Stop met zoeken in de wereld:


Niet omdat de wereld slecht is – maar omdat ze niet jouw 
thuis is.
	Kom thuis:


"Ik zal voor een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan."
	Ervaar:


In dat moment — voel je WAT je gezocht.

Niet in dingen, maar in God.
Resultaat:

Je geniet nog steeds van wat je hebt, maar je bent niet langer 
afhankelijk van de wereld voor vrede.
 
Les 202 herinnert ons: Waarom zouden we een moment 
langer blijven waar we niet thuishoren? God heeft ons Zijn Stem 
gegeven die ons naar huis roept. Eén moment van stilte is 
genoeg om thuis te komen.


 
 
Les 203
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik roep Gods Naam aan en de mijne.”
 
De Gedeelde Naam
 
Ik roep Gods Naam aan,
en in die roep herken ik:
het is ook mijn eigen naam.
 
Niet twee namen — één Naam,
gedeeld door Schepper en geschapene,
door Vader en Zoon,
onscheidbaar, eeuwig, heilig.
 
De Naam van God is mijn bevrijding
van elke gedachte aan zonde en kwaad —
want als Zijn Naam de mijne is,
kan ik niet zondig zijn,
kan ik niet kwaad zijn.


 
 
 
Zonde was slechts een vergeten
van deze Naam,
een tijdelijk geloof
dat ik iets anders was
dan wat God mij gaf te zijn.
 
Nu roep ik.
Niet gewenst, niet smekend —
alleen herkennend:
deze Naam is mijn ware identiteit.
 
Wanneer ik "God" zeg,
zeg ik "Ik",
willen wij dezelfde essentie,
dezelfde heiligheid,
dezelfde Liefde delen.
 
Ik ben niet een lichaam.
Ik ben vrij.
Want ik draag Gods Naam —
en dat maakt mij zoals Hij:
onschuldig, heilig, eeuwig vrij.
 
 


Uitgebreide commentaar
A. DE CENTRALE UITSPRAAK: "IK ROEP GODS NAAM AAN, 
EN DE MIJNE"
Les 203 introduceert een nieuw en krachtig concept: het 
aanroepen van Gods Naam. Maar het gaat verder: Gods Naam en 
jouw naam zijn dezelfde Naam. Dit is een radicale uitspraak die 
de kern raakt van de niet-dualistische leer van de Cursus.
Wat betekent "Naam" in de Cursus?
In Bijbelse traditie is een naam niet zomaar een label, maar een 
uitdrukking van essentie. De Naam van God is wie Hij IS: Liefde, 
Licht, Vrede, Waarheid, Eeuwigheid, Volmaaktheid.
Wanneer Les 203 zegt dat Gods Naam ook jouw naam is, 
betekent dit dat je essentie identiek is aan Gods essentie. Je bent 
niet een aparte entiteit die naar God streeft; je bent een 
uitdrukking van God Zelf.
 
B. HET AANROEPEN VAN GODS NAAM: EEN ALOUDE 
PRAKTIJK
Het aanroepen van Gods Naam is een spirituele praktijk die 
door de eeuwen heen in vele tradities voorkomt:
•In het christendom: "Heer Jezus Christus, ontferm U 
over mij" (Jezusgebed)
•In het hindoeïsme: Mantra's zoals "Om Namah Shivaya"
•In het boeddhisme: "Namo Amitabha Buddha"
•In de islam: "La ilaha illallah" (Er is geen god dan God)
Maar Les 203 voegt iets unieke toe: je roept niet alleen Gods 
Naam aan als een ander die je wilt bereiken, maar als je eigen 
Naam - de herkenning dat God en jij één zijn.


C. WAAROM GODS NAAM AANROEPEN?
1. Bescherming:

Het aanroepen van Gods Naam is een vorm van bescherming tegen 
ego-denken. Wanneer je in angst, oordeel of aanval vervalt, 
herinner je door het aanroepen van Gods Naam waar je ware 
identiteit ligt.
2. Herinnering:

De Naam is een herinnering aan wie je werkelijk bent. In de drukte 
van de dag vergeten we gemakkelijk onze ware natuur. Het 
aanroepen van de Naam brengt ons terug naar het centrum.
3. Zuivering:

Les 203 zegt dat het aanroepen van Gods Naam zonde en kwaad 
vervangt door waarheid. Dit betekent niet dat zonde en kwaad 
"echt" zijn en moeten worden bestreden, maar dat ze illusies zijn 
die oplossen in het licht van de waarheid.
4. Verbinding:

Door Gods Naam aan te roepen, herken je je verbondenheid met 
alle schepping. Gods Naam is niet alleen jouw naam, maar de 
naam van elke broeder.
 
D. "IK ROEP MIJN EIGEN NAAM AAN"
Dit is misschien wel de meest radicale uitspraak van Les 203. Je 
eigen naam is niet "Jan", "Maria", of welke aardse naam dan ook. 
Je ware Naam is de Naam die God je gaf bij je schepping: Zoon 
van God, Christus, Liefde, Licht.
Wat betekent het om je eigen Naam aan te roepen?
Het is de herkenning dat je niet een klein, gescheiden, zondig, 
sterfelijk wezen bent. Je bent een uitdrukking van het Goddelijke. 
Wanneer je je eigen Naam aanroept, claim je je werkelijke 
identiteit.


Het proces:
Stap 1: Herkenning dat je aardse identiteit (lichaam, 
persoonlijkheid, geschiedenis) niet je ware Naam is.
Stap 2: Bereidheid om je ware Naam te horen: de Naam die 
God je gaf.
Stap 3: Het aanroepen van die Naam: "Ik ben de Zoon van 
God. Ik ben Liefde. Ik ben Licht."
Stap 4: Leven vanuit die Naam: niet meer handelen vanuit 
angst en gebrek, maar vanuit liefde en overvloed.
 
E. GODS NAAM ALS TEGENGIF VOOR ZONDE EN KWAAD
Les 203 zegt iets cruciaals: "Ik roep Gods Naam aan, en de 
mijne, en alle zonde en kwaad worden vervangen door 
waarheid."
Wat bedoelt de Cursus met "zonde en kwaad"?
Zonde: In de Cursus is zonde niet een morele overtreding, 
maar de overtuiging dat scheiding van God mogelijk is. Zonde is 
de illusie dat je iets hebt gedaan waardoor je Gods Liefde hebt 
verloren.
Kwaad: Kwaad is in de Cursus niet een onafhankelijke kracht, 
maar afwezigheid van liefde. Het is wat lijkt te gebeuren wanneer 
we vergeten wie we zijn.
Hoe vervangt Gods Naam zonde en kwaad?
Wanneer je Gods Naam aanroept (en je eigen Naam herkent), 
gebeurt het volgende:
1. Zonde wordt ontmaskerd als illusie: Je kunt niet 
gescheiden zijn van God, omdat je DEEL bent van God. De 
overtuiging van scheiding is een vergissing, geen werkelijkheid.


2. Schuldgevoel lost op: Als zonde niet echt is, is schuld ook 
niet echt. Je bent zoals God je schiep: onschuldig, zuiver, heilig.
3. Kwaad verliest zijn macht: Wanneer je herkent dat alleen 
liefde echt is, wordt kwaad (afwezigheid van liefde) gezien als een 
schaduw zonder substantie.
4. Angst verdwijnt: Als er geen zonde en geen kwaad is, is er 
niets te vrezen. Je bent veilig in Gods Naam.
 
F. DE GEDEELDE NAAM: JE BROEDER ALS JEZELF
Een prachtige uitbreiding van Les 203 is dat Gods Naam niet 
alleen jouw naam is, maar de naam van elke broeder. Dit heeft 
verstrekkende implicaties:
1. Als ik mijn broeder aanval, val ik Gods Naam aan:

Wanneer je een broeder oordeelt, veroordeelt of aanvalt, ontken je 
zijn ware identiteit - en daarmee de jouwe. Want jullie delen 
dezelfde Naam.
2. Als ik mijn broeder vergeef, erken ik zijn ware Naam:

Vergeving is de erkenning dat de "zonde" die je in je broeder zag, 
een illusie was. Zijn ware Naam is zuiver.
3. Het aanroepen van Gods Naam voor een ander is een 
daad van liefde:

Wanneer je voor een broeder bidt of mediteert, roep je zijn ware 
Naam aan - niet zijn ego-identiteit, maar zijn Christus-identiteit.
Praktisch voorbeeld:
Iemand heeft je gekwetst. Het ego wil oordelen, aanvallen, 
vergelden. Maar Les 203 leert een andere benadering:
"Deze persoon lijkt me te hebben gekwetst, maar ik roep zijn 
ware Naam aan. Hij is niet zijn gedrag. Zijn ware Naam is de Naam 


van God: Liefde, Licht, Zoon van God. Ik zie voorbij de illusie en 
herken de waarheid."
Dit is geen naïviteit of ontkenning van pijn. Het is een 
verschuiving van perspectief: van het oppervlak (wat lijkt te zijn 
gebeurd) naar de diepte (wie we werkelijk zijn).
G. DE PRAKTIJK VAN HET AANROEPEN
Les 203 biedt een concrete praktijk:
Ochtendritueel:
•Begin met de centrale affirmatie: "Ik ben niet een 
lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God 
mij."
•Voeg toe: "Ik roep Gods Naam aan, en de mijne."
•Breng tijd door in stilte, luisterend naar je ware Naam. 
Wat roept God je? Zoon? Dochter? Geliefde? Licht?
Gedurende de dag:
•Wanneer je schuldgevoelens hebt, roep Gods Naam aan: 
"Ik ben niet wat ik heb gedaan. Ik ben zoals God mij schiep."
•Wanneer je angst hebt voor kwaad, roep Gods Naam aan: 
"Alleen Gods Naam is mijn bescherming. Er is niets te 
vrezen."
•Wanneer je een broeder oordeelt, roep zijn ware Naam 
aan: "Hij is niet zijn gedrag. Hij is Zoon van God, zoals ik."
Avondritueel:
•Reflecteer: hoe vaak heb ik vandaag mijn ware Naam 
aangeroepen? Hoe vaak heb ik de ware Naam van anderen 
erkend?
•Dank God voor de herinnering aan je ware identiteit.


•Rust in de wetenschap: ik ben niet wat de wereld me 
noemt. Ik ben wat God me noemt.
 
H. OBSTAKELS VOOR HET AANROEPEN VAN GODS NAAM
Obstakel 1: "Het voelt als blasfemie om te zeggen dat ik 
Gods Naam draag"

Veel studenten worstelen met dit idee. Het lijkt arrogant of zelfs 
blasfemisch om te zeggen: "Ik ben Zoon van God." Maar dit komt 
van een misverstand. Het is niet het ego dat deze claim maakt, 
maar de herkenning van je ware natuur. Het zou juist blasfemisch 
zijn om te zeggen: "God heeft mij geschapen als een waardeloos, 
zondig wezen."
Obstakel 2: "Ik voel me niet waardig"

Waardigheid is geen voorwaarde; het is een feit. Je bent niet 
waardig omdat je goed bent geweest, maar omdat God je zo 
schiep. Je kunt niet onwaardig zijn voor iets wat je essentie is.
Obstakel 3: "Ik weet niet hoe ik Gods Naam moet 
aanroepen"

Er is geen formule. Het gaat niet om de woorden, maar om de 
intentie. Je kunt simpelweg zeggen: "God", "Liefde", "Vrede", 
"Licht". Of je kunt in stilte je hart openen en vragen: "Wie ben ik 
werkelijk?" Het antwoord is Gods Naam.
Obstakel 4: "Ik zie nog steeds zonde en kwaad in de wereld"

Dit is waar de praktijk om gaat. Les 203 zegt niet dat zonde en 
kwaad niet lijken te bestaan op het niveau van de wereld. Het zegt 
dat ze niet echt zijn op het niveau van waarheid. Door Gods Naam 
aan te roepen, verschuif je perspectief van de illusie naar de 
waarheid.
 
 


I. DE NAAM ALS IDENTITEITSHERINNERING
Les 203 gaat fundamenteel over identiteit. De wereld geeft je 
duizend namen: succesvol of mislukking, geliefd of eenzaam, 
gezond of ziek, goed of slecht. Deze namen zijn allemaal gebaseerd 
op het lichaam, gedrag, omstandigheden.
Maar God geeft je één Naam, en die Naam is onveranderlijk, 
eeuwig, volmaakt. Wanneer je deze Naam aanroept, herinner je:
•Ik ben niet mijn verleden.
•Ik ben niet mijn fouten.
•Ik ben niet mijn lichaam.
•Ik ben niet wat anderen van mij denken.
•Ik ben zoals God mij schiep: zuiver, heilig, vrij.
•
J. DE DIEPERE BETEKENIS: NAAM ALS EENHEID
Uiteindelijk leert Les 203 dat er slechts één Naam is: Gods 
Naam. Deze Naam wordt niet gedeeld zoals je een taart deelt 
(iedereen krijgt een stukje). Deze Naam wordt gedeeld zoals licht 
wordt gedeeld: wanneer je een kaars aansteekt met een andere, 
wordt het licht niet minder.
Jouw naam is Gods Naam. Mijn naam is Gods Naam. De naam 
van elke broeder is Gods Naam. We delen niet een gelijkenis of 
familienaam; we delen dezelfde essentie.
Dit is de kern van niet-dualiteit: er is geen "God en ik", maar 
God als mij. Er is geen "mijn broeder en ik", maar Christus als ons 
beiden.
Het aanroepen van Gods Naam is daarom niet een gebed tot 
iets buiten jezelf, maar een herinnering aan wie je innerlijk bent.


Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
Voorbereiding (2–3 minuten)
Zoek een rustige plek waar je ongestoord bent. Ga comfortabel 
zitten of liggen. Sluit je ogen.
Adem drie keer diep in en uit — laat bij elke uitademing alle 
spanning en zorgen los.
Stel je innerlijke intentie:

"Vandaag roep ik Gods Naam aan en de mijne. Ik herinner dat Zijn 
Naam ook de mijne is."
DEEL 1: Ik Ben Niet Een Lichaam (7–10 minuten)
Herhaal langzaam, driemaal:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Herken dat je lichaamsnaam — de naam op je paspoort, de 
naam die mensen gebruiken — niet je ware Naam is.
Deze naam is tijdelijk, verbonden aan dit lichaam, aan deze 
levensspanne.
Maar je ware Naam — die God je gaf — is eeuwig.
Visualiseer je lichaamsnaam als een etiket op een kostuum:
•Het etiket zegt "Mieke", "Noël", etc.
•Maar dat ben jij niet
•Jij bent degene die het kostuum draagt
Adem in: "Ik ben niet deze tijdelijke naam."

Adem uit: "Ik heb een eeuwige Naam."
Herhaal dit gedurende 5–7 minuten.
Stilte (3 minuten)


Rust in de herkenning dat je ware Naam dieper ligt dan je 
lichaamsnaam.
 
DEEL 2: Ik Roep Gods Naam Aan (7–10 minuten)
Herhaal in stilte:

"Ik roep Gods Naam aan."
Wat is Gods Naam?
Niet een woord — maar een essentie:
•Heiligheid (volmaakte zuiverheid)
•Liefde (onvoorwaardelijk, eeuwig)
•Vrede (dieper dan begrip)
•Licht (dat alle duisternis verdrijft)
•Eenheid (geen scheiding mogelijk)
Roep elk aspect aan:
1. Heiligheid

"Ik roep Gods heiligheid aan."

Voel de zuiverheid, de volmaaktheid.
2. Liefde

"Ik roep Gods Liefde aan."

Voel de warmte, de aanvaarding.
3. Vrede

"Ik roep Gods vrede aan."

Voel de kalmte, de rust.
4. Licht

"Ik roep Gods Licht aan."

Voel de helderheid, de waarheid.


5. Eenheid

"Ik roep Gods eenheid aan."

Voel de verbondenheid met alles.
Blijf bij elk aspect een minuut.
Stilte (3 minuten)
Rust in de aanwezigheid van Gods Naam.
 
DEEL 3: Ik Roep Mijn Eigen Naam Aan (7–10 minuten)
Herhaal in stilte:

"Ik roep mijn eigen Naam aan."
Niet je lichaamsnaam — maar je ware Naam.
En dan — de herkenning:
"Mijn Naam is Gods Naam."
Voel hoe deze waarheid resoneert:
•Wanneer ik Gods heiligheid aanroep, roep ik mijn 
heiligheid aan
•Wanneer ik Gods Liefde aanroep, roep ik mijn Liefde aan
•Wanneer ik Gods vrede aanroep, roep ik mijn vrede aan
Dit is niet arrogantie — dit is HERKENNING.
Visualiseer twee namen op een document:
•Bovenaan: "God"
•Eronder: jouw naam
En dan — herken je: het zijn dezelfde naam, geschreven in 
verschillende vormen.
Gods Naam = jouw ware Naam.


Herhaal voor jezelf:
"Ik ben heilig — want ik draag Gods Naam."

"Ik ben Liefde — want ik draag Gods Naam."

"Ik ben vrede — want ik draag Gods Naam."

"Ik ben licht — want ik draag Gods Naam."

"Ik ben één — want ik draag Gods Naam."
Blijf dit herhalen gedurende 5–7 minuten.
Stilte (3 minuten)
DEEL 4: Bevrijding Van Zonde En Kwaad (7–10 minuten)
Herhaal in stilte:

"De Naam van God is mijn bevrijding van iedere gedachte aan zonde 
en aan kwaad."
Breng in gedachten een schuldgevoel dat je draagt:
•Iets uit het verleden
•Een "zonde" die je denkt te hebben begaan
•Een daad waar je je voor schaamt
Herken: "Dit schuldgevoel komt voort uit het vergeten van mijn 
ware Naam."
Nu — roep Gods Naam aan:

"Gods Naam is heilig, zuiver, zonder schuld."
En herken:

"Als Zijn Naam de mijne is, kan ik niet inherent zondig zijn."
Visualiseer het schuldgevoel als een donkere vlek op een wit 
doek:
•De vlek lijkt echt
•Maar wanneer je licht (Gods Naam) erop schijnt


•Zie je: het was alleen een schaduw
•Het witte doek (jouw ware Naam) was nooit bezoedeld
De "zonde" was niet een verandering van je ware Naam — het 
was alleen vergeten van die Naam.
Herhaal:

"Ik draag Gods Naam. Geen enkele daad kan deze Naam veranderen. 
Ik ben vrij van schuld."
Voor kwaad:
Breng in gedachten een angst voor kwaad:
•Angst dat je kwaad kunt doen
•Angst voor kwaad in anderen
•Angst voor kwaad in de wereld
Herken: "Deze angst komt voort uit het geloof dat kwaad echt is."
Roep Gods Naam aan:

"Gods Naam is Liefde — kwaad is alleen afwezigheid van deze Liefde."
En herken:

"Ik draag Gods Naam — dus Liefde is mijn werkelijkheid. Kwaad 
heeft geen macht over mij."
Stilte (3 minuten)
 
DEEL 5: De Gedeelde Naam (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Gods Naam is zowel de mijne als de Zijne."
Voel de eenheid van deze gedeelde Naam:
Niet: "Hij heeft Zijn Naam, en Hij gaf mij een vergelijkbare 
naam."


Maar: "Zijn Naam is mijn Naam — wij delen dezelfde 
identiteit."
Visualiseer God en jezelf als twee reflecties van hetzelfde Licht:
•God is de bron
•Jij bent de uitstraling
•Maar het Licht is hetzelfde
Of: visualiseer de oceaan en een golf:
•God is de oceaan
•Jij bent de golf
•De golf is de oceaan — tijdelijk in deze vorm
Herhaal:

"Ik ben niet gescheiden van God. Zijn Naam is mijn Naam. Wij zijn 
één."
Adem in: "Gods Naam."

Adem uit: "Mijn Naam."

Herken: "Eén Naam."
Stilte (2 minuten)
 
DEEL 6: Voor Anderen (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Ik roep Gods Naam aan — en de Naam van mijn broeders."
Breng in gedachten mensen in je leven:
1. Iemand die je liefhebt

Herken: "Ook hij/zij draagt Gods Naam."


2. Iemand die je hebt veroordeeld

Herken: "Ook hij/zij draagt Gods Naam — zijn/haar gedrag was 
vergeten, geen verandering van zijn/haar ware Naam."
3. Iemand die je hebt geschaad

Herken: "Ook hij/zij draagt Gods Naam — ik heb zijn/haar lichaam 
geschaad, maar niet zijn/haar ware Naam."
4. Iemand die jou heeft geschaad

Herken: "Ook hij/zij draagt Gods Naam — hij/zij heeft mijn 
lichaam geschaad, maar niet mijn ware Naam."
Voor elk persoon, zeg:

"Ik roep jouw ware Naam aan — Gods Naam. Wij delen dezelfde 
Naam, dezelfde heiligheid, dezelfde onschuld."
Visualiseer een gouden draad die jouw ware Naam verbindt 
met hun ware Naam — want het is dezelfde Naam.
Stilte (3 minuten)
 
Afsluiting (2 minuten)
Adem drie keer diep in en uit.
Herhaal één keer:

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.

Ik roep Gods Naam aan en de mijne.

De Naam van God is mijn bevrijding van iedere gedachte aan zonde 
en aan kwaad, omdat die zowel de mijne als de Zijne is."
Open langzaam je ogen.
Neem de herinnering aan je ware Naam mee in je dag.
 
 


[image: fill-image-9.png][image: border-image-9.png]Gebed
 
Vader,
Ik roep Uw Naam aan —

en daarin herken ik: het is ook mijn eigen Naam.
Niet twee namen, maar één Naam,

gedeeld door U en mij,

onscheidbaar, eeuwig, heilig.
Uw Naam is mijn bevrijding

van iedere gedachte aan zonde en aan kwaad —

want als Uw Naam de mijne is,

kan ik niet zondig zijn,

kan ik niet kwaad zijn.
Leer mij deze Naam te herinneren

wanneer ik vergeet,

wanneer schuldgevoel opkomt,

wanneer angst mij grijpt.
Leer mij te zien

dat ook mijn broeders

Uw Naam dragen —

dat wij allen

dezelfde heilige Naam delen.
Ik ben niet een lichaam.

Ik ben vrij.

Want ik draag Uw Naam —

en die Naam is eeuwig, zuiver, heilig.
Amen. 


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. OCHTENDRITUEEL: Aanroepen Van De Naam (10–15 
minuten)
Tijd: Direct na het wakker worden
Praktijk:
Ga rechtop zitten. Sluit je ogen.
Deel 1: Centraal thema (3x)

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Deel 2: Les van de dag (3x)

"Ik roep Gods Naam aan en de mijne."
Deel 3: De kern-uitspraak (3x)

"De Naam van God is mijn bevrijding van iedere gedachte aan zonde 
en aan kwaad, omdat die zowel de mijne als de Zijne is."
Deel 4: Visualisatie

Visualiseer je ware Naam als een gouden zegel op je hart:
•Dit zegel draagt Gods Naam
•Het is onverwoestbaar, eeuwig
•Geen enkele daad kan het bezoedelen
Deel 5: Intentie voor de dag

"Vandaag draag ik Gods Naam. Ik leef vanuit deze Naam — heilig, 
liefdevol, vredig."
 
 
 
 


2. Het Uurlijkse Aanroepen
Wanneer: Elk uur
Praktijk:
Stop wat je aan het doen bent. Sluit je ogen (of laat ze open als 
dat niet kan).
Herhaal (1x):

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Ik roep Gods Naam aan en de mijne."
Adem drie keer diep in en uit.
Voel de waarheid van deze Naam — al is het maar voor enkele 
seconden.
Herinner jezelf:

"Ik draag Gods Naam. Dit is mijn ware identiteit."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


3. Gebruik Bij Schuldgevoelens
Wanneer: Zodra schuldgevoel opkomt
Praktijk:
Stap 1: Herken de schuld

"Ik voel schuld over [specifieke daad/gedachte]."
Stap 2: Herken de bron

"Deze schuld komt voort uit het vergeten van mijn ware Naam."
Stap 3: Roep Gods Naam aan

"Ik roep Gods Naam aan — heilig, zuiver, zonder schuld."
Stap 4: Herken de gedeelde Naam

"Als Gods Naam de mijne is, kan ik niet inherent zondig zijn. Mijn 
ware Naam is onveranderd."
Stap 5: Kies opnieuw

"Ik kies te leven vanuit mijn ware Naam — niet vanuit de illusie van 
zonde."
Visualiseer:

Het schuldgevoel als een donkere wolk die oplost in het Licht van 
Gods Naam.
 
 
 
 
 
 
 
 


4. Gebruik Bij Angst Voor Kwaad
Wanneer: Bij angst (voor jezelf of anderen)
Praktijk:
Herken de angst:

"Ik ben bang voor kwaad — in mezelf, in anderen, in de wereld."
Roep Gods Naam aan:

"Gods Naam is Liefde. Kwaad is alleen afwezigheid van Liefde — geen 
werkelijke kracht."
Herken:

"Ik draag Gods Naam. Liefde is mijn werkelijkheid. Kwaad heeft geen 
macht over mijn ware Naam."
Herhaal:

"Ik ben niet een lichaam dat geschaad kan worden. Ik ben Gods Naam 
— eeuwig, onaantastbaar."
Voor angst voor kwaad in anderen:

"Ook hij/zij draagt Gods Naam. Zijn/haar gedrag komt voort uit 
vergeten — niet uit zijn/haar ware Naam."
 
 
 
 
 
 
 
 
 


5. De Dagelijkse Zuivering Van Zelfbeeld
Wanneer: Eenmaal per dag (bij voorkeur 's avonds)
Praktijk:
Reflecteer op je dag. Breng in gedachten momenten waarop je 
dacht:
•"Ik ben slecht"
•"Ik ben niet goed genoeg"
•"Ik heb gefaald"
•"Ik ben zondig"
Voor elk moment, zeg:

"Dit was niet mijn ware Naam die sprak — dit was het ego dat Gods 
Naam was vergeten."
Vervang elk negatief zelfbeeld met:

"Mijn ware Naam is Gods Naam. Ik ben heilig, zuiver, liefdevol."
Visualiseer een spiegel:
•Het ego laat je een vervormd beeld zien (zondig, slecht)
•Veeg de spiegel schoon
•Zie je ware Beeld — Gods Naam weerspiegeld in jou
 
 
 
 
 
 


6. Voor Anderen: Aanroepen Van Hun Ware Naam
Wanneer: Bij conflict, oordeel of veroordeling van anderen
Praktijk:
Breng de persoon in gedachten die je veroordeelt.
Herken:

"Ik zie zijn/haar gedrag en oordeel daarover. Maar dit is niet zijn/
haar ware Naam."
Roep aan:

"Ik roep zijn/haar ware Naam aan — Gods Naam."
Herken:

"Zijn/haar gedrag komt voort uit vergeten van deze Naam — niet uit 
de Naam zelf."
Vergeef:

"Ik vergeef het gedrag, want ik herken: zijn/haar ware Naam is 
heilig, net als de mijne."
Visualiseer:

Zie de persoon met een gouden licht om hen heen — dat is Gods 
Naam die zij dragen, ongeacht hun gedrag.
 
 
 
 
 
 
 
 


7. De Naam Als Bescherming
Wanneer: Bij bedreiging, angst of onveiligheid
Praktijk:
Herken: "Ik voel me bedreigd omdat ik denk dat ik een kwetsbaar 
lichaam ben."
Herhaal:

"Ik ben niet een lichaam. Ik draag Gods Naam — en Gods Naam is 
onaantastbaar."
Visualiseer Gods Naam als een schild van licht om je heen:
•Niet als fysieke verdediging
•Maar als waarheid die angst verdrijft
•Niets kan deze Naam schaden
Herhaal:

"Ik draag Gods Naam. Ik ben veilig in mijn ware identiteit."
Let op: Dit betekent niet dat je jezelf fysiek in gevaar brengt — 
je beschermt het lichaam op praktisch niveau, maar behoudt 
innerlijke vrede.
 
 
 
 
 
 
 
 


8. Herschrijf Je Geschiedenis
Wanneer: Eenmaal per week (langere oefening: 15-20 
minuten)
Praktijk:
Breng een gebeurtenis uit je verleden in gedachten — iets 
waarover je spijt of schaamte voelt.
Oude verhaal:

"Ik deed [daad]. Dat maakt mij [zondig/slecht/schuldig]."
Herschrijf:
	Herken:


"Deze daad gebeurde. Maar het veranderde mijn ware Naam 
niet."
	Roep aan:


"Ik roep Gods Naam aan — die ook toen mijn Naam was, zelfs 
toen ik het was vergeten."
	Nieuw verhaal:


"Ik deed [daad]. Dat kwam voort uit vergeten van mijn ware 
Naam. Maar mijn Naam — Gods Naam — bleef onveranderd. 
Ik was verward, maar nooit zondig in mijn essentie."
	Bevrijding:


"Ik ben vrij van deze geschiedenis. Mijn ware Naam schrijft een 
nieuw verhaal — één van onschuld en liefde."
 
 
 
 
 


9. De Naam In Stilte Voelen
Wanneer: Tweemaal per dag (5-10 minuten)
Praktijk:
Dit is geen denken over de Naam — dit is voelen van de Naam.
Stap 1: Word stil

Sluit je ogen. Laat alle gedachten los.
Stap 2: Vraag

"Laat mij mijn ware Naam voelen — niet denken, maar voelen."
Stap 3: Wacht

In de stilte — voel je misschien:
•Een warmte in je hart
•Een gevoel van heiligheid
•Een diepe vrede
•Een weten van zuiverheid
Dit gevoel — wat het ook is — is Gods Naam in jou.
Stap 4: Rust

Rust in dit gevoel. Geen woorden, geen analyse — alleen ZIJN met 
je ware Naam.
 
 
 
 
 
 


10. AVONDRITUEEL: Dankbaarheid Voor De Naam 
Tijd: Voor het slapen gaan
Praktijk:
Ga comfortabel zitten of liggen. Sluit je ogen.
Deel 1: Herhaal het centrale thema (3x)

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Deel 2: Reflecteer

Herinner momenten vandaag waarop je:
•Gods Naam aanriep
•Je ware Naam herinnerde
•Vrij was van schuld, al was het maar voor een moment
Deel 3: Vergeving

Voor momenten waarop je je ware Naam vergat:

"Ik vergeef mezelf. Mijn Naam bleef heilig, ook toen ik het was 
vergeten."
Deel 4: Dankbaarheid

"Dank U, Vader, dat Uw Naam de mijne is.

Dank U dat geen enkele daad deze Naam kan veranderen.

Dank U dat ik heilig ben, omdat ik Uw Naam draag."
Deel 5: Voor de nacht

"Terwijl ik slaap, draag ik nog steeds Uw Naam. Zelfs in dromen blijft 
mijn ware Naam onveranderd."
Deel 6: Sluit af (1x)

"Ik roep Gods Naam aan en de mijne. De Naam van God is mijn 
bevrijding van iedere gedachte aan zonde en aan kwaad, omdat die 
zowel de mijne als de Zijne is."
Slaap in met de herinnering aan je heilige Naam.


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven: LES 203
Voorbeeld 1: De Fout Op Het Werk
Situatie:

Je maakt een grote fout op je werk. Je baas is boos. Je voelt diepe 
schaamte — "Ik ben zo stom. Ik ben een mislukking."
Oude reactie:

"Dit bewijst dat ik niet goed genoeg ben. Ik ben inherent slecht in 
wat ik doe."
Nieuwe reactie (Les 203):
	Herken de schaamte:


"Ik voel schaamte omdat ik denk dat deze fout iets zegt over wie 
ik ben."
	Roep Gods Naam aan:


"Ik roep Gods Naam aan — heilig, zuiver, zonder falen."
	Herken de gedeelde Naam:


"Als Gods Naam de mijne is, kan deze fout mijn ware Naam 
niet veranderen. Ik heb een fout gemaakt, maar ik BEN geen 
fout."
	Kies opnieuw:


"Ik draag Gods Naam. Mijn ware identiteit is heilig. Deze fout 
was een vergissing, geen definitie van wie ik ben."
	Handel:


Herstel de fout waar mogelijk, leer ervan — maar zonder 
zelfhaat. Je handelt vanuit je ware Naam (heilig), niet vanuit 
schaamte.
Resultaat:

De fout blijft — maar de schaamte lost op. Je leert, groeit en gaat 
verder — vrij.
 


Voorbeeld 2: De "Onvergeeflijke" Daad
Situatie:

Je hebt in het verleden iets gedaan dat je als "onvergeeflijk" ziet. 
Jaren later draag je nog steeds schuld — "Ik kan mezelf dit nooit 
vergeven."
Oude reactie:

"Deze daad maakt mij inherent slecht. Ik verdien geen vrede."
Nieuwe reactie (Les 203):
	Herken de diepte van schuld:


"Deze schuld is zo diep omdat ik geloof dat deze daad mijn ware 
Naam heeft veranderd."
	De vraag:


"Kan een enkele daad — of duizend daden — Gods Naam 
veranderen?"

Antwoord: Nee. Gods Naam is onveranderlijk.
	De herkenning:


"Als Gods Naam de mijne is, en Gods Naam onveranderlijk is, 
dan heeft deze daad mijn ware Naam niet veranderd."
	Het nieuwe perspectief:


"Ik deed [daad]. Dat kwam voort uit diepe verwarring, vergeten 
van mijn ware Naam. Het was verschrikkelijk — maar het 
veranderde niet WIE IK BEN. Mijn ware Naam bleef heilig."
	Bevrijding:


"Ik roep Gods Naam aan en de mijne. Ik ben vrij van deze 
geschiedenis. Mijn Naam is heilig — en dat was die altijd, zelfs 
toen ik het was vergeten."
Resultaat:

Je neemt nog steeds verantwoordelijkheid (maakt waar mogelijk 
dingen terug goed) — maar je bent vrij van de identiteit van 
"zondig persoon".


Voorbeeld 3: Angst Voor Je Eigen "Duistere Kant"
Situatie:

Je merkt donkere gedachten in jezelf — boosheid, jaloezie, haat. Je 
bent bang: "Er zit kwaad in mij. Ik ben gevaarlijk."
Oude reactie:

"Deze gedachten bewijzen dat ik slecht ben. Ik moet mezelf 
onderdrukken, controleren."
Nieuwe reactie (Les 203):
	Herken de angst:


"Ik ben bang voor deze gedachten omdat ik denk dat ze mijn 
ware Naam onthullen."
	Roep Gods Naam aan:


"Gods Naam is Liefde. Kwaad is niet Zijn essentie — dus ook 
niet de mijne."
	Herken de bron van "donkere gedachten":


"Deze gedachten komen voort uit het ego — uit vergeten van 
mijn ware Naam. Ze zijn niet WIE IK BEN."
	De waarheid:


"Ik draag Gods Naam. Mijn essentie is Liefde. Deze gedachten 
zijn als wolken die voorbij drijven — niet mijn ware hemel."
	Handel:


Je onderdrukt de gedachten niet (dat geeft ze macht) —je 
herkent ze als illusie, laat ze los, en kiest opnieuw voor je 
ware Naam.
Resultaat:

De donkere gedachten verliezen hun greep. Ze zijn er soms nog —
maar je identificeert je er niet mee. Je weet: mijn ware Naam is 
Liefde.
 


 
Les 204
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“De Naam van God is mijn erfgoed.”
 
Het Erfgoed
 
De Naam van God is mijn erfgoed —
niet iets dat ik moet verdienen,
niet iets dat kan worden afgenomen,
maar wat altijd van mij was,
wat altijd van mij zal zijn.
 
Deze Naam brengt mij in herinnering:
ik ben Zijn Zoon,
geen slaaf van tijd,
niet gebonden
door wetten waarmee de wereld
haar ziekelijke illusies regeert.
 
Ik ben vrij in God,
voor eeuwig en eeuwig
één met Hem.


 
 
 
Tijd kan mij niet beperken —
ik ben eeuwig.
Ziekte kan mij niet raken —
ik ben Geest.
Dood kan mij niet nemen —
ik leef in God.
 
De wetten van de wereld —
zwaartekracht, verval, sterfelijkheid —
gelden niet voor mij,
want ik ben niet van deze wereld.
 
Ik ben Gods erfgenaam,
drager van Zijn Naam,
deelgenoot van Zijn eeuwigheid.
 
Geen slaaf, maar Zoon.
Geen gevangene, maar vrij.
Geen gescheiden, maar één.
 
Dit is mijn erfgoed.
Dit is wat God mij gaf
bij mijn schepping —
en wat niets kan wegnemen.


Uitgebreide commentaar
A. DE CENTRALE UITSPRAAK: "DE NAAM VAN GOD IS MIJN 
ERFGOED"
Les 204 neemt het concept van "Naam" uit Les 203 en voegt een 
cruciale dimensie toe: erfgoed. Een erfgoed is niet iets wat je 
verdient of bereikt; het is iets wat je ontvangt bij geboorte, 
simpelweg omdat je een kind van je ouders bent.
Wat betekent "erfgoed" in de context van de Cursus?
Een erfgoed heeft specifieke kenmerken:
1. Onvoorwaardelijk: Je krijgt het niet omdat je het verdient, 
maar omdat je een erfgenaam bent.
2. Onherroepelijk: Het kan niet worden weggenomen, niet 
door jouw gedrag en niet door externe omstandigheden.
3. Blijvend: Het is eeuwig; het veroudert niet, slijt niet, gaat 
niet verloren.
4. Volledig: Het is niet een deel van iets, maar de volledige 
schat.
Gods Naam als erfgoed betekent dat je volledige identiteit als 
Zoon van God - inclusief alle eigenschappen van God (Liefde, 
Vrede, Vreugde, Creativiteit, Eeuwigheid) - je toekomt, niet omdat 
je het hebt verdiend, maar omdat het je geboorterecht is.
 
B. ERFGOED VERSUS VERDIENEN: DE GROTE 
VERSCHUIVING
Een van de diepste inzichten van Les 204 is het contrast tussen 
verfgoed en verdienen. Deze twee concepten zijn fundamenteel 
tegengesteld:
Het ego-systeem: Verdienen


•Waarde moet verdiend worden door prestaties, offers, 
goedheid.
•Je bent wat je doet.
•Liefde, vrede en vreugde zijn beloningen voor correct 
gedrag.
•Je moet constanter bewijzen dat je het waard bent.
•Er is altijd angst dat je niet genoeg doet.
Het Godsysteem: Erfgoed
•Waarde is inherent; het is gegeven bij schepping.
•Je bent wat God je schiep.
•Liefde, vrede en vreugde zijn je natuurlijke staat.
•Er valt niets te bewijzen; je bent al volmaakt.
•Er is vrede in de zekerheid van je erfgoed.
De verschuiving van verdienen naar erfgoed is een van de 
meest bevrijdende overgangen in de Cursus. Het betekent dat je 
kunt stoppen met vechten, bewijzen, jezelf geselen. Je mag rusten 
in de wetenschap: het is al van mij. Het is altijd van mij 
geweest.
 
C. "DE NAAM VAN GOD BRENGT MIJ IN HERINNERING DAT 
IK ZIJN ZOON BEN"
Les 204 verbindt Naam met kindschap. Je bent niet een dienaar, 
niet een schepping op afstand, niet een los fragment - je bent Zoon 
(of Dochter; de Cursus gebruikt "Zoon" als genderneutraal voor alle 
kinderen van God).
Wat betekent het om Zoon van God te zijn?


1. Verwantschap: Je bent niet gescheiden van God, maar deel 
van Hem. Zoals een menselijk kind het DNA van zijn ouders 
draagt, draag jij de essentie van God.
2. Erfgenaamschap: Alles wat van God is, is ook van jou. Zijn 
Liefde, Zijn Vrede, Zijn Creativiteit, Zijn Eeuwigheid.
3. Gelijkheid in essentie (niet in vorm): Je bent niet God de 
Vader (de Bron), maar je deelt Gods natuur volledig. Je bent geen 
mindere versie, maar een volmaakte uitdrukking.
4. Onvoorwaardelijke liefde: Gods liefde voor je is niet 
afhankelijk van je gedrag. Je bent geliefd omdat je Zijn Zoon bent, 
punt.
 
D. "GEEN SLAAF VAN TIJD"
Een prachtige zin in Les 204 is: "Ik ben geen slaaf van tijd.” 
Dit raakt aan een van de diepste angsten van het menselijk 
bestaan: de angst voor veroudering, verval, dood - de angst dat tijd 
ons uiteindelijk allemaal vernietigt.
Hoe zijn we "slaven van tijd" in het ego-denken?
1. Angst voor veroudering: "Ik word ouder; mijn tijd raakt 
op."
2. Spijt over het verleden: "Als ik maar anders had 
gehandeld..."
3. Angst voor de toekomst: "Wat als het misgaat? Wat als ik 
ziek word, arm word, alleen eindig?"
4. De druk van het nu: "Ik moet nu slagen, nu genieten, nu 
bereiken, want later is het te laat."
Hoe bevrijdt Les 204 ons van tijdsslavernij?


1. Je ware Zelf is tijdloos: Je lichaam veroudert, maar je 
Geest niet. Je essentie is onveranderlijk, eeuwig.
2. Het verleden heeft geen macht: Je bent niet wat je deed. 
Je bent wat God je schiep, en dat is onveranderd door je 
geschiedenis.
3. De toekomst is veilig: Je erfgoed kan niet verloren gaan. 
Wat God gaf, blijft eeuwig.
4. Het eeuwige nu: Echte vrede wordt gevonden in het 
herkennen van het eeuwige nu - niet verleden of toekomst, maar 
de tijdloze aanwezigheid van God.
 
E. "NIET GEBONDEN DOOR WETTEN DIE ZIEKELIJKE 
ILLUSIES BEHEERSEN"
Les 204 maakt een radicale claim: je bent niet gebonden door 
de wetten van de wereld. Dit zijn "wetten die ziekelijke illusies 
beheersen” - wetten zoals ziekte, dood, schaarste, scheiding.
Wat zijn deze "wetten" van de wereld?
1. Wet van ziekte en dood: Alle lichamen worden ziek en 
sterven.
2. Wet van tijd: Alles veroudert, verslijt, eindigt.
3. Wet van schaarste: Er is niet genoeg voor iedereen.
4. Wet van scheiding: Iedereen is alleen; niemand kan echt 
verbonden zijn.
5. Wet van oordeel: Zonde is echt en moet gestraft worden.
6. Wet van lijden: Pijn en verdriet zijn onvermijdelijk.
7. Wet van angst: De wereld is gevaarlijk; je moet je 
beschermen.


Waarom zijn dit "ziekelijke illusies"?
Omdat ze niet werkelijk zijn. Ze lijken waar in de wereld van 
lichamen en tijd, maar ze hebben geen macht over je ware Zelf. Je 
bent Geest, niet lichaam. Ziekte raakt het lichaam, niet jou. Dood 
beëindigt het lichaam, niet jou. Schaarste geldt voor fysieke 
middelen, maar Gods Liefde is oneindig.
De bevrijdende waarheid van Les 204:
Je hoeft niet te geloven in deze wetten. Je kunt erkennen: "Ja, 
het lichaam ondergaat ziekte, veroudering, dood. Maar IK - mijn 
ware Zelf - ben vrij van deze wetten. Ik ben zoals God mij schiep: 
onsterfelijk, onveranderlijk, eeuwig.”
 
F. "VRIJ IN GOD, VOOR EEUWIG ÉÉN MET HEM"
De climax van Les 204 is de bevestiging: "Ik ben vrij in God, 
voor eeuwig één met Hem." Dit is geen toekomstige belofte, 
maar een tegenwoordige werkelijkheid.
Wat betekent "vrij in God"?
1. Vrijheid van angst: Als je één bent met God, is er niets te 
vrezen. Wat kan jou schaden als je deel bent van het Oneindige?
2. Vrijheid van schuld: Je kunt niet zondig zijn als je essentie 
Gods essentie is. Zonde is een illusie; jij bent onschuld.
3. Vrijheid van beperking: Je bent niet beperkt tot één 
lichaam, één plaats, één tijd. Je Geest is grenzeloos.
4. Vrijheid van dood: De dood heeft geen macht over wat 
eeuwig is.
Wat betekent "voor eeuwig één met Hem"?
Dit is de kern van niet-dualiteit. Je bent niet gescheiden van 
God. Er is geen kloof te overbruggen, geen afstand te overwinnen. 


De scheiding is een droom, een illusie. In waarheid ben je nu één 
met God, altijd geweest, altijd zult zijn.
Dit is geen verlies van individualiteit (een angst van veel 
studenten), maar een herkenning van ware identiteit. Je verliest 
je ego (de valse identiteit van scheiding), maar je ontdekt je ware 
Zelf (de Christus, één met God).
 
G. DE PRAKTIJK VAN ERFGOED-HERINNERING
Les 204 vraagt niet om ingewikkelde oefeningen, maar om 
constante herinnering:
Ochtendritueel:
•Herhaal: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik 
blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
•Voeg toe: "De Naam van God is mijn erfgoed."
•Breng tijd door in reflectie: Wat is mijn erfgoed? Liefde, 
Vrede, Vreugde, Creativiteit, Eeuwigheid.
•Visualiseer jezelf als erfgenaam: je ontvangt een kroon, 
een sleutel, een schat - symbolen van je geboorterecht.
•Voel de zekerheid: dit is van mij, niet omdat ik het heb 
verdiend, maar omdat ik Zoon van God ben.
Gedurende de dag:
•Wanneer je het gevoel hebt iets te moeten verdienen 
(liefde, respect, rust), herinner: "Dit is mijn erfgoed. Het is al 
van mij."
•Wanneer je angst hebt voor veroudering of dood, 
herinner: "Ik ben geen slaaf van tijd. Mijn Geest is eeuwig."


•Wanneer je je machteloos voelt, herinner: "Ik ben niet 
gebonden door wetten van de wereld. Ik ben vrij in God."
•Wanneer je je alleen voelt, herinner: "Ik ben voor eeuwig 
één met God."
Avondritueel:
•Reflecteer: wanneer heb ik vandaag geleefd vanuit mijn 
erfgoed? Wanneer verviel ik in het denken van verdienen?
•Vergeef jezelf voor momenten van vergeetachtigheid.
•Dank God voor het erfgoed dat nooit verloren gaat.
•Rust in de wetenschap: morgen begint opnieuw vanuit de 
herinnering aan wie ik ben.
 
H. VEELVOORKOMENDE MISVERSTANDEN OVER ERFGOED
Misverstand 1: "Als het een erfgoed is, hoef ik niets te doen."

Correctie: Erfgoed betekent niet passiviteit. Je hoeft het niet te 
verdienen, maar je moet het wel herkennen en claimen. De schat 
ligt in de kluis, maar je moet de sleutel (vergeving) gebruiken om 
hem te openen.
Misverstand 2: "Ik voel me niet als een erfgenaam; ik voel me 
arm, angstig, beperkt."

Correctie: Gevoelens zijn niet de maatstaf van waarheid. Je 
erfgoed is een feit, ongeacht hoe je je voelt. De praktijk is om te 
kiezen voor de waarheid boven het gevoel.
Misverstand 3: "Dit klinkt als wishful thinking; de wereld laat 
duidelijk zien dat we gebonden zijn aan wetten van ziekte, dood, 
etc."

Correctie: De Cursus ontkent niet dat het lichaam aan deze 
wetten onderhevig is. Het zegt dat JIJ (je ware Zelf) niet het 
lichaam bent, en dus niet gebonden door deze wetten. Dit is geen 


ontkenning van fysieke realiteit, maar een verschuiving van 
identiteit.
Misverstand 4: "Als ik één ben met God, ben ik dus God?"

Correctie: Je bent één met God in essentie, niet in functie. Je bent 
niet de Schepper (God de Vader), maar Zijn Zoon - volmaakt in 
aard, maar verschillend in rol. Het is zoals een golfje dat één is met 
de oceaan: het is water, maar niet de hele oceaan.
 
I. ERFGOED EN VERANTWOORDELIJKHEID
Een belangrijk punt: Les 204 leert dat je erfgoed een gegeven 
is, maar het herkennen van dat erfgoed vereist keuzes.
Je erfgoed is:
•Onvoorwaardelijk (God geeft het gratis)
•Onherroepelijk (het kan niet worden weggenomen)
•Blijvend (het is er altijd)
Maar de ervaring van je erfgoed vereist:
•Bereidheid om het te ontvangen
•Vergeving (om de blokkades weg te nemen)
•Keuzes in lijn met waarheid (niet met ego-illusies)
Voorbeeld:
Stel je voor dat een rijke vader zijn zoon een enorme erfenis 
nalaat. De erfenis bestaat, het geld staat op de bank. Maar als de 
zoon niet gelooft dat de erfenis voor hem is, als hij zich schuldig 
voelt en denkt dat hij het niet verdient, zal hij geen toegang 
hebben tot het geld.
Zo is het met Gods erfgoed: het is er, volmaakt en compleet. 
Maar zolang we onszelf zien als schuldig, zondig, onwaardig 


lichaam, ervaren we het niet. Vergeving is de sleutel die de kluis 
opent.
 
J. DE DIEPERE BETEKENIS: ERFGOED ALS THUISKOMEN
Uiteindelijk gaat Les 204 over thuiskomen naar jezelf. Het 
erfgoed is niet iets nieuws dat je moet krijgen, maar iets ouds dat 
je moet herinneren.
Je bent zoals God je schiep. Je bent altijd zoals God je schiep 
geweest. Alle pijn, angst, schuld waren dromen - illusies die over 
de waarheid heen lagen, maar haar nooit konden veranderen.
Les 204 nodigt je uit om nu te rusten in je erfgoed:
•Je bent vrij.
•Je bent één met God.
•Je bent geliefd zonder voorwaarden.
•Je bent onsterfelijk, onveranderlijk, eeuwig.
•De Naam van God is jouw Naam. Dit is je erfgoed.
 
Geleide Meditatie (30–35 MINUTEN)
Voorbereiding (2–3 minuten)
Zoek een rustige plek waar je ongestoord bent. Ga comfortabel 
zitten of liggen. Sluit je ogen.
Adem drie keer diep in en uit — laat bij elke uitademing alle 
spanning en zorgen los.
Stel je innerlijke intentie:

"Vandaag herinner ik dat de Naam van God mijn erfgoed is. Ik ben 
Zijn Zoon, vrij, eeuwig, één met Hem."


DEEL 1: Ik Ben Niet Een Lichaam (7–10 minuten)
Herhaal langzaam, driemaal:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Herken dat je lichaam niet je erfgoed is:
•Het lichaam is tijdelijk — gegeven bij geboorte, genomen 
bij dood
•Maar je ware erfgoed — Gods Naam — is eeuwig
Visualiseer je lichaam als een huurhuis:
•Je woont er tijdelijk
•Maar het huis is niet je erfgoed
•Je erfgoed is wie je bent, niet waar je woont
Adem in: "Ik ben niet dit tijdelijke lichaam."

Adem uit: "Mijn erfgoed is eeuwig."
Herhaal dit gedurende 5–7 minuten.
Stilte (3 minuten)
Rust in de herkenning dat je ware erfgoed dieper ligt dan het 
lichaam.
 
DEEL 2: De Naam Van God Is Mijn Erfgoed (7–10 minuten)
Herhaal in stilte:

"De Naam van God is mijn erfgoed."
Voel wat dit betekent:


1. Onvoorwaardelijk

"Ik hoef het niet te verdienen. Het is al van mij."

Voel de opluchting — geen strijd meer, geen prestatie.
2. Onherroepelijk

"Niets kan het wegnemen. Geen enkele daad kan mij onterven."

Voel de zekerheid — veilig, beschermd.
3. Blijvend

"Het is voor altijd van mij. Eeuwig."

Voel de stabiliteit — geen verandering, geen verlies.
4. Door geboorte

"Ik ontving het bij mijn schepping — vóór alle daden."

Voel de onschuld — niets hoefde verdiend te worden.
5. Van mijn Vader

"God gaf het mij. Ik ben Zijn erfgenaam."

Voel de liefde — geliefd, gewenst, thuis.
Visualiseer je erfgoed als een gouden kroon:
•God plaatste deze kroon op je hoofd bij je schepping
•Niets kan haar wegnemen
•Zij straalt eeuwig — symbool van je ware Naam
Adem in: "De Naam van God."

Adem uit: "Mijn erfgoed."
Herhaal dit gedurende 5–7 minuten.
Stilte (3 minuten)
 
DEEL 3: Ik Ben Zijn Zoon (7–10 minuten)
Herhaal in stilte:

"Gods Naam brengt mij in herinnering dat ik Zijn Zoon ben."


Voel wat het betekent om Gods Zoon te zijn:
1. Verwantschap

"Ik ben niet vreemd aan God. Ik ben Zijn familie."

Voel de verbondenheid.
2. Geliefd

"God houdt van mij zoals een Vader van Zijn Zoon houdt — 
onvoorwaardelijk."

Voel de liefde.
3. Erfgenaam

"Ik erf alles wat de Vader heeft — Zijn vrede, Zijn vreugde, Zijn 
macht."

Voel de rijkdom.
4. Gelijkheid (in essentie)

"Zoals de Vader heilig is, zo ben ik heilig. Zoals Hij Liefde is, zo ben ik 
Liefde."

Voel de waardigheid.
Visualiseer God als een liefdevolle Vader:
•Hij neemt je in Zijn armen
•Hij fluistert: "Jij bent Mijn Zoon. Alles wat van Mij is, is 
van jou."
•Voel de acceptatie, de vrede, de thuiskomst
Adem in: "Ik ben Zijn Zoon."

Adem uit: "Geliefd, gewenst, thuis."
Stilte (3 minuten)
 
DEEL 4: Geen Slaaf Van Tijd (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Ik ben geen slaaf van tijd."


Breng in gedachten je angsten over tijd:
•Angst voor veroudering
•Angst dat "tijd opraakt"
•Spijt over verleden
•Angst voor toekomst
Herken: "Deze angsten komen voort uit identificatie met het 
lichaam, dat gebonden lijkt aan tijd."
Nu — herinner je erfgoed:

"Gods Naam — mijn erfgoed — is eeuwig. Tijd heeft geen macht over 
mijn ware Zelf."
Visualiseer tijd als een rivier:
•Het water stroomt (gebeurtenissen komen en gaan)
•Maar jij bent niet het water — je bent de oever
•Onveranderd, stabiel, eeuwig
Of: visualiseer jezelf boven de tijdlijn zwevend:
•Beneden je zie je verleden, heden, toekomst
•Maar jij bent boven de lijn — niet erin gevangen
•Eeuwig, vrij
Adem in: "Ik ben eeuwig."

Adem uit: "Tijd bindt mij niet."
Stilte (2 minuten)
 
DEEL 5: Vrij Van Wereldse Wetten (7–10 minuten)


Herhaal in stilte:

"Ik ben niet gebonden door wetten waardoor de wereld van ziekelijke 
illusies wordt beheerst."
Breng in gedachten een wet van de wereld die je lijkt te 
binden:
•Wet van ziekte (angst om ziek te worden)
•Wet van schaarste (angst dat er niet genoeg is)
•Wet van dood (angst voor het einde)
•Wet van scheiding (angst voor eenzaamheid)
Herken: "Deze wet geldt voor het lichaam, voor de wereld — 
maar niet voor mijn ware Zelf."
Herhaal:

"Ik draag Gods Naam. Ik ben vrij in God. Deze wet heeft geen macht 
over mij."
Visualiseer de wereldse wet als een kooi:
•Je lichaam zit in de kooi
•Maar jij — je ware Zelf — bent buiten de kooi
•Je observeert de kooi, maar je bent er niet door beperkt
Of: visualiseer de wet als schaduw:
•Schaduwen lijken echt in de droom
•Maar wanneer je ontwaakt (herinnert wie je bent), 
verdwijnen ze
Adem in: "Ik ben vrij in God."

Adem uit: "Geen wet bindt mij."
Herhaal dit voor verschillende wetten.
Stilte (3 minuten)


DEEL 6: Voor Eeuwig Één Met God (5–7 minuten)
Herhaal in stilte:

"Voor eeuwig en eeuwig één met God."
Voel de eeuwigheid van je eenheid:
Verleden:

"Ik was altijd één met God — de scheiding was een droom."
Heden:

"Ik ben nu één met God — hier, in dit moment."
Toekomst:

"Ik zal altijd één met God zijn — niets kan deze eenheid breken."
Visualiseer jezelf samengesmolten met God:
•Geen grens tussen jou en Hem
•Zoals een druppel in de oceaan — apart en toch één
•Of zoals een zonnestraal — deel van de zon, en toch haar 
eigen straal
Voel de eenheid:
•Geen scheiding
•Geen afstand
•Alleen Liefde, vrede, thuiskomen
Adem in: "Ik ben één met God."

Adem uit: "Voor eeuwig."
Stilte (3 minuten)
 
Afsluiting (2 minuten)
Adem drie keer diep in en uit.


Herhaal één keer:

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.

De Naam van God is mijn erfgoed.

Gods Naam brengt mij in herinnering dat ik Zijn Zoon ben, geen slaaf 
van tijd, niet gebonden door wetten waardoor de wereld van 
ziekelijke illusies wordt beheerst, vrij in God, voor eeuwig en eeuwig 
één met Hem."
Open langzaam je ogen.
Neem de herinnering aan je erfgoed mee in je dag.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-36.png][image: border-image-36.png]Gebed
 
Vader,
De Naam van God is mijn erfgoed —

niet iets dat ik moet verdienen,

maar wat U mij gaf bij mijn schepping.
Uw Naam brengt mij in herinnering

dat ik Uw Zoon ben —

geen slaaf, maar vrij,

geen gevangene, maar erfgenaam.
Ik ben geen slaaf van tijd —

ik ben eeuwig, zoals U.
Ik ben niet gebonden door wetten

waardoor de wereld

van ziekelijke illusies wordt beheerst —

ik ben vrij in U.
Leer mij te leven vanuit dit erfgoed,

te herinneren dat ik Uw Zoon ben,

te vertrouwen dat niets dit erfgoed

kan wegnemen.
Voor eeuwig en eeuwig

ben ik één met U.
Dank U voor dit onherroepelijke geschenk.
Amen.
 
 


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
1. OCHTENDRITUEEL: Herinner Je Erfgoed (10–15 
minuten)
Tijd: Direct na het wakker worden
Praktijk:
Ga rechtop zitten. Sluit je ogen.
Deel 1: Centraal thema (3x)

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Deel 2: Les van de dag (3x)

"De Naam van God is mijn erfgoed."
Deel 3: De uitbreiding (1x)

"Gods Naam brengt mij in herinnering dat ik Zijn Zoon ben, geen 
slaaf van tijd, niet gebonden door wetten waardoor de wereld van 
ziekelijke illusies wordt beheerst, vrij in God, voor eeuwig en eeuwig 
één met Hem."
Deel 4: Visualisatie

Visualiseer een schatkist met je naam erop:
•Dit is je erfgoed van God
•Open de kist — binnen zie je: Gods Naam (als licht, als 
gevoel van vrede)
•Neem het erfgoed aan: "Dit is van mij. Altijd geweest, 
altijd zal zijn."
Deel 5: Intentie

"Vandaag leef ik vanuit mijn erfgoed. Ik ben Gods Zoon — vrij, 
eeuwig, één met Hem."
 


2. Het Uurlijkse Herinneren
Wanneer: Elk uur
Praktijk:
Stop wat je aan het doen bent. Sluit je ogen (indien mogelijk).
Herhaal (1x):

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

De Naam van God is mijn erfgoed."
Adem drie keer diep in en uit.
Herinner jezelf:

"Dit erfgoed is nu van mij — niet in de toekomst, niet als ik genoeg 
heb gedaan, maar NU."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


3. Vervang "Verdienen" Door "Erfgoed"
Wanneer: Telkens wanneer je denkt dat je iets moet 
"verdienen"
Praktijk:
Herken de gedachte:

"Ik moet Gods liefde/acceptatie/zegen verdienen door [goed 
gedrag, prestatie, offers]."
Weerleg:

"Deze gedachte wil ik niet. Gods Naam is mijn erfgoed — ik hoef het 
niet te verdienen."
Vervang:

"Ik ontvang Gods liefde niet door prestatie, maar door geboorte. Het 
is al van mij."
Voel het verschil:

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
	Voor
	Na

	Stress, angst, "ben ik goed 
genoeg?"
	Rust, vrede, "het is al 
van mij"




4. Gebruik Bij Angst Voor Veroudering/Tijd
Wanneer: Bij angst over tijd, veroudering, "tijd raakt op"
Praktijk:
Herken de angst:

"Ik ben bang dat mijn tijd opraakt, dat ik oud word, dat ik te laat 
kom."
Herhaal:

"Ik ben geen slaaf van tijd. Gods Naam — mijn erfgoed — is eeuwig."
Visualiseer:

Je lichaam verandert in tijd — maar jij (je ware Zelf) bent buiten 
tijd, onveranderd, eeuwig.
Adem:

Adem in: "Ik ben eeuwig."

Adem uit: "Tijd bindt mij niet."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


5. Gebruik Bij Ziekte
Wanneer: Wanneer je ziek bent of angst hebt voor ziekte
Praktijk:
Herken:

"Mijn lichaam is ziek. Het ego zegt: 'Dit bewijst dat je kwetsbaar bent, 
sterfelijk.'"
Herhaal:

"Ik ben niet gebonden door de wet van ziekte. Mijn ware Zelf — 
drager van Gods Naam — is ongeneeslijk gezond."
Visualiseer:

Je lichaam is ziek (accepteer dit) — maar jij, het licht in het 
lichaam, bent ongeraakt.
Handelingen:

Zorg voor je lichaam (dokter, medicijnen) — maar behoud 
innerlijke vrede door te herinneren: ik ben niet dit lichaam.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


6. Herken Wereldse Wetten Die Je Lijken Te Binden
Wanneer: Eenmaal per dag (reflectie)
Praktijk:
Vraag jezelf:

"Welke 'wet' van de wereld lijkt mij vandaag te binden?"
Voorbeelden:
•Wet van schaarste ("Er is niet genoeg")
•Wet van competitie ("Ik moet beter zijn dan anderen")
•Wet van verval ("Alles gaat kapot")
Voor elke wet, zeg:

"Deze wet geldt voor de wereld van illusies — maar ik ben vrij in God. 
Deze wet bindt mijn ware Zelf niet."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


7. Het Erfgoed Delen
Wanneer: Wanneer je iemand ontmoet die lijdt
Praktijk:
Herken: "Deze persoon heeft vergeten zijn erfgoed. Ik kan hem 
helpen herinneren."
Niet door te zeggen (dat kan ongevoelig lijken):

"Je moet gewoon herinneren dat je Gods Zoon bent!"
Maar door te ZIJN:
•Behandel hem als Gods Zoon (met respect, liefde, 
waardigheid)
•Laat je vrede (die komt van het herinneren van je 
erfgoed) uitstralen
•Zie voorbij zijn gedrag naar zijn ware Zelf
In gedachten zeg je:

"Ook jij draagt Gods Naam als erfgoed. Ik herinner dit voor ons 
beiden."
 
 
 
 
 
 
 
 
 


8. Dankbaarheid Voor Het Erfgoed
Wanneer: Eenmaal per dag (bij voorkeur 's avonds)
Praktijk:
Reflecteer op je erfgoed:
"Wat heb ik vandaag ontvangen door het herinneren van mijn 
erfgoed?"
Voorbeelden:
•Vrede in een stressvolle situatie
•Vrijheid van schuldgevoel
•Geen angst bij ziekte
•Gevoel van verbondenheid met God
Voor elk geschenk, zeg:

"Dank U dat dit mijn erfgoed is — niet verdiend, maar gegeven."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


9. Herinner: Het Is Onherroepelijk
Wanneer: Bij angst dat je Gods liefde hebt "verloren"
Praktijk:
Herken de angst:

"Ik heb iets gedaan dat zo erg is — misschien heeft God mij onterfd."
Weerleg:

"Gods Naam is mijn erfgoed — onherroepelijk. Geen enkele daad kan 
mij onterven."
Het verschil:

 
Herhaal:

"Gods Naam is mijn erfgoed — voor altijd, onvoorwaardelijk, 
onherroepelijk."
 
 
 
 
 
 
	Voorwaardelijke gift
	Onherroepelijk erfgoed

	Kan worden 
teruggenomen
	Kan nooit worden 
teruggenomen

	Afhankelijk van gedrag
	Onafhankelijk van gedrag

	Angst voor verlies
	Zekerheid van bezit




10. AVONDRITUEEL: Rusten In Het Erfgoed (10–15 
minuten)
Tijd: Voor het slapen gaan
Praktijk: Ga comfortabel liggen. Sluit je ogen.
Deel 1: Herhaal het centrale thema (3x)

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Deel 2: Reflecteer

Herinner momenten vandaag waarop je:
•Je erfgoed herinnerde
•Vrij was van angst of schuld
•Leefde als Gods Zoon
Deel 3: Vergeving

Voor momenten waarop je je erfgoed vergat:

"Ik vergeef mezelf. Mijn erfgoed bleef onveranderd, zelfs toen ik het 
was vergeten."
Deel 4: Dankbaarheid

"Dank U, Vader, dat Uw Naam mijn erfgoed is.

Dank U dat het onherroepelijk is — niets kan het wegnemen.

Dank U dat ik Uw Zoon ben — geliefd, gewenst, vrij."
Deel 5: Voor de nacht

"Terwijl ik slaap, draag ik nog steeds mijn erfgoed. Het verlaat mij 
nooit."
Deel 6: Sluit af (1x)

"De Naam van God is mijn erfgoed. Gods Naam brengt mij in 
herinnering dat ik Zijn Zoon ben, geen slaaf van tijd, niet gebonden 
door wetten waardoor de wereld van ziekelijke illusies wordt beheerst, 
vrij in God, voor eeuwig en eeuwig één met Hem.”                          
Slaap in met de vrede van je erfgoed.


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven: LES 204
Voorbeeld 1: Angst Voor Veroudering
Situatie:

Je ziet jezelf in de spiegel. Rimpels, grijze haren. Je voelt angst — 
"Mijn tijd raakt op. Ik word oud."
Oude reactie:

"Ik ben mijn lichaam. Veroudering betekent dat ik naar het einde 
ga. Ik moet vechten tegen tijd."
Nieuwe reactie (Les 204):
	Herken de identificatie:


"Ik ben bang omdat ik denk dat ik dit lichaam ben, dat 
verandert in tijd."
	Herhaal:


"Ik ben niet een lichaam. Gods Naam — mijn erfgoed — is 
eeuwig."
	Herken:


"Ik ben geen slaaf van tijd. Mijn lichaam veroudert, maar ik — 
drager van Gods Naam — ben eeuwig."
	Vrede:


Je zorgt nog steeds voor je lichaam — maar je bent niet 
geïdentificeerd met zijn verandering. Innerlijke vrede blijft.
Resultaat:

Angst voor veroudering vermindert. Je accepteert het lichaam zoals 
het is — zonder angst voor tijd.
 
 
 
 


Voorbeeld 2: "Ik Moet Het Verdienen"
Situatie:

Je werkt hard om Gods liefde te “verdienen” — door goed te zijn, 
offers te brengen, perfectie na te streven. Je bent uitgeput.
Oude reactie:

"Als ik hard genoeg werk, misschien zal God mij dan accepteren."
Nieuwe reactie (Les 204):
	Herken het patroon:


"Ik probeer te verdienen wat al van mij is."
	Herhaal:


"De Naam van God is mijn erfgoed — niet iets dat ik moet 
verdienen."
	Herken:


"God gaf mij Zijn Naam bij mijn schepping — vóór alle daden. 
Ik hoef niets te bewijzen."
	Laat los:


Je stopt met het ego's project van "verdienen". Je rust in het 
weten: het is al van mij.
Resultaat:

Uitputting verdwijnt. Je handelt nog steeds vanuit liefde — maar 
niet uit angst of prestatiegerichtheid.
 
 
 
 
 
 


Voorbeeld 3: Ziekte
Situatie:

Je wordt gediagnosticeerd met een ernstige ziekte. Angst, paniek 
— "Ik ga dood. Dit lichaam faalt."
Oude reactie:

"Ik ben dit lichaam. Als het faalt, faal ik. De dood is het einde."
Nieuwe reactie (Les 204):
	Herken:


"Mijn lichaam is ziek. Maar ik ben niet mijn lichaam."
	Herhaal:


"Ik ben niet gebonden door de wet van ziekte of dood. Gods 
Naam — mijn erfgoed — is eeuwig."
	Herken:


"Ziekte en dood gelden voor het lichaam, niet voor mijn ware 
Zelf. Ik ben vrij in God, voor eeuwig één met Hem."
	Handel:


Je zoekt medische hulp, zorgt voor het lichaam — maar 
behoudt innerlijke vrede. Je bent niet geïdentificeerd met de 
ziekte.
Resultaat:

Angst vermindert. Je handelt praktisch — maar innerlijk vrij, 
vredig, niet in paniek.
 
 
 
 
 
 


 
 
Les 205
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik verlang de vrede van God.”
 
 
 
 
 
Het Enige Verlangen
 
Ik verlang de vrede van God —
niet de vrede van de wereld,
niet de stilte na de storm,
niet de rust tussen twee gevechten.
 
Ik verlang de vrede die alles is,
die niets uitsluit,
die geen tegengestelde kent,
die mijn enige doel is.
 


 
 
 
 
Dit verlangen is niet nieuw —
het heeft me altijd geroepen,
door alle illusies heen,
door alle angsten heen.
 
Ik heb gezocht in duizend vormen,
maar vond slechts schimmen.
Nu herinner ik me:
de vrede van God is al wat ik verlang.
 
Het is mijn functie, mijn leven,
mijn bestemming en mijn thuis,
zolang ik verblijf waar ik niet thuishoor —
totdat ik herinner: ik ben al thuis.
 
Ik ben niet een lichaam.
Ik ben vrij.
Want ik blijf wat ik ben,
zo schiep God mij.
 
 
 
 


Uitgebreide commentaar
A. DE CENTRALE UITSPRAAK: "IK VERLANG DE VREDE VAN 
GOD"
Les 205 keert terug naar Les 185, een krachtige les over 
verlangen. Maar nu, na de diepgaande lessen over thuiskomen 
(201), rust (202), Gods Naam (203) en erfgoed (204), krijgt dit 
verlangen een nieuwe lading.
Verlangen is een van de meest fundamentele menselijke 
ervaringen. We verlangen constant: naar liefde, naar veiligheid, 
naar betekenis, naar vervulling. Maar Les 205 zegt iets radicaals: al 
dit verlangen is in essentie één verlangen: het verlangen naar 
de vrede van God.
Waarom is dit zo belangrijk?
Omdat het ego ons heeft geleerd dat we verschillende dingen 
verlangen: succes, gezondheid, relaties, plezier, erkenning. Het ego 
houdt ons bezig met een eindeloze lijst van verlangens, zodat we 
nooit het onderliggende verlangen herkennen: de diepe honger 
naar God, naar thuiskomen, naar het einde van de scheiding.
Les 205 doorbreekt deze illusie. Het zegt: "De vrede van God is 
al wat ik verlang." Niet één van de dingen, maar het enige ding. 
Alle andere verlangens zijn vervormingen, substituties, pogingen 
om de leegte te vullen die alleen Gods vrede kan vullen.
B. "DE VREDE VAN GOD IS AL WAT IK VERLANG"
Deze zin is zowel een herkenning als een keuze.
Als herkenning:
Het is het inzicht dat alle zoektocht in de wereld - naar liefde, 
naar succes, naar plezier - uiteindelijk een zoektocht naar vrede is. 
Mensen zeggen: "Ik wil rijk zijn", maar wat ze eigenlijk willen is de 
vrede die ze denken dat rijkdom brengt. "Ik wil geliefd worden", 


maar wat ze willen is de vrede van acceptatie. "Ik wil gezond zijn", 
maar wat ze willen is de vrede van veiligheid.
Les 205 nodigt ons uit om direct naar vrede te gaan, in plaats 
van via de omweg van wereldse dingen.
Als keuze:
Het is ook een actieve keuze: "Ik kies ervoor om Gods vrede als 
mijn enige doel te zien." Dit is geen ontkenning van andere 
verlangens, maar een hiërarchie: Gods vrede is primair. Alles 
andere is secundair en wordt gezien in het licht van die vrede.
Praktisch voorbeeld:
Stel je verliest je baan. Het ego zegt: "Dit is een ramp! Hoe 
overleef ik? Wat denken mensen van me?" Maar Les 205 leert: 
"Mijn verlangen is de vrede van God. Die vrede hangt niet af van 
mijn baan. Laat me eerst vrede vinden, en dan zal ik duidelijk zien 
wat te doen."
Dit is geen passiviteit, maar prioriteit: vrede eerst, actie vanuit 
vrede.
 
C. "DE VREDE VAN GOD IS MIJN ENIG DOEL"
Les 205 gaat verder dan erkenning en keuze; het maakt vrede 
tot het enige doel. Dit is een radicale claim in een cultuur die ons 
leert om vele doelen te hebben: carrièredoelen, relatiedoelen, 
gezondheidsdoelen, financiële doelen.
Waarom "enig doel"?
Omdat meerdere doelen leiden tot conflict en fragmentatie. 
Als ik tegelijkertijd streef naar succes, naar intimiteit, naar 
gezondheid, naar plezier, ontstaan er momenten waarop deze 
doelen botsen. Moet ik overwerken voor mijn carrière of tijd 
doorbrengen met mijn gezin? Moet ik genieten van lekker eten of 
gezond blijven?


Het ego houdt ons gevangen in deze conflicten. Het biedt 
geen oplossing, alleen compromissen en schuldgevoelens.
Les 205 biedt een elegant alternatief: maak Gods vrede je 
enige doel. Dan worden alle andere “doelen" middelen of 
uitdrukkingen van dat ene doel.
Hoe werkt dit praktisch?
•Carrière: Ik werk niet om rijk of beroemd te worden, 
maar om vrede uit te drukken. Mijn werk wordt een vorm 
van geven, niet van krijgen.
•Relaties: Ik zoek geen relatie om mijn leegte te vullen, 
maar om vrede te delen. De ander is geen object van 
behoefte, maar broeder in Christus.
•Gezondheid: Ik zorg voor mijn lichaam niet uit angst 
voor ziekte, maar vanuit vrede. Ik eer het lichaam als 
instrument, zonder het te aanbidden.
•Plezier: Ik geniet van schoonheid, natuur, kunst, niet als 
ontsnapping of afleiding, maar als vieringen van Gods vrede.
Alles wordt getransformeerd wanneer het enige doel vrede 
is.
 
D. "HET STREVEN VAN HEEL MIJN LEVEN HIER"
Les 205 erkent dat we “hier" zijn - in de wereld van lichamen, 
tijd, scheiding. De Cursus ontkent deze ervaring niet, maar plaatst 
haar in perspectief.
"Het streven van heel mijn leven hier” betekent:
1. Een focus voor het leven: In plaats van doelloos te dolen of 
ons te verliezen in eindeloze afleiding, hebben we een duidelijk, 
enkel streven: vrede.


2. Een maatstaf voor beslissingen: Elke keuze kan worden 
getoetst: draagt dit bij aan vrede of niet? Dit maakt beslissen 
eenvoudiger.
3. Een remedie voor zinloosheid: Een van de diepste angsten 
van het moderne leven is zinloosheid: "Waarom ben ik hier? Wat is 
het punt?" Les 205 antwoordt: het punt is vrede leren 
herkennen, ervaren en uitdragen.
4. Een verbinding met anderen: Wanneer vrede mijn streven 
is, word ik een bron van vrede voor anderen. Mijn leven krijgt 
betekenis door wat ik deel, niet door wat ik bezit.
 
E. "DE BESTEMMING DIE IK ZOEK"
Bestemming suggereert een reis, een doel waarnaar je 
onderweg bent. Dit past bij de metafoor van Les 201 (thuiskomen). 
Maar er is een paradox: de bestemming is hier en nu, en toch 
"zoeken" we haar.
Hoe kan dit?
De bestemming (Gods vrede) is niet in ruimte of tijd. Het is 
geen plaats waar je naartoe reist. Het is een staat van bewustzijn 
die je herkent. De "reis" is niet door de wereld, maar door je eigen 
denken - van ego-denken naar Heilige Geest-denken, van angst 
naar liefde, van scheiding naar eenheid.
Praktisch:
•Morgen: Ik begin de dag met de herinnering: "Mijn 
bestemming vandaag is vrede."
•Gedurende de dag: Wanneer ik afdwaal in angst, 
oordeel, conflict, herinner ik: "Dit is niet mijn bestemming. 
Laat me terugkeren naar vrede."


•Avond: Ik reflecteer: "Hoe dicht was ik vandaag bij mijn 
bestemming? Wanneer ervoer ik vrede? Wanneer verloor ik 
haar?"
De reis naar de bestemming is niet lineair. Het is niet zo dat 
je elke dag dichter bij vrede komt en op een dag "aankomt". Het is 
meer als een golf: soms voel je vrede intens, dan verdwijnt ze weer. 
Maar met oefening worden de momenten van vrede langer en 
dieper, totdat vrede je constante achtergrond wordt.
 
F. "MIJN DOELSTELLING, MIJN FUNCTIE EN MIJN LEVEN"
Les 205 stapelt drie woorden op elkaar: doelstelling, functie, 
leven. Dit is geen redundantie, maar een verdieping:
1. Doelstelling (doel): Waar ik naartoe werk, wat ik wil 
bereiken. Dit is de intentie: ik richt mijn leven op vrede.
2. Functie (rol): Wat ik hier doe, mijn bijdrage. Dit is de 
uitdrukking: ik ben hier om vrede te ontvangen en te delen. Mijn 
functie is vergeving, genezing, liefde.
3. Leven (zijn): Niet wat ik doe, maar wat ik ben. Dit is de 
identiteit: mijn leven zelf IS vrede. Ik ben niet iemand die soms 
vrede ervaart; ik ben vrede die zich uitdrukt in een tijdelijke vorm.
De progressie:
•Beginnend niveau: Vrede is mijn doel (iets wat ik zoek).
•Gevorderd niveau: Vrede is mijn functie (iets wat ik 
deel).
•Gemeesterd niveau: Vrede is mijn leven (wie ik ben).
 
G. "ZOLANG IK VERBLIJF WAAR IK NIET THUISHOOR"


Deze zin erkent de tijdelijkheid van ons verblijf in de wereld. 
"Waar ik niet thuishoor"is niet een veroordeling van de wereld, 
maar een herkenning dat de wereld van lichamen en scheiding niet 
onze uiteindelijke realiteit is.
Waarom is het belangrijk om te herkennen dat we hier niet 
thuishoren?
1. Het voorkomt gehechtheid: Als ik herken dat dit een 
tijdelijk verblijf is, klamp ik me minder vast aan dingen. Ik gebruik 
de wereld, maar aanbid haar niet.
2. Het verklaart het verlangen: Het diepe heimwee dat veel 
mensen voelen - het gevoel van "is dit alles?" - wordt verklaard. 
Het is de herinnering aan onze ware thuis.
3. Het geeft perspectief: Problemen worden kleiner wanneer 
je weet dat ze tijdelijk zijn. "Dit lichaam heeft pijn, maar ik ben 
niet dit lichaam. Deze situatie is moeilijk, maar ik ben hier maar 
even."
4. Het bevrijdt van angst: Als dit niet mijn echte thuis is, hoef 
ik niet te vrezen dat ik het verlies. Mijn echte thuis is bij God, en 
dat kan nooit verloren gaan.
Belangrijk misverstand om te vermijden:
"Waar ik niet thuishoor" betekent NIET dat we de wereld 
moeten verachten of ontvluchten. Het betekent dat we de wereld 
gebruiken voor haar bedoelde doel: een leerplaats voor liefde, 
niet een eindbestemming.
Een mooie analogie:
De wereld is als een school. Je hoort niet permanent in een 
klaslokaal; je bent daar om te leren. Wanneer je je diploma hebt, 
ga je naar huis. Maar zolang je op school bent, doe je je best, maak 
je vrienden, geniet je van het leren. Je veracht de school niet, maar 
je vergeet ook niet dat het niet je echte thuis is.


H. DE RELATIE MET LES 185: TERUGKEER MET DIEPER 
BEGRIP
Les 205 herhaalt Les 185, maar nu met het bewustzijn van alles 
wat ertussen is geleerd. Les 185 werd gegeven in het midden van 
de vierde herhaling (Lessen 121-140), toen studenten nog diep 
bezig waren met het onderscheiden van ego en Heilige Geest.
Wat is er sinds Les 185 gebeurd?
•Les 151-170 (Herhaling V): "God is louter Liefde, en 
dus ben ik dat ook." De identiteitsverschuiving begon.
•Les 181-200 (Herhaling VI): "Ik ben niet een lichaam. 
Ik ben vrij." De identiteitsverschuiving werd voltooid.
•Les 201-204: Thuiskomen, rust, Gods Naam, erfgoed - 
de fundamenten van vrijheid.
Nu, in Les 205, herken je:
Je verlangen naar de vrede van God is niet langer een abstract 
concept. Het is de echo van thuis, de herinnering aan je erfgoed, 
de roep van de Naam die je deelt met God.
 
I. HET VERLANGEN ZUIVEREN
Een van de belangrijkste leringen van Les 205 is dat verlangen 
niet slecht is. Het ego heeft ons geleerd dat spiritualiteit verlangen 
moet doden: "Wees niet gehecht, verlang niets, word passief."
Les 205 leert het tegenovergestelde: Verlangen is natuurlijk 
en heilig, maar het moet worden gezuiverd. We verlangen van 
nature naar God, naar vrede, naar liefde. Maar het ego heeft dit 
verlangen vervormd en gericht op substituties: geld, macht, plezier, 
erkenning.
Het zuiveren van verlangen betekent:


1. Herkennen wat je werkelijk verlangt: Niet de dingen zelf, 
maar de vrede die je denkt dat ze brengen.
2. Direct naar de bron gaan: In plaats van te zoeken naar 
vrede via geld, ga direct naar Gods vrede.
3. Alle verlangens zien als één verlangen: Elke honger, elke 
dorst, elk verlangen is uiteindelijk het verlangen naar God.
4. Het verlangen eerlijk voelen: Niet ontkennen of 
onderdrukken, maar erkennen: "Ja, ik verlang. Ik verlang diep. En 
ik herken nu: ik verlang de vrede van God.”
 
J. DE PRAKTIJK VAN LES 205: VERLANGEN ALS GEBED
Les 205 transformeert verlangen in gebed. In plaats van 
verlangen als probleem te zien (gehechtheid, verslaving, zwakte), 
wordt het een brug naar God.
Hoe werkt dit?
Stap 1: Herken je verlangen

Wanneer je iets verlangt (een relatie, een baan, gezondheid, 
erkenning), pauzeer en herken: "Ik verlang."
Stap 2: Vraag wat je werkelijk verlangt

"Wat hoop ik dat dit me geeft? Vrede? Liefde? Veiligheid? 
Vreugde?" Ga dieper dan het object.
Stap 3: Herken het ene verlangen

"Dit specifieke verlangen is een vorm van mijn diepe verlangen 
naar Gods vrede."
Stap 4: Richt het verlangen direct naar God

"Lieve God, wat ik werkelijk verlang is Uw vrede. Ik dacht dat [dit 
ding] het me zou geven, maar nu weet ik: alleen Uw vrede kan 
mijn verlangen vervullen."


Stap 5: Open je voor ontvangen

"Ik open mijn hart om Uw vrede te ontvangen, op welke manier U 
ook geeft."
Dit is geen ontkenning van het oorspronkelijke verlangen 
(bijvoorbeeld: je wilt nog steeds die baan), maar een 
heroriëntering: vrede is primair, de baan is secundair. Als de baan 
komt op een manier die vrede dient, gezegend. Als niet, dan is er 
nog steeds vrede.
 
Geleide Meditatie (30-35 MINUTEN): 
IK VERLANG DE VREDE VAN GOD
Voorbereiding (2-3 minuten)
Vind een rustige plek waar je ongestoord kunt zijn. Ga 
comfortabel zitten, met je rug recht maar niet stijf. Sluit je ogen of 
laat je blik zacht rusten op een punt voor je.
Neem drie diepe ademhalingen:
•Inademen: Voel de lucht je longen vullen.
•Uitademen: Laat alle spanning los.
Stel je intentie: "Voor de komende dertig minuten open ik me 
voor de herinnering aan mijn diepste verlangen: de vrede van God."
 
DEEL 1: IK BEN NIET EEN LICHAAM. IK BEN VRIJ (7-10 
minuten)
Begin met de centrale affirmatie. Herhaal innerlijk, langzaam, 
met aandacht bij elk woord:
"Ik ben niet een lichaam."


Voel hoe deze woorden een ruimte creëren. Je identificeert je 
niet met het lichaam dat hier zit. Het lichaam is een instrument, 
een tijdelijk voertuig, maar niet jij.
Merk op welke gedachten of gevoelens opkomen:
•Misschien protest: "Maar ik voel wel dit lichaam, de pijn, 
de vermoeidheid."
•Erken deze gedachten zonder erin mee te gaan: "Ja, het 
lichaam voelt dit. Maar ik - mijn ware Zelf - ben meer."
Herhaal: "Ik ben vrij."
Vrij van wat? Vrij van de beperkingen van het lichaam, vrij van 
de angsten van het ego, vrij van de wetten van tijd en dood. Voel 
die vrijheid als een opening, een ruimte, een licht.
Herhaal: "Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Wat ben je? Niet wat de wereld je vertelde, niet wat je fouten 
suggereerden. Je bent zoals God je schiep: zuiver, heilig, vrij, 
eeuwig, geliefd.
Stilte-moment (2 minuten): Rust in deze waarheid. Geen 
woorden nodig. Gewoon zijn.
 
DEEL 2: HET HERKENNEN VAN VERLANGEN (7-10 minuten)
Breng je aandacht nu naar je verlangens. Niet om ze te 
veroordelen, maar om ze te onderzoeken.
Vraag jezelf: "Wat verlang ik in mijn leven op dit moment?"
Laat de antwoorden komen zonder te censureren:
•Misschien verlang je gezondheid, een relatie, financiële 
zekerheid, erkenning, vrede, rust, betekenis.


Kies één verlangen dat sterk voelt. Neem het in je aandacht. 
Voel waar het zich bevindt in je lichaam - misschien een spanning 
in je borst, een leegte in je buik, een druk in je hoofd.
Vraag: "Wat hoop ik dat dit verlangen me geeft?"
Ga dieper. Als je verlangen geld is, wat hoop je dat geld brengt? 
Veiligheid? Vrijheid? Respect? Ga verder: wat zou veiligheid/
vrijheid/respect je geven? Waarschijnlijk: vrede.
Erken: "Wat ik werkelijk verlang is vrede."
Voel het verschil. Het object (geld, relatie, gezondheid) was een 
omweg. Je werkelijke verlangen is vrede.
Stilte-moment (2 minuten): Rust in deze herkenning.
 
DEEL 3: DE VREDE VAN GOD IS AL WAT IK VERLANG (7-10 
minuten)
Herhaal nu de kernzin van Les 205:
"De vrede van God is al wat ik verlang."
Voel de waarheid hiervan. Niet "ook wat ik verlang" of "één van 
de dingen die ik verlang", maar al wat ik verlang.
Elk verlangen dat je hebt gevoeld - naar liefde, naar veiligheid, 
naar betekenis, naar vreugde - is uiteindelijk dit ene verlangen: de 
vrede van God.
Visualisatie:
Stel je voor dat al je verlangens - al die verschillende richtingen 
die je aandacht trekken - zijn als stromen die allemaal naar één 
oceaan stromen. Die oceaan is Gods vrede.
Je hoeft niet langer alle stromen apart te volgen, heen en weer 
rennend. Je kunt direct naar de oceaan gaan.


Herhaal: "De vrede van God is mijn enig doel, het streven van 
heel mijn leven hier, de bestemming die ik zoek, mijn doelstelling, 
mijn functie en mijn leven, zolang ik verblijf waar ik niet thuishoor."
Voel elke laag:
•Enig doel: Geen verdeelde agenda's meer, geen innerlijk 
conflict. Eén doel maakt alles eenvoudig.
•Het streven van mijn leven: Niet doelloos dolen, maar 
een duidelijke richting.
•De bestemming: Niet verdwalen in zijpaden; weten 
waar je naartoe gaat.
•Mijn functie: Wat ik hier doe: vrede ontvangen en delen.
•Mijn leven: Niet iets wat ik doe, maar wie ik ben.
Stilte-moment (3 minuten): Rust in de eenvoud van één doel.
 
DEEL 4: ZUIVERING VAN VERLANGEN (5-7 minuten)
Breng nu specifieke verlangens voor Gods vrede.
Denk aan iets wat je deze week hebt verlangd - misschien iets 
wat je niet kreeg, wat leidde tot teleurstelling of frustratie.
Heroriëntatie:
"Ik dacht dat ik [dit ding] verlangde. Nu herken ik: ik verlangde 
de vrede waarvan ik dacht dat het me die zou geven. Maar Gods vrede 
hangt niet af van dit ding. Gods vrede is onvoorwaardelijk."
Voel de bevrijding. Je hoeft niet langer afhankelijk te zijn van 
externe omstandigheden voor vrede. Vrede is je erfgoed, altijd 
beschikbaar.
Gebed:


"Heilige Geest, ik heb gezocht naar vrede in duizend vormen. Ik 
dacht dat deze relatie, deze baan, dit bezit, deze gezondheid me vrede 
zou geven. Maar nu herinner ik me: alleen de vrede van God kan 
mijn verlangen vervullen. Leer me om direct naar U te komen, in 
plaats van via omwegen. Zuiver mijn verlangen. Maak het eenvoudig, 
helder, gericht op U alleen."
Stilte-moment (2 minuten): Voel hoe verlangen wordt 
gezuiverd en helder wordt.
 
DEEL 5: WAAR IK NIET THUISHOOR (5-7 minuten)
Herhaal: "Zolang ik verblijf waar ik niet thuishoor."
Deze wereld van lichamen, van tijd, van scheiding - het is niet 
je echte thuis. Dit is geen veroordeling, maar een herkenning.
Reflectie:
Denk aan momenten waarop je je "niet thuis" voelde - 
momenten van eenzaamheid, van vervreemding, van "is dit alles?"
Herken nu: dat gevoel is de herinnering. Het is je Zelf dat zegt: 
"Dit is niet waar ik hoor. Ik hoor bij God."
Maar erken ook: zolang je hier bent, heb je een functie. Je 
bent hier niet per ongeluk. Je bent hier om vrede te leren, te 
ontvangen en te delen. Je bent hier als leraar van God.
Visualisatie:
Stel je voor dat je een reiziger bent in een vreemd land. Je weet 
dat het niet je permanente thuis is, maar je bent hier voor een 
doel. Je leert de taal, ontmoet de mensen, deelt wat je hebt. En 
terwijl je dit doet, draag je een klein stukje van je echte thuis met 
je mee: Gods vrede.


Uiteindelijk zal je reis eindigen en keer je terug naar je ware 
thuis. Maar tot die tijd, geniet je van de reis, niet met gehechtheid, 
maar met vreugde.
Stilte-moment (2 minuten): Rust in het besef: ik ben veilig, 
mijn thuis wacht, en intussen heb ik een betekenisvolle functie.
 
DEEL 6: HET VERLANGEN ALS GEBED (7-10 minuten)
Tenslotte, transformeer je verlangen in gebed.
Breng alle verlangens die je voelt - groot en klein, spiritueel en 
materieel - voor Gods vrede.
Gebed:
"God, ik verlang zo veel. Ik verlang liefde, veiligheid, gezondheid, 
betekenis, vreugde. Ik heb gezocht in de wereld, en soms vond ik 
schaduwen van wat ik zocht. Maar nu herken ik: al deze verlangens 
zijn één verlangen. Ik verlang U. Ik verlang Uw vrede.
De vrede van God is al wat ik verlang. Niet als toevoeging aan 
mijn andere wensen, maar als het enige. Want wanneer ik Uw vrede 
heb, heb ik alles. Wanneer ik Uw vrede mis, heb ik niets, zelfs niet als 
ik de hele wereld bezit.
Leer me om direct naar U te komen. Leer me om te herkennen dat 
elk verlangen een vorm is van mijn verlangen naar U. Leer me om 
niet langer om te zwerven, maar thuis te komen in Uw vrede.
Ik open mijn hart. Ik ontvang Uw vrede nu. Niet later, niet na 
bepaalde voorwaarden vervuld zijn, maar nu. Want Uw vrede is mijn 
erfgoed, altijd beschikbaar, altijd wachtend.
Dank U, God, voor de herinnering dat wat ik zoek al in mij is. 
Dank U voor de vrede die alle begrip te boven gaat. Ik rust in U.
Amen."


Diepe stilte (3-5 minuten):
Laat alle woorden los. Rust in de stilte. Voel Gods vrede niet als 
een concept, maar als een aanwezigheid. Het is hier, nu, in deze 
stilte.
Als gedachten opkomen, laat ze voorbijgaan als wolken. Keer 
telkens terug naar de stilte, naar de vrede.
 
AFSLUITING (2 minuten)
Neem drie diepe ademhalingen om terug te keren naar je 
bewustzijn van het lichaam en de ruimte.
Herhaal een laatste keer:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo 
schiep God mij. De vrede van God is al wat ik verlang."
Open je ogen langzaam. Voel hoe de vrede die je in meditatie 
hebt ervaren met je meegaat de dag in.
Herinner jezelf: deze vrede is altijd beschikbaar. Elke keer 
dat je verlangt, kun je herinneren: ik verlang Gods vrede. En 
die vrede is er, wachtend op mijn herkenning.
 
 
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-37.png][image: border-image-37.png]Gebed
God,
de vrede van U is al wat ik verlang.
 
Ik heb gezocht in duizend vormen,
maar vond slechts schaduwen.
Nu herinner ik me:
U bent waarnaar ik altijd heb gezocht.
 
De vrede van U is mijn enig doel,
het streven van mijn leven,
mijn bestemming en mijn functie.
 
Zolang ik verblijf waar ik niet thuishoor,
laat Uw vrede mijn gids zijn,
mijn remedie, mijn licht.
 
Ik ben niet een lichaam.
Ik ben vrij.
Want ik blijf wat ik ben,
zo schiep U mij.
 
In Uw vrede rust ik.
In Uw vrede leef ik.
In Uw vrede ben ik thuis.
Amen.
 


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
1) OCHTENDRITUEEL: HET ENIGE VERLANGEN 
STELLEN (10-15 minuten)
Hoe:
•Zit of sta voor een rustmoment voordat je dag begint.
•Herhaal de centrale affirmatie: "Ik ben niet een lichaam. 
Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
•Voeg de les toe: "Ik verlang de vrede van God. De vrede van 
God is al wat ik verlang."
•Vraag jezelf: "Wat verlang ik vandaag?" Breng alle 
verlangens (zakelijk, relationeel, persoonlijk) naar de 
oppervlakte.
•Heroriënteer elk verlangen: "Wat ik werkelijk verlang is 
vrede. Ik stel Gods vrede als mijn enige doel voor vandaag."
•Visualiseer je dag gevuld met vrede, ongeacht wat er 
gebeurt.
•Intentie: "Vandaag laat ik alle gebeurtenissen dienen aan 
mijn enige doel: de vrede van God te herkennen en delen."
Waarom: Je begint de dag met een duidelijk, enkel doel. Dit 
voorkomt fragmentatie en conflict.
 
 
 
 
 


2) UURLIJKSE HERINNERING: DE VREDE VAN GOD IS 
AL WAT IK VERLANG (elk uur, 30 seconden)
Hoe:
•Stel een alarm of gebruik natuurlijke overgangen (koffie, 
toiletpauze, tussen meetings).
•Pauzeer wat je doet. Adem driemaal diep.
•Herhaal: "De vrede van God is al wat ik verlang."
•Voel even: ben je in vrede op dit moment? Zo niet, wat 
trekt je weg? Heroriënteer naar vrede.
Waarom: Uurlijkse herinneringen trekken je terug uit de 
automatische piloot van het ego. Ze houden het enige doel levend.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


3) GEBRUIK BIJ VERLANGEN/VERSLAVING: HET 
ZUIVEREN VAN VERLANGEN (wanneer verlangen 
opkomt)
Situatie: Je verlangt iets intens: een sigaret, een drankje, 
online shoppen, sociale media scrollen, snoep, controle, erkenning.
Ego-reactie:
•Toegeven (en dan schuldgevoel).
•Of onderdrukken (en dan spanning).
Les 205 reactie:
	Pauzeer. Erken het verlangen zonder oordeel: "Ik voel 

een verlangen."
	Vraag: "Wat hoop ik dat dit me geeft? Vrede? 

Ontspanning? Voldoening?"
	Herken: "Dit verlangen is een vervormde vorm van mijn 

verlangen naar Gods vrede."
	Heroriënteer: "De vrede van God is al wat ik verlang. Laat 

me direct naar die vrede gaan."
	Gebed: "Heilige Geest, vul mijn verlangen met Uw vrede. Ik 

hoef niet deze substitutie; ik kies de werkelijkheid."
	Adem en voel Gods vrede (zelfs als het subtiel is). Laat 

het verlangen oplossen in die vrede.
Resultaat: Soms lost het verlangen op. Soms blijft het, maar 
verliest het zijn urgentie. Je bent niet langer slaaf van het 
verlangen.
 
 


4) GEBRUIK BIJ GEFRAGMENTEERDE DOELEN: 
VEREENVOUDIGING (wanneer overweldigd)
Situatie: Je voelt je overweldigd door alles wat je "moet" doen 
of bereiken. Te veel doelen, te veel verplichtingen.
Ego-reactie: Paniek, uitstellen, of krampachtig harder werken.
Les 205 reactie:
	Stop. Zit neer. Adem.

	Lijst: Schrijf alle dingen op die je denkt te moeten doen/

bereiken.
	Heroriënteer: Schrijf bovenaan de lijst: "MIJN ENIGE 

DOEL: DE VREDE VAN GOD."
	Vraag per item: "Dient dit mijn enige doel? Zo ja, hoe? Zo 

neen, waarom doe ik dit?"
	Elimineer of delegeer wat niet dient aan vrede.

	Herframe wat overblijft: Niet "Ik moet dit doen", maar 

"Dit is een manier om vrede uit te drukken."
Voorbeeld:
•Werk: "Ik werk niet om te overleven (angst), maar om 
vrede te delen via mijn bijdrage."
•Relaties: "Ik investeer in deze relatie niet om 
eenzaamheid te vermijden (angst), maar om liefde en vrede 
te delen."
•Gezondheid: "Ik zorg voor mijn lichaam niet uit angst 
voor ziekte, maar vanuit vrede."
Resultaat: Je agenda wordt kleiner en betekenisvoller.
 


5) GEBRUIK BIJ TELEURSTELLING: HERINNERING 
AAN ONVOORWAARDELIJKE VREDE (wanneer iets niet 
lukt)
Situatie: Je wilde iets bereiken en het is mislukt: een 
sollicitatie afgewezen, een relatie beëindigd, een project mislukt.
Ego-reactie: "Dit is vreselijk! Ik heb gefaald! Mijn geluk is 
voorbij!"
Les 205 reactie:
	Erken de pijn. Het is oké om teleurgesteld te zijn.

	Herken: "Ik dacht dat dit ding me vrede zou geven. 

Daarom doet het verlies pijn."
	Herinnering: "Maar de vrede van God hangt niet af van 

dit ding. Gods vrede is mijn erfgoed, ongeacht deze situatie."
	Gebed: "God, ik verlangde dit omdat ik dacht dat het me 

vrede zou geven. Maar nu herinner ik me: Uw vrede is 
onvoorwaardelijk. Niets in de wereld kan het geven of 
wegnemen. Leer me om mijn vrede in U te vinden, niet in 
omstandigheden."
	Loslaten: Adem uit, laat de teleurstelling los. Niet 

ontkennen, maar niet vasthouden.
	Ontvang vrede nu: Niet wachten tot iets anders komt, 

maar vrede herkennen nu, in deze onvolmaakte situatie.
Resultaat: Vrede wordt onafhankelijk van omstandigheden. Je 
wordt veerkrachtiger.
 
 
 


6) GEBRUIK BIJ VERDEELDE AANDACHT: TERUGKEER 
NAAR HET ENIGE DOEL (meerdere keren per dag)
Situatie: Je bent bezig met iets, maar je geest is verdeeld. Een 
deel van je is aan het werk, een ander deel piekert over een 
conflict, een derde deel plant de avond.
Ego-reactie: Stress, inefficiëntie, vermoeidheid.
Les 205 reactie:
	Herken verdeeldheid: "Mijn geest is gefragmenteerd."

	Herinner het enige doel: "De vrede van God is mijn enig 

doel."
	Vraag: "Wat dient vrede op dit moment?"

•Misschien: volledig aanwezig zijn bij wat je doet.
•Misschien: stoppen en eerst het conflict oplossen 
(via vergeving).
•Misschien: de avond laten voor wat het is tot de 
tijd komt.
	Kies: Doe één ding, vanuit vrede.

	Laat de rest los: Vertrouw dat wat belangrijk is op het 

juiste moment komt.
Resultaat: Meer focus, minder stress, diepere aanwezigheid.
 
 
 
 
 


7) GEBRUIK BIJ OORDEEL OVER ANDEREN: HUN 
VERLANGEN HERKENNEN (wanneer geïrriteerd)
Situatie: Iemand doet iets irritants, egoïstisch, onverstandigs.
Ego-reactie: "Wat een idioot! Waarom doet hij dat?"
Les 205 reactie:
	Pauzeer het oordeel.

	Herken: "Deze persoon verlangt ook vrede. Maar hij zoekt 

het op de verkeerde plek, net zoals ik soms doe."
	Compassie: "Hij denkt dat dit gedrag (controle, 

verdediging, aanval) hem vrede geeft. Hij is verward, niet 
slecht."
	Gebed: "Heilige Geest, help hem te herkennen wat hij 

werkelijk verlangt. En help mij om vrede uit te stralen, zodat 
hij een herinnering ziet."
	Vergeving: "Ik vergeef hem zijn verwarring, zoals ik mijn 

eigen verwarring vergeef. Wij delen hetzelfde verlangen: de 
vrede van God."
Resultaat: Irritatie verdwijnt. De relatie wordt lichter.
 
 
 
 
 
 
 


8) AVONDREFLECTIE: WAAR VOND IK VREDE? (elke 
avond, 10 minuten)
Hoe:
•Zit rustig voor het slapengaan.
•Reflecteer op de dag: "Wanneer voelde ik vrede vandaag?"
•Herinner specifieke momenten: een gesprek, een moment 
in de natuur, een stilte tussen activiteiten.
•Dank God voor die momenten: "Dank U dat U me deze 
glimpen van vrede toonde."
•Reflecteer ook: "Wanneer verloor ik vrede? Wat trok me 
weg?"
•Vergeef jezelf: "Ik vergat even mijn enige doel. Maar nu 
herinner ik me. Morgen begin ik opnieuw."
•Sluit af: "De vrede van God is al wat ik verlang. Ik rust in 
die vrede nu. Goede nacht."
Waarom: Dagelijkse reflectie verdiept leren. Je begint 
patronen te zien: wat vrede brengt, wat vrede verstoort.
 
 
 
 
 
 
 
 


9) VISUALISATIE: VREDE ALS OCEAAN (dagelijks, 5 
minuten)
Hoe:
•Zit comfortabel. Sluit je ogen.
•Visualiseer al je verlangens als rivieren: werk, relaties, 
gezondheid, plezier, betekenis.
•Zie hoe al deze rivieren stromen naar één oceaan: de 
oceaan van Gods vrede.
•Stel je voor dat je jezelf laat drijven in die oceaan. Het 
water is warm, helder, rustig.
•Voel hoe al je verlangens worden vervuld in deze oceaan. 
Je hoeft nergens anders naartoe.
•Herhaal: "De vrede van God is al wat ik verlang. Ik ben 
thuis in deze vrede."
•Blijf 5 minuten in deze visualisatie. Voel de vervulling.
Waarom: Visualisatie maakt abstracte concepten concreet. Het 
helpt je ervaren wat Les 205 leert.
 
 
 
 
 
 
 
 


10) WAAR IK NIET THUISBEHOOR: PERSPECTIEF BIJ 
PROBLEMEN (bij grote zorgen)
Situatie: Een groot probleem: ziekte, financiële crisis, 
relatiebreuk, verlies.
Ego-reactie: "Dit is een catastrofe! Mijn leven is voorbij!"
Les 205 reactie:
	Erken de pijn. Ga niet in ontkenning.

	Perspectief: "Ik verblijf hier waar ik niet thuishoor. Dit 

probleem is echt op het niveau van de wereld, maar het raakt 
mijn ware Zelf niet."
	Herinnering: "Mijn lichaam kan ziek zijn, maar ik ben 

niet het lichaam. Mijn rekening kan leeg zijn, maar mijn 
erfgoed is Gods vrede. Deze relatie kan eindigen, maar mijn 
verbondenheid met God blijft."
	Functie: "Wat is mijn functie in deze situatie? Kan ik vrede 

vinden, zelfs hier? Kan ik vergeving, liefde, leren brengen in 
deze crisis?"
	Gebed: "God, ik begrijp dit niet. Het doet pijn. Maar ik 

vertrouw: dit is tijdelijk. Mijn echte thuis is bij U, en daar is 
vrede. Leer me om zelfs hier Uw vrede te vinden."
	Praktische stappen: Doe wat praktisch nodig is 

(medische zorg, financiële planning, etc.), maar vanuit 
vrede, niet vanuit paniek.
Resultaat: Je raakt niet minder betrokken bij het probleem, 
maar je wordt niet verpletterd door het. Er is ruimte om adem te 
halen.
 
 


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven
Voorbeeld 1: Sarah en de Baan
Situatie: Sarah solliciteert al maanden naar haar droombaan. 
Ze krijgt een gesprek, het gaat goed, en ze is er zeker van dat ze de 
baan krijgt. Een week later: afwijzing.
Ego-reactie: "Dit is niet eerlijk! Ik had die baan nodig! Hoe 
moet ik nu gelukkig worden? Misschien ben ik niet goed genoeg..."
Les 205 reactie:
Sarah zit neer en huilt. Ze laat de teleurstelling toe.
Dan herinnert ze zich Les 205: "Wacht. Waarom wilde ik die 
baan zo graag? Wat dacht ik dat het me zou geven?"
Ze reflecteert: "Ik dacht dat het me veiligheid zou geven 
(financieel), erkenning (eindelijk succesvol!), en voldoening (een 
doel hebben). Maar wat ik eigenlijk zocht was... vrede."
Ze herhaal: "De vrede van God is al wat ik verlang. Ik dacht dat 
deze baan me vrede zou geven, maar Gods vrede hangt niet af van 
een baan. Gods vrede is mijn erfgoed, nu, in deze teleurstellende 
situatie."
Sarah bidt: "God, ik begrijp het niet. Maar ik vertrouw: als deze 
baan niet kwam, dan was het niet de juiste weg naar vrede. Leer me 
om vrede te vinden zonder deze baan. En als er een betere weg is, leid 
me daar naartoe."
Ze laat de baan los. Niet in bitterheid, maar in overgave.
Twee weken later: Een oude bekende belt met een 
onverwachte kans - een baan die beter past bij Sarahs waarden en 
vaardigheden. Ze neemt het aan, niet als redding, maar als een 
geschenk. En ze weet nu: haar vrede hing niet af van deze baan. Ze 
had vrede al gevonden in de overgave.


Voorbeeld 2: David en de Verslaving
Situatie: David worstelt met een alcoholverslaving. Hij heeft 
goede periodes, maar in stressvolle tijden grijpt hij terug naar de 
fles.
Ego-reactie: "Ik heb het weer verpest! Ik ben waardeloos! Ik 
zal nooit vrij zijn!" Of: "Ik heb het verdiend om te drinken; het 
leven is te zwaar."
Les 205 reactie:
David begint Les 205 te oefenen. Wanneer het verlangen naar 
alcohol opkomt, pauzeerst hij.
Hij vraagt: "Wat hoop ik dat alcohol me geeft?"
Antwoord: "Ontspanning. Vergeten. Vrede na de spanning."
Hij herkent: "Ik verlang vrede. Dat is waarom ik drink. Ik zoek 
vrede via alcohol."
Maar hij herinnert zich ook: "Alcohol geeft geen echte vrede. Het 
is een substitutie, een schaduw. Het verdooft de pijn tijdelijk, maar 
maakt het uiteindelijk erger."
Hij herhaal: "De vrede van God is al wat ik verlang. Laat me 
direct naar die vrede gaan, niet via alcohol."
Hij bidt: "Heilige Geest, vul mijn verlangen met Uw vrede. Ik hoef 
alcohol niet; ik kies de werkelijkheid."
Hij zit in stilte. Adem. Voel Gods vrede, zelfs als het subtiel is.
Niet altijd werkt dit perfect. Soms drinkt David toch. Maar 
dan vergeeft hij zichzelf: "Ik vergat mijn enige doel even. Maar Gods 
vrede is nog steeds beschikbaar. Ik probeer opnieuw."
Langzaam wordt de greep van verslaving minder. Niet omdat 
David "sterk" is, maar omdat hij een dieper verlangen heeft 
gevonden: Gods vrede. En die is betrouwbaarder dan alcohol.


Voorbeeld 3: Maria en de Drukte
Situatie: Maria is moeder van drie kinderen, werkt parttime, 
zorgt voor haar zieke moeder. Ze voelt zich constant overweldigd. 
Te veel te doen, te veel mensen die van haar afhangen.
Ego-reactie: "Ik kan dit niet aan! Ik faal als moeder, als 
dochter, als werknemer! Niemand waardeert me!"
Les 205 reactie:
Maria leest Les 205 en wordt geraakt door: "De vrede van God 
is mijn enig doel."
Ze denkt: "Maar ik heb geen tijd voor vrede! Ik moet honderd 
dingen doen!"
Maar ze besluit het te proberen. Ze begint haar dag met 10 
minuten stilte (terwijl de kinderen nog slapen): "God, de vrede van 
U is al wat ik verlang. Vandaag stel ik vrede als mijn enige doel. Laat 
al mijn activiteiten dienen aan dat doel."
Gedurende de dag, wanneer ze zich overweldigd voelt, 
pauzeert ze voor 30 seconden: "De vrede van God is al wat ik 
verlang. Wat dient vrede op dit moment?"
Soms is het antwoord: "Even zitten en ademen." Soms: "Dit 
gesprek met mijn kind is belangrijker dan de afwas." Soms: "Ik 
moet nee zeggen tegen deze extra taak."
Langzaam verandert Maria's ervaring:
•Ze doet misschien minder, maar ze is meer aanwezig bij 
wat ze doet.
•Ze voelt minder schuldgevoel, want ze herinnert zich: 
haar enige doel is vrede, niet perfectie.
•Ze begint vreugde te vinden in eenvoudige momenten: 
haar kind dat lacht, een kopje thee, een zonsondergang.


Ze is nog steeds druk. Maar de drukte voelt anders: niet als 
vijand van vrede, maar als context waarin vrede kan worden 
gevonden.
 
Kernzin uit de les:

"De vrede van God is al wat ik verlang. De vrede van God is mijn enig 
doel, het streven van heel mijn leven hier, de bestemming die ik zoek, 
mijn doelstelling, mijn functie en mijn leven, zolang ik verblijf waar 
ik niet thuis hoor."
 
SAMENVATTING VAN LES 205
Les 205 leert ons dat alle menselijke verlangens uiteindelijk 
één verlangen zijn: het verlangen naar de vrede van God. Alle 
zoektocht in de wereld - naar liefde, succes, gezondheid, plezier - 
is een vervormde zoektocht naar vrede.
De bevrijdende waarheid: We kunnen direct naar vrede gaan, 
in plaats van via omwegen. Door Gods vrede als ons enige doel te 
stellen, wordt ons leven eenvoudig, helder, betekenisvol.
Zolang we verblijven waar we niet thuishoren (de wereld 
van scheiding en lichamen), is onze functie om vrede te leren 
herkennen, ontvangen en delen. Niet later, niet na bepaalde 
voorwaarden zijn vervuld, maar nu.
De vrede van God is niet afhankelijk van omstandigheden. 
Het is ons erfgoed, onze natuurlijke staat, altijd beschikbaar. Het 
vraagt alleen dat we herinneren: dit is al wat ik verlang.
 


 
 
Les 206
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“De verlossing van de wereld hangt af van mij.”
 
 
 
 
 
 
De Gaven Delen
 
De verlossing van de wereld hangt af van mij —
niet van mijn prestaties,
niet van mijn offers,
maar van mijn bereidheid te herinneren.
 
De gaven van God zijn aan mij toevertrouwd.
Niet omdat ik speciaal ben,
niet omdat ik meer verdien,
maar omdat ik Zijn Zoon ben.


 
 
 
 
Ik ben niet de bewaarder die gaven opsluit.
Ik ben de kanaal die ze door laat stromen.
Ik wil ze schenken waar Hij ze heeft bestemd:
overal, aan iedereen, zonder uitzonderingen.
 
Want in het geven ontvang ik.
In het delen wordt ik heel.
In het schenken herinner ik wie ik ben:
niet een lichaam, maar vrij.
 
De wereld wacht niet op een perfecte heilige.
Ze wacht op mij — nu, zoals ik ben,
bereid om licht te laten schijnen,
vergeving te bieden,
liefde uit te stralen.
 
Dit is geen last, maar vreugde.
Dit is geen taak, maar geschenk.
Want wat ik geef, is wat ik ben.
En wat ik ben, is wat God mij schiep.
 
 
 


Uitgebreide commentaar
A.DE CENTRALE UITSPRAAK: "DE VERLOSSING VAN DE 
WERELD HANGT AF VAN MIJ"
Les 206 keert terug naar Les 186, een van de meest uitdagende 
en krachtige lessen in het Werkboek. Deze uitspraak kan bij eerste 
lezing overweldigend, zelfs arrogant klinken. Hoe kan ik - met al 
mijn beperkingen, fouten, onzekerheden - verantwoordelijk zijn 
voor de verlossing van de wereld?
Maar Les 206 leert iets radicaals:
Dit is geen ego-arrogantie, maar Christus-herkenning. Het is 
niet het kleine zelf (het ego) dat deze claim maakt, maar het ware 
Zelf - het Christus-Zelf dat wij allen delen.
Waarom is dit zo belangrijk?
Omdat het ego ons heeft geleerd om afhankelijk te zijn: 
afhankelijk van anderen, van omstandigheden, van autoriteiten. "Ik 
ben maar een klein radertje", zegt het ego, "ik kan niets 
veranderen." Dit klinkt nederig, maar het is eigenlijk een vorm van 
ontwijking van verantwoordelijkheid.
Les 206 doorbreekt deze illusie. Het zegt: jij bent niet 
machteloos. Integendeel, de verlossing van de wereld hangt af van 
jouw keuzes, van jouw vergeving, van jouw bereidheid om de 
gaven van God te delen.
 
B. "DE GAVEN VAN GOD ZIJN AAN MIJ TOEVERTROUWD"
Deze zin introduceert het concept van rentmeesterschap of 
beheer. De gaven van God zijn niet jouw bezit, maar ze zijn wel 
aan jou toevertrouwd. Dit is een subtiel maar cruciaal onderscheid.
Wat zijn deze "gaven van God"?


•Vergeving: De gave om illusies los te laten en waarheid 
te zien.
•Vrede: De gave van innerlijke rust, onafhankelijk van 
omstandigheden.
•Liefde: De gave van onvoorwaardelijke liefde voor alle 
wezens.
•Genezing: De gave om ziekte (scheiding) te vervangen 
door heelheid (eenheid).
•Vreugde: De gave van diepe, onwrikbare blijdschap.
•Licht: De gave van begrip, helderheid, inzicht.
Deze gaven zijn "toevertrouwd" aan je, wat betekent:
1. Je hebt ze ontvangen: Ze zijn al in je, niet als potentie, 
maar als werkelijkheid. Je hoeft ze niet te verdienen of te 
ontwikkelen; ze zijn er.
2. Je bent verantwoordelijk voor hen: Niet als eigenaar, 
maar als kanaal. Je taak is om ze te laten stromen, niet om ze vast 
te houden.
3. Ze zijn niet alleen voor jou: Deze gaven zijn bedoeld om 
gedeeld te worden. Ze vermeerderen door delen, niet door 
oppotten.
4. Er is vertrouwen: God vertrouwt je. Ondanks je 
vergissingen, je twijfels, je angsten - Hij vertrouwt dat je 
uiteindelijk zult kiezen om de gaven te delen.
 
C. "WANT IK BEN ZIJN ZOON"
Dit is de reden waarom de gaven aan jou zijn toevertrouwd: 
niet omdat je iets speciaals hebt gedaan, maar omdat je Gods 
Zoon bent. Dit is je identiteit, je essentie, je geboorterecht.


Het belang van "Zoon"-zijn:
In de cultuur waarin de Bijbel ontstond, was een zoon niet 
slechts een kind, maar een erfgenaam - iemand die het werk van 
de vader voortzet, die de verantwoordelijkheden draagt, die de 
naam van de familie uitdraagt.
Als Zoon van God betekent dit:
1. Identiteitsdeling: Je deelt Gods natuur. Wat God is (Liefde, 
Licht, Vrede), ben jij ook in essentie.
2. Erfgenaamschap: Alles wat van God is, is ook van jou. Niet 
een deel, maar alles.
3. Vertegenwoordiging: Je vertegenwoordigt God in de 
wereld. Niet als afgezant op afstand, maar als uitdrukking van Zijn 
Liefde.
4. Verantwoordelijkheid: Als Zoon heb je de taak om de 
gaven te delen, het licht te laten schijnen, de functie van vergeving 
te vervullen.
Dit is geen ego-inflatie, maar Zelf-herkenning. Het ego claimt 
specialiteit: "Ik ben beter dan anderen." De Cursus leert eenheid: 
"Ik ben Zoon van God, en zo is elke broeder. We delen dezelfde 
identiteit.”
 
D. "EN IK WIL ZIJN GAVEN SCHENKEN WAAR HIJ ZE HEEFT 
BESTEMD"
Deze zin is een wilsbesluit, een keuze. Let op het woord “wil" - 
dit is niet een verplichting opgelegd van buitenaf, maar een vrije 
keuze van binnen uit.
"Waar Hij ze heeft bestemd" betekent:
1. Overal: Er is geen plaats waar Gods gaven niet horen. Elke 
situatie, elke ontmoeting is een kans om te delen.


2. Aan iedereen: Er zijn geen uitzonderingen. Niet alleen aan 
mensen die je aardig vindt, niet alleen aan "goede" mensen, maar 
aan iedereen zonder onderscheid.
3. Op Gods manier: Je deelt niet volgens ego's agenda (om 
indruk te maken, om controle te hebben), maar volgens Gods 
begeleiding. De Heilige Geest toont je waar en hoe.
4. Zonder oordeel: Je beoordeelt niet wie "waardig" is om de 
gaven te ontvangen. Iedereen is waardig, omdat iedereen Zoon van 
God is.
Het proces van schenken:
Stap 1: Herkenning - "Ik heb gaven ontvangen: vergeving, 
vrede, liefde."
Stap 2: Bereidheid - "Ik wil deze gaven delen, niet 
vasthouden."
Stap 3: Begeleiding - "Heilige Geest, leid me. Waar zijn deze 
gaven vandaag nodig?"
Stap 4: Actie - Je spreekt een vriendelijk woord, je biedt 
vergeving, je straalt vrede uit, je luistert met liefde.
Stap 5: Ontvangst - Je merkt dat in het geven, je ontvangt. De 
gaven vermeerderen.
 
E. WAAROM "DE VERLOSSING VAN DE WERELD HANGT AF 
VAN MIJ"?
Dit is misschien de meest uitdagende claim van Les 206. Laten 
we dit ontleden:
Misverstand 1: "Als de verlossing van mij afhangt, dan is het 
mijn schuld als de wereld niet verlost is."


Correctie: Verlossing is niet een toekomstige gebeurtenis die je 
moet bewerkstelligen. Verlossing is al gebeurd op het niveau van 
waarheid. De "wereld" die verlossing nodig heeft, is de wereld van 
illusies in je eigen denken. Door je eigen denken te verlossen (via 
vergeving), verlost je de wereld.
Misverstand 2: "Dit betekent dat ik de hele wereld moet 
redden."
Correctie: Je kunt niemand redden. Alleen de Heilige Geest 
redt. Maar jij bent het instrument waardoor redding zichtbaar 
wordt. Door jouw vergeving, jouw vrede, jouw liefde, wordt Gods 
Liefde tastbaar voor anderen.
Misverstand 3: "Als verlossing van mij afhangt, wat doen 
anderen dan?"
Correctie: Verlossing hangt ook van hen af! Er is maar één 
Zoon van God - het Christus-Zelf dat wij allen delen. Wanneer één 
deel kiest voor vergeving, beïnvloedt dat het geheel. Jouw keuze 
inspireert anderen. Hun keuze inspireert jou. We verlossen elkaar 
door onze gezamenlijke keuze voor liefde.
De diepere waarheid:
"De wereld" is niet buiten je, maar binnen je. De wereld is de 
projectie van je innerlijke staat. Wanneer je angst kiest, zie je een 
angstaanjagende wereld. Wanneer je liefde kiest, zie je een wereld 
vol mogelijkheden voor genezing.
Dus "de verlossing van de wereld hangt af van mij" 
betekent:
•De wereld die ik ervaar, wordt bepaald door mijn 
perceptie.
•Mijn perceptie wordt bepaald door mijn keuze: ego of 
Heilige Geest.


•Door mijn keuze voor vergeving, verander ik mijn wereld.
•En omdat we allemaal één zijn, beïnvloedt mijn 
veranderde perceptie het collectieve bewustzijn.
 
F. DE RELATIE TUSSEN ONTVANGEN EN GEVEN
Les 206 werkt met een fundamenteel principe van de Cursus: 
geven en ontvangen zijn één.
Het ego-systeem:
•Ik heb (bezit).
•Als ik geef, verlies ik.
•Dus moet ik vasthouden, beschermen, sparen.
•Geven is offer.
Het Gods-systeem (Les 206):
•Gaven zijn aan mij toevertrouwd (niet bezit, maar 
kanaal).
•Als ik geef, vermeerder ik.
•Dus is delen vreugde, geen verlies.
•Geven is ontvangen.
Praktisch voorbeeld:
Stel je voor dat je vergeving hebt ontvangen als gave. Het ego 
zegt: "Bewaar het! Misschien heb je het later nodig. Vergeef niet te 
snel; ze verdienen het niet."
Maar Les 206 leert: "Vergeef overvloedig! Hoe meer je vergeeft, 
hoe meer vergeving je ervaart. De gave vermenigvuldigt door 
delen."


Dit geldt voor alle gaven:
•Vrede: Hoe meer je vrede uitstraalt, hoe meer vrede je 
voelt.
•Liefde: Hoe meer je liefhebt, hoe meer geliefd je je voelt.
•Vreugde: Hoe meer vreugde je deelt, hoe vreugdevoller 
je leven.
•Licht: Hoe meer begrip je deelt, hoe helderder je eigen 
begrip.
 
G. "DE VERLOSSING VAN DE WERELD" - WAT IS 
VERLOSSING?
Het woord “verlossing" (of "redding", in sommige vertalingen) 
is geladen met religieuze connotaties. In de Cursus betekent het:
1. Bevrijding van illusies:
Verlossing is niet redding van zonde (want zonde is niet echt in 
de Cursus), maar bevrijding van de overtuiging in scheiding. Het 
is het ontwaken uit de droom.
2. Herkenning van eenheid:
De wereld die "verlossing" nodig heeft, is de wereld van 
scheiding, conflict, angst. Verlossing is de herkenning dat deze 
wereld niet werkelijk is - dat in waarheid alleen eenheid en liefde 
bestaan.
3. Vergeving als middel:
Verlossing gebeurt door vergeving. Elke keer dat je vergeeft, los 
je een stukje van de illusie op. Elke keer dat je liefde kiest boven 
angst, breng je verlossing.
4. Geen toekomstige gebeurtenis:


Verlossing is niet iets wat ooit zal gebeuren (einde der tijden, 
apocalyps). Het gebeurt nu, elke keer dat iemand kiest voor 
waarheid boven illusie.
Dus "de verlossing van de wereld hangt af van mij" 
betekent:
Mijn keuze, nu, in dit moment, in deze situatie - om te vergeven 
of te oordelen, om lief te hebben of te haten - bepaalt of ik 
verlossing ervaar en uitstraal.
 
H. DE PARADOX: NEDERIGHEID EN 
VERANTWOORDELIJKHEID
Les 206 houdt een interessante paradox in stand:
Enerzijds: De gaven zijn niet van mij. Ik ben niet de bron. Ik 
ben alleen kanaal. Dit is nederigheid.
Anderzijds: De verlossing hangt van mij af. Mijn keuzes zijn 
van belang. Dit is stimuleert verantwoordelijkheid en 
zelfredzaamheid.
Hoe kan dit beide waar zijn?
Omdat ware nederigheid niet betekent: "Ik ben niets" (ego-
nederigheid die eigenlijk trots verbergt), maar: "Ik ben niets uit 
mezelf, maar alles in God."
Ik ben niet de bron van licht, maar ik kan kiezen om het 
licht door te laten of te blokkeren.
Analogie:
Denk aan een glazen raam. Het raam creëert geen zonlicht, 
maar het kan het licht doorlaten of blokkeren (als het vuil is). Het 
raam is niet de bron, maar het is wel verantwoordelijk voor wat er 
doorheen schijnt.


Zo ook met jou: je creëert Gods gaven niet, maar je kunt kiezen 
om ze door te laten stromen of te blokkeren. In die zin hangt 
verlossing van je af.
 
I. VEELVOORKOMENDE OBSTAKELS VOOR HET DELEN VAN 
GAVEN
Obstakel 1: "Ik heb niets om te geven"
Ego's leer: Je bent arm, leeg, gebroken. Wat heb jij te geven?
Les 206's antwoord: De gaven van God zijn aan jou 
toevertrouwd. Ze zijn er al. Je hoeft ze niet te verdienen of te 
ontwikkelen. Begin met wat je hebt: een glimlach, een vriendelijk 
woord, een moment van aandacht.
Obstakel 2: "Ik moet eerst perfect zijn voordat ik kan geven"
Ego's leer: Je moet jezelf genezen, verlichten, zuiveren. Dan 
kun je anderen helpen.
Les 206's antwoord: Je geneest door te geven, niet voor je 
geeft. Het is in het delen van de gaven dat je herkent dat je ze 
hebt. Wacht niet op perfectie; begin nu.
Obstakel 3: "Sommige mensen verdienen de gaven niet"
Ego's leer: Die persoon is slecht, gemeen, schuldig. Waarom 
zou ik hem liefde of vergeving geven?
Les 206's antwoord: Gaven gaan niet waar jij wilt, maar waar 
God ze bestemd heeft - en dat is overal, zonder uitzonderingen. 
Vergeving is niet een beloning voor goed gedrag, maar een 
herkenning van waarheid.
Obstakel 4: "Als ik te veel geef, blijft er niets voor mij over"
Ego's leer: Bescherm jezelf. Beperk je geven. Zorg eerst voor 
jezelf.


Les 206's antwoord: Geven is ontvangen. Hoe meer je geeft, 
hoe meer je hebt. Dit is niet ego-logica, maar Gods economie.
Obstakel 5: "Ik ben bang om afgewezen te worden"
Ego's leer: Als ik liefde geef en het wordt afgewezen, ben ik 
een mislukkeling.
Les 206's antwoord: Jouw taak is om te geven, niet om het 
resultaat te controleren. Sommigen zijn nog niet klaar om te 
ontvangen. Dat is oké. Je gave was niet verloren; ze plantte een 
zaad.
 
J. DE PRAKTIJK VAN LES 206: BEWUST 
RENTMEESTERSCHAP
Les 206 vraagt om een fundamentele verschuiving in hoe je je 
leven ziet:
Oud paradigma (ego):
•Mijn leven is van mij.
•Ik doe wat ik wil.
•Ik bescherm mijn belangen.
•Anderen zijn concurrenten of middelen.
Nieuw paradigma (Les 206):
•Mijn leven is toevertrouwd aan mij.
•Ik ben rentmeester van Gods gaven.
•Mijn functie is om te delen waar Hij het bestemd heeft.
•Anderen zijn broeders met wie ik de gaven deel.
Dagelijkse praktijk:


Ochtendritueel: Begin de dag met: "De gaven van God zijn aan 
mij toevertrouwd. Vandaag wil ik ze schenken waar Hij ze heeft 
bestemd. Heilige Geest, leid me."
Gedurende de dag: Bij elke ontmoeting, elke situatie, 
vraag: "Welke gave kan ik hier delen? Vergeving? Vrede? Liefde? 
Geduld?"
Avondritueel: Reflecteer: "Heb ik vandaag de gaven gedeeld? 
Waar hield ik vast? Waar gaf ik vrijelijk?"
De vreugde van rentmeesterschap:
Wanneer je jezelf ziet als rentmeester (kanaal) in plaats van 
eigenaar, verdwijnt de angst voor verlies. Je kunt vrijgevig geven, 
want je weet: de bron is onuitputtelijk. God vult je constant bij.
 
Geleide Meditatie (30-35 MINUTEN): DE GAVEN DELEN
Voorbereiding (2-3 minuten)
Vind een rustige plek. Ga comfortabel zitten, rug recht. Sluit je 
ogen of laat je blik zacht rusten.
Neem drie diepe ademhalingen:
•Inademen: Trek alle spanning uit je lichaam naar 
binnen.
•Uitademen: Laat alle spanning los.
Stel je intentie: "Voor de komende dertig minuten open ik me 
voor de herkenning van mijn verantwoordelijkheid en mijn macht. Ik 
ben Gods Zoon, en aan mij zijn Zijn gaven toevertrouwd."
 
DEEL 1: IK BEN NIET EEN LICHAAM. IK BEN VRIJ (7-10 
minuten)


Begin met de centrale affirmatie. Herhaal langzaam, innerlijk:
"Ik ben niet een lichaam."
Voel hoe je je losmaakt van de identificatie met dit fysieke 
vorm. Het lichaam is hier, maar het ben jij niet.
Merk gedachten op: "Maar ik voel pijn, vermoeidheid, 
beperking." Erken zonder mee te gaan: "Het lichaam voelt dit, 
maar ik - mijn ware Zelf - ben meer."
Herhaal: "Ik ben vrij."
Vrij van angst, vrij van schuld, vrij van de beperkingen van tijd 
en ruimte. Voel die vrijheid als ruimte, als licht.
Herhaal: "Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Wat ben je? Niet je geschiedenis, niet je fouten. Je bent zoals 
God je schiep: zuiver, heilig, vrij, machtig.
Ja, machtig. Niet ego-macht (controle over anderen), maar 
Geest-macht (vermogen om licht te laten schijnen, vergeving te 
bieden, liefde uit te stralen).
Stilte-moment (2 minuten): Rust in deze identiteit.
 
DEEL 2: DE GAVEN VAN GOD HERKENNEN (7-10 minuten)
Breng je aandacht nu naar de gaven die aan jou zijn 
toevertrouwd.
Visualisatie:
Stel je voor dat je in een heilige tempel staat. Voor je is een 
altaar, en op dat altaar liggen geschenken - verpakt in prachtig 
licht.
Deze geschenken zijn van God, en ze zijn voor jou. Niet omdat 
je ze hebt verdiend, maar omdat je Zijn Zoon bent.


Pak het eerste geschenk. Open het. Wat zie je?
•Misschien is het vergeving - een licht dat alle oordelen 
oplost.
•Misschien vrede - een diepe, stille oceaan van rust.
•Misschien liefde - een warm, alomvattend vuur.
•Misschien genezing - een helend balsem voor alle 
wonden.
•Misschien vreugde - een dansend, stralend licht.
Pak elk geschenk, één voor één. Herken: deze gaven zijn van 
mij. Ze zijn aan mij toevertrouwd.
Voel de gaven niet als last, maar als voorrecht. God vertrouwt 
je met Zijn meest kostbare schatten.
Stilte-moment (2 minuten): Voel dankbaarheid voor deze 
gaven.
 
DEEL 3: IK BEN GODS ZOON (5-7 minuten)
Herhaal: "De gaven van God zijn aan mij toevertrouwd, want ik 
ben Zijn Zoon."
Wat betekent het om Zoon van God te zijn?
Reflectie:
•Je bent niet een ongeluk, niet een vergissing, niet een 
zondig wezen dat boete moet doen.
•Je bent gewild, geliefd, bedoeld.
•Je bent Gods uitdrukking in de wereld.
•Je bent erfgenaam van alles wat van God is.


Voel de waardigheid van deze identiteit. Niet arrogantie, maar 
heilige waardigheid.
Stel je voor dat God naar je kijkt - niet met oordeel, maar met 
oneindige liefde en trots. Hij zegt:
"Dit is Mijn Zoon/Dochter, in wie Ik welbehagen heb. Aan hem/
haar vertrouw Ik Mijn gaven toe. Ik weet dat hij/zij ze zal delen, 
want dat is zijn/haar natuur."
Ontvang deze woorden. Laat ze doordringen tot in je diepste 
kern.
Stilte-moment (2 minuten): Rust in je identiteit als Zoon van 
God.
 
DEEL 4: DE VERLOSSING VAN DE WERELD HANGT AF VAN 
MIJ (7-10 minuten)
Herhaal nu de krachtige zin: "De verlossing van de wereld hangt 
af van mij."
Herken de verantwoordelijkheid:
Dit is geen last, maar een herkenning van macht. Je bent niet 
machteloos. Je keuzes zijn van belang. Je vergeving verandert de 
wereld.
Visualisatie:
Stel je voor dat de wereld - al het lijden, alle conflict, alle angst 
- als een donkere wolk voor je hangt.
Het ego zegt: "Kijk hoe groot en overweldigend het is! Wat kun 
jij doen?"
Maar dan herinner je: de gaven van God zijn aan mij 
toevertrouwd.


Je strekt je hand uit. In je hand is licht - het licht van vergeving, 
van liefde, van vrede.
Je laat het licht schijnen in de donkere wolk. En waar het licht 
raakt, lost de duisternis op. Niet met geweld, niet met strijd, maar 
eenvoudig door aanwezigheid.
Je realiseert: ik hoef niet de hele wolk weg te nemen. Ik 
hoef alleen mijn licht te laten schijnen. En terwijl ik dat doe, 
schijnen anderen ook hun licht. En samen verlossen we de 
wereld.
Reflectie:
Denk aan een specifieke situatie in je leven waar genezing 
nodig is:
•Een gebroken relatie
•Een pijnlijke herinnering
•Een angst voor de toekomst
•Een oordeel over iemand
Vraag: "Welke gave kan ik hier brengen?"
Misschien vergeving voor de gebroken relatie. Misschien vrede 
voor de angst. Misschien liefde voor het oordeel.
Visualiseer dat je die gave brengt. Zie hoe de situatie 
transformeert - niet omdat jij het forceert, maar omdat licht 
duisternis oplost.
Stilte-moment (3 minuten): Voel de macht van je keuze.
 
DEEL 5: IK WIL ZIJN GAVEN SCHENKEN WAAR HIJ ZE 
HEEFT BESTEMD (7-10 minuten)
Herhaal: "Ik wil Zijn gaven schenken waar Hij ze heeft bestemd."


Let op het woord "wil". Dit is jouw vrije keuze.
Reflectie:
Breng mensen in gedachten die je vandaag of morgen zult 
ontmoeten:
•Familie, vrienden, collega's
•Misschien ook moeilijke mensen, mensen met wie je 
conflict hebt
•Vreemden die je zult tegenkomen
Voor elk van hen, vraag: "Welke gave heeft deze persoon nodig? 
Wat heeft God mij gevraagd om te delen met hem/haar?"
Visualisatie:
Zie elke persoon voor je staan. Zie hoe hij/zij worstelt, 
verdrietig is, angstig is - ook al laat hij/zij dat niet zien.
Herken: deze persoon is ook Zoon van God. Hij/zij heeft de 
gaven vergeten. Ik ben hier om hem/haar te herinneren.
Uit je hart stroomt licht naar deze persoon. Misschien is het 
vergeving, misschien vrede, misschien eenvoudig liefde.
Je geeft niet met ego (om te imponeren, om te controleren), 
maar met Heilige Geest: zuiver, vrij, zonder verwachtingen.
En terwijl je geeft, voel je hoe de gaven in jou groeien. Geven is 
ontvangen.
Gebed:
"Heilige Geest, leid me. Toon me waar deze gaven vandaag nodig 
zijn. Geef me de moed om te delen, ook als het ongemakkelijk is. Geef 
me de wijsheid om te geven op de juiste manier, op het juiste moment. 
En laat me herinneren: in het geven word ik gevuld."


Stilte-moment (3 minuten): Voel de vreugde van bereidheid 
om te delen.
 
DEEL 6: VERLOSSING DOOR DELEN (5-7 minuten)
Tenslotte, herken de waarheid: door te delen, word ik verlost.
Reflectie:
Het ego dacht dat verlossing kwam door te krijgen: succes, 
liefde, erkenning, bezit.
Maar Les 206 leert: verlossing komt door te geven.
Waarom? Omdat in het geven herken je wie je werkelijk 
bent: niet een arm, behoeftig ego, maar een rijk, overvloedig Zelf, 
een kanaal van Gods gaven.
Elke keer dat je vergeeft, herinner je: ik ben niet het ego dat 
beledigd werd.
Elke keer dat je liefde geeft, herinner je: ik ben niet het lichaam 
dat liefde nodig heeft, maar de Geest die liefde IS.
Elke keer dat je vrede uitstraalt, herinner je: ik ben niet de 
angst, maar de vrede zelf.
Visualisatie:
Zie jezelf aan het einde van een dag waarin je overvloedig hebt 
gedeeld:
•Je hebt vergeven waar oordeel normaal was
•Je hebt liefde gegeven waar angst normaal was
•Je hebt vrede uitgestraald waar conflict normaal was
Je bent misschien lichamelijk vermoeid, maar innerlijk voel je je 
gevuld, compleet, vreugdevol.


[image: fill-image-38.png][image: border-image-38.png]Dit is verlossing: niet ontsnappen uit de wereld, maar de wereld 
transformeren door je aanwezigheid.
Stilte-moment (2 minuten): Rust in de vrede van je functie.
 
Afsluiting (2 minuten)
Neem drie diepe ademhalingen om terug te keren naar je 
bewustzijn van lichaam en ruimte.
Herhaal een laatste keer:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo 
schiep God mij. De verlossing van de wereld hangt af van mij. De 
gaven van God zijn aan mij toevertrouwd, want ik ben Zijn Zoon. En 
ik wil Zijn gaven schenken waar Hij ze heeft bestemd."
Open je ogen langzaam.
Herinner jezelf: Vandaag ben ik een kanaal van Gods gaven. 
Elke ontmoeting is een kans om te delen. Elke situatie is een 
mogelijkheid voor verlossing.
Ga de dag in met vreugde en vertrouwen.
 
Gebed
God, Vader,
de verlossing van de wereld hangt af van mij.
 
Dit is geen last die mij overweldigt,
maar een herkenning van mijn macht.
Ik ben niet machteloos;
mijn keuzes zijn van belang.
 


[image: fill-image-39.png][image: border-image-39.png]De gaven van U zijn aan mij toevertrouwd:
vergeving, vrede, liefde, genezing, vreugde, licht.
Ik heb ze ontvangen, niet omdat ik ze verdiende,
maar omdat ik Uw Zoon ben.
 
Vandaag wil ik deze gaven schenken
waar U ze heeft bestemd:
overal, aan iedereen, zonder uitzonderingen.
 
Leid me, Heilige Geest.
Toon me waar licht nodig is.
Geef me de moed om te delen,
ook als het ego protesteert.
 
Want in het geven ontvang ik.
In het delen word ik heel.
In het schenken herinner ik wie ik ben.
 
Ik ben niet een lichaam.
Ik ben vrij.
Ik ben Uw Zoon,
toevertrouwd met Uw gaven,
bereid om ze te delen.
 
In deze functie vind ik vreugde.
In deze verantwoordelijkheid vind ik vrede.
 
Dank U, God.
 
Amen.


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
1) OCHTENDRITUEEL: BEWUST RENTMEESTERSCHAP 
(10-15 minuten)
Hoe:
•Begin de dag in stilte, voordat je agenda begint.
•Herhaal de centrale affirmatie: "Ik ben niet een lichaam. 
Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
•Voeg Les 206 toe: "De verlossing van de wereld hangt af 
van mij. De gaven van God zijn aan mij toevertrouwd, want ik 
ben Zijn Zoon. Ik wil Zijn gaven schenken waar Hij ze heeft 
bestemd."
•Inventarisatie: Vraag jezelf: "Welke gaven heb ik 
ontvangen?" Maak een korte lijst: vergeving, vrede, liefde, 
geduld, vreugde, begrip.
•Intentie: "Vandaag zie ik mezelf als kanaal van deze 
gaven. Ik geef vrijelijk waar de Heilige Geest me leidt."
•Visualisatie: Zie je dag voor je. Zie jezelf licht uitstralen 
in elke ontmoeting. Voel de vreugde van delen.
Waarom: Je begint de dag met een helder doel: niet overleven 
of succesvol zijn, maar gaven delen.
 
 
 
 
 
 


2) DE "GAVE VAN DE DAG" KIEZEN (ochtendritueel, vervolg)
Hoe:
•Kies één specifieke gave om vandaag bewust te delen.
•Voorbeelden:
•Maandag: Vergeving - "Vandaag vergeef ik 
overvloedig."
•Dinsdag: Vrede - "Vandaag straal ik vrede uit, 
ongeacht omstandigheden."
•Woensdag: Geduld - "Vandaag oefe ik geduld met 
mezelf en anderen."
•Donderdag: Vreugde - "Vandaag deel ik vreugde 
en lach."
•Vrijdag: Luisteren - "Vandaag luister ik met 
volledige aandacht."
•Schrijf de gave op een kaartje of stel een herinnering in je 
telefoon.
•Gedurende de dag, herinner regelmatig: "Vandaag is mijn 
gave [naam gave]."
Waarom: Focus op één gave maakt het concreet en haalbaar. 
Je wordt bewust van kansen om te delen.
 
 
 
 
 


3) UURLIJKSE CHECK-IN: HEB IK GEDEELD? (elk uur, 1 
minuut)
Hoe:
•Stel een uur-alarm of gebruik natuurlijke pauzes.
•Vraag jezelf: "In het afgelopen uur, heb ik de gaven 
gedeeld? Of hield ik vast?"
•Als je deelde: Dank God. Voel de vreugde van geven.
•Als je vasthield: Geen oordeel. Simpelweg herinneren: 
"Het volgende uur is een nieuwe kans."
•Herhaal: "De gaven van God zijn aan mij toevertrouwd. Ik 
wil ze schenken."
Waarom: Regelmatige check-ins houden je bewust en 
voorkomen dat je terugvalt in automatische ego-reacties.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


4) GEBRUIK BIJ CONFLICT: WELKE GAVE HIER? 
(wanneer spanning ontstaat)
Situatie: Je bent in een gesprek of situatie die gespannen 
wordt. Je voelt irritatie, defensiviteit, oordeel opkomen.
Ego-reactie: Aanvallen, verdedigen, of terugtrekken.
Les 206 reactie:
	Pauzeer. Adem drie keer diep.

	Herinner: "De gaven van God zijn aan mij toevertrouwd. 

Welke gave is hier nodig?"
	Vraag innerlijk: "Heilige Geest, wat wilt U dat ik hier 

deel?"
	Mogelijke antwoorden:

•Vergeving: "Deze persoon is verward, niet slecht. 
Ik vergeef zijn/haar aanval."
•Vrede: "Ik laat mijn vrede spreken, niet mijn 
woorden."
•Geduld: "Ik geef tijd en ruimte, in plaats van te 
pushen."
•Luisteren: "Misschien moet ik eerst echt horen 
wat hij/zij zegt."
	Deel de gave - soms met woorden, vaker met 

aanwezigheid.
Resultaat: Conflicten de-escaleren. Zelfs als de ander niet 
verandert, blijf jij in vrede.
 
 


5) DE "MOEILIJKE PERSOON" OEFENING (dagelijks, 5 
minuten)
Hoe:
•Denk aan één persoon met wie je moeite hebt: iemand die 
je irriteert, veroordeelt, of angst inboezemt.
•Erkenning: "Ik heb moeite met deze persoon. Ik oordeel 
hem/haar."
•Herinnering: "Deze persoon is ook Zoon van God. Hij/zij 
heeft de gaven vergeten. Ik ben hier om te herinneren."
•Gebed: "Heilige Geest, welke gave heeft deze persoon 
nodig? Wat wilt U dat ik hem/haar geef?"
•Visualisatie: Zie licht uit je hart stromen naar deze 
persoon. Geen woorden nodig, alleen licht.
•Actie (optioneel): Als je geleid wordt, doe iets 
concreets: een vriendelijk woord, een klein gebaar, of 
simpelweg innerlijke vergeving.
Waarom: "Moeilijke mensen" zijn onze grootste leraren. Door 
hen gaven te geven, groeien we het meest.
 
 
 
 
 
 
 
 


6) HET "VERLOSSINGS-DAGBOEK" (avond, 10 minuten)
Hoe:
•Houd een dagboek bij met de titel: "Hoe ik vandaag de 
wereld verloste."
•Schrijf elke avond:
•Momenten van geven: "Ik vergaf mijn collega. Ik 
straalde vrede uit in de file. Ik luisterde geduldig naar 
mijn kind."
•Momenten van vasthouden: "Ik oordeelde 
iemand. Ik was ongeduldig. Ik koos angst."
•Lessen: "Wat leerde ik vandaag over geven?"
•Dankbaarheid: "Dank U, God, voor de kansen 
om te delen."
•Geen oordeel over "faalsessies". Het dagboek is voor 
leren, niet voor zelfkritiek.
Waarom: Schrijven verdiept bewustzijn. Je begint patronen te 
zien en groei te vieren.
 
 
 
 
 
 
 
 


7) DE "GEHEIME GAVE" PRAKTIJK (willekeurig, meerdere 
keren per dag)
Hoe:
•Geef een gave zonder dat de ontvanger het weet.
•Voorbeelden:
•Innerlijke vergeving: Vergeef iemand zonder het 
hem/haar te vertellen.
•Stille zegening: Zegen een vreemde op straat 
innerlijk: "Moge je vrede vinden."
•Anonieme vriendelijkheid: Betaal iemands 
koffie, laat een vriendelijke notitie achter, help zonder 
credit te eisen.
•Het punt is niet erkenning, maar zuiver geven.
Waarom: Geheime gaven zuiveren het geven van ego-
motivatie. Je geeft puur, zonder verwachting van terugkeer.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


8) GEBRUIK BIJ ANGST: VERVANG DOOR GEVEN 
(wanneer je bang bent)
Situatie: Je voelt angst: voor de toekomst, voor verlies, voor 
mislukking, voor afwijzing.
Ego-reactie: Inkrimpen, vermijden, controleren, piekeren.
Les 206 reactie:
	Erken de angst: "Ik voel angst."

	Herken de bron: "Het ego denkt dat ik iets nodig heb 

(veiligheid, liefde, succes) en dat ik het kan verliezen."
	Heroriënteer: "Maar de gaven van God zijn aan mij 

toevertrouwd. Ik heb al wat ik nodig heb. Mijn functie is niet 
ontvangen, maar geven."
	Actie: In plaats van te focussen op je angst, geef een 

gave aan iemand anders.
•Bang voor financiën? Geef iets weg (tijd, geld, 
aandacht).
•Bang voor eenzaamheid? Bied gezelschap aan 
iemand anders.
•Bang voor mislukking? Deel je kennis met iemand 
die het nodig heeft.
	Paradox: Door te geven, voel je volheid. De angst 

verdwijnt.
Waarom: Angst komt van de perceptie van gebrek. Geven 
bewijst overvloed en lost angst op.
 
 
 


9) DE "LICHAAM-GEEST" HERINNERING (bij lichamelijke 
pijn of ziekte)
Situatie: Je lichaam voelt pijn, ziekte, vermoeidheid.
Ego-reactie: "Ik ben ziek. Ik ben zwak. Ik kan niets."
Les 206 reactie:
	Zorg praktisch voor het lichaam: Medicijnen, rust, 

medische hulp - dit is verstandig.
	Herinner je identiteit: "Ik ben niet een lichaam. Dit 

lichaam is ziek, maar IK ben niet ziek."
	Herken je functie: "Zelfs terwijl dit lichaam herstelt, kan 

ik de gaven delen. Mijn functie hangt niet af van lichamelijke 
conditie."
	Voorbeelden:

•In bed: Bid voor anderen, zend innerlijk licht 
naar mensen die lijden.
•Pijn: Oefen geduld en vrede te midden van 
discomfort - dat is een gave aan jezelf en een 
voorbeeld voor anderen.
•Beperkingen: Deel wijsheid, luister, geef 
aandacht - gaven die geen fysieke kracht vereisen.
	Bevestiging: "Mijn waarde ligt niet in wat mijn lichaam 

kan doen, maar in de gaven die ik deel."
Waarom: Dit voorkomt dat ziekte je gevoel van doel en 
waarde wegneemt.
 
 


10) AVONDRITUEEL: DANKBAARHEID VOOR GEVEN 
(elke avond, 5-10 minuten)
Hoe:
•Zit rustig voor het slapengaan.
•Reflectie: "Welke gaven heb ik vandaag gedeeld?"
•Herinner specifieke momenten, klein of groot:
•Een glimlach naar een vreemde
•Geduld met een irritante situatie
•Vergeving van een oordeel
•Tijd gegeven aan iemand
•Liefde uitgestraald
•Dankbaarheid: Dank God niet voor wat je ontving, maar 
voor wat je mocht geven. "Dank U dat U mij vandaag 
toevertrouwde om Uw gaven te delen. Dank U voor de vreugde 
van geven."
•Vergeving: Als je vasthield, vergeef jezelf: "Ik vergat 
soms, maar morgen is een nieuwe kans."
•Slaap: Sluit af: "Ik rust in de wetenschap dat ik Uw Zoon 
ben, toevertrouwd met Uw gaven. Morgen deel ik opnieuw."
Waarom: Avonddankbaarheid consolideert het leren en vult je 
met vrede voor de nacht.
 
 
 
 


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven
Voorbeeld 1: Thomas en de Verantwoordelijkheid
Situatie: Thomas leest Les 206 en wordt getroffen door: "De 
verlossing van de wereld hangt af van mij." Maar hij voelt zich 
ontzettend inadequaat. Hij denkt: "Ik ben niemand speciaal. Ik heb 
geen speciale gaven. Hoe kan de verlossing van mij afhangen?"
Ego-reactie: "Deze les is voor heiligen, niet voor mij. Ik kan 
maar beter gewoon proberen een goed mens te zijn en de 'grote 
gaven' overlaten aan anderen."
Les 206 reactie:
Thomas mediteert op de les en hoort innerlijk: "De gaven zijn al 
aan je toevertrouwd. Je hoeft ze niet te verdienen. Begin met wat je 
hebt."
Hij vraagt: "Wat heb ik dan?" Hij reflecteert:
•Ik kan luisteren. Echt luisteren, zonder oordeel.
•Ik kan geduldig zijn.
•Ik kan vriendelijk zijn, zelfs naar vreemden.
•Ik kan vergeven, in plaats van wrok vasthouden.
Hij realiseert: dit zijn gaven! Misschien geen spectaculaire 
wonderen, maar wel Gods gaven.
Nieuwe keuze:
Thomas besluit: "Vandaag is mijn gave luisteren. Ik zal echt 
luisteren naar iedereen die ik ontmoet."
Op zijn werk heeft een collega het moeilijk. Normaal zou 
Thomas snel doorlopen ("Ik heb het druk"). Maar vandaag stopt 
hij. Hij luistert. Echt. Hij oordeelt niet, adviseert niet, maar is 
gewoon aanwezig.


De collega zegt later: "Dank je. Ik voelde me gehoord. Dat 
betekent veel."
Thomas voelt iets vreemds: vreugde. Niet omdat hij geprezen 
werd, maar omdat hij iets gaf dat helpt. Hij denkt: "Misschien is dit 
wat Les 206 bedoelt. De verlossing van de wereld hangt niet af van 
grote daden, maar van kleine keuzes om lief te hebben."
 
 
Voorbeeld 2: Elena en de "Onwaardige" Persoon
Situatie: Elena heeft een buurman die ze niet mag. Hij is 
luidruchtig, onbeleefd, en respectloos. Ze vermijdt hem en oordeelt 
hem: "Hij is een egoïst. Hij verdient geen vriendelijkheid."
Les 206 confronteert haar: "Ik wil Zijn gaven schenken waar 
Hij ze heeft bestemd." Elena realiseert: "Waar" betekent overal. 
"Zonder uitzonderingen" betekent ook deze buurman.
Ego-reactie: "Maar hij is zo irritant! Waarom zou ik hem liefde 
geven? Hij leert er toch niets van!"
Les 206 reactie:
Elena mediteert. Ze vraagt: "Heilige Geest, wat wilt U dat ik 
deze man geef?"
Antwoord (innerlijk): "Vrede. Hij is verward en ongelukkig. 
Daarom is hij luid en onbeleefd. Geef hem vrede, niet door woorden, 
maar door je aanwezigheid."
Elena is sceptisch, maar bereid. De volgende keer dat ze de 
buurman tegenkomt, in plaats van weg te kijken en te vluchten, 
maakt ze oogcontact en knikt vriendelijk. Geen grote woorden, 
gewoon een herkenning: "Ik zie je."
Iets vreemds gebeurt:


De buurman, verrast, knikt terug. De volgende dag, wanneer 
Elena afval buitenzet, helpt hij haar zonder gevraagd te zijn. Hij 
mompelt: "Sorry voor het lawaai."
Elena is verbaasd. Niet omdat hij veranderde (dat is zijn 
keuze), maar omdat haar perceptie veranderde. Ze ziet hem nu 
niet als monster, maar als iemand die ook worstelt.
Ze denkt: "Misschien is dit wat verlossing betekent. Niet hem 
veranderen, maar mijn oordeel loslaten. En toen ik losliet, 
veranderde de hele situatie."
 
 
Voorbeeld 3: Maya en de Angst Voor Gebrek
Situatie: Maya worstelt met financiële zorgen. Ze heeft weinig 
geld en is bang om iets weg te geven. Ze denkt: "Ik kan niet geven; 
ik heb zelf niet genoeg!"
Ego-reactie: Vasthouden aan elk cent. Nee zeggen tegen 
liefdadigheid, tegen vrienden die hulp vragen. Angstig en 
gespannen leven.
Les 206 reactie:
Maya leest: "De gaven van God zijn aan mij toevertrouwd." Ze 
denkt: "Welke gaven? Ik heb geen geld!"
Maar ze reflecteert dieper. Gaven zijn niet alleen materieel. Ze 
heeft:
•Tijd
•Vaardigheden (ze kan goed koken)
•Aandacht
•Vriendelijkheid


Ze besluit een experiment: ik ga geven ondanks de angst, en 
zien wat gebeurt.
Acties:
•Ze bakt koekjes en deelt ze met buren (kleine kosten, 
maar een gave van tijd en liefde).
•Ze biedt aan om een vriend te helpen met zijn CV (gave 
van vaardigheden).
•Ze geeft €5 aan een dakloze, ook al heeft ze het "eigenlijk 
niet".
Resultaat:
Iets merkwaardigs gebeurt. Niet magisch, maar subtiel:
•De buurvrouw bedankt haar en geeft haar later groenten 
uit haar tuin (onverwacht!).
•De vriend voor wie ze het CV hielp, verwijst haar naar 
een freelance klus (extra inkomsten).
•Ze voelt zich minder angstig. Niet omdat haar rekening 
groter is, maar omdat ze ervaart dat geven mogelijk is, 
zelfs met weinig.
Maya leert: "De gaven van God zijn niet mijn geld. Het zijn 
vergeving, liefde, vriendelijkheid. En die zijn onuitputtelijk. 
Hoe meer ik geef, hoe rijker ik me voel."
 
Kernzinnen uit de les:
•"De verlossing van de wereld hangt af van mij."
•"De gaven van God zijn aan mij toevertrouwd, want ik ben 
Zijn Zoon."
•"En ik wil Zijn gaven schenken waar Hij ze heeft bestemd."


SAMENVATTING VAN LES 206
Les 206 leert ons een krachtige maar soms uitdagende 
waarheid: de verlossing van de wereld hangt af van mij. Dit is 
geen ego-arrogantie, maar een herkenning van 
verantwoordelijkheid en macht.
Kernpunten:
	De gaven zijn toevertrouwd: God heeft je gaven 

gegeven (vergeving, vrede, liefde, genezing) niet om vast te 
houden, maar om te delen.
	Je bent Zijn Zoon: Niet omdat je perfect bent, maar 

omdat dit je identiteit is. Als Zoon ben je erfgenaam en 
rentmeester.
	Bereidheid om te delen: Je wordt niet gedwongen, 

maar uitgenodigd. "Ik wil" - dit is een vrije keuze.
	Geen uitzonderingen: Waar God de gaven bestemd 

heeft = overal, voor iedereen. Geen oordeel over wie 
"waardig" is.
	Geven is ontvangen: Door te delen herken je dat je de 

gaven hebt. In het geven wordt je gevuld.
	Verlossing door delen: De wereld verandert niet door 

grote daden van "speciale" mensen, maar door duizenden 
kleine keuzes van gewone mensen om lief te hebben in plaats 
van te oordelen.
De oproep van Les 206:
Stop met wachten op anderen om de wereld te redden. Stop 
met jezelf zien als te klein, te gebroken, te onbelangrijk. Jij bent 
Gods Zoon/Dochter, toevertrouwd met Zijn gaven. Begin 
vandaag met delen waar je bent, met wat je hebt.
Dit is geen last, maar vreugde. Dit is geen taak, maar voorrecht.


 
 
Les 207
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf.”
 
 
 
 
 
 
 
 
De Zegen Stroomt
 
Ik zegen de wereld,
want ik zegen mijzelf.
 
Niet twee handelingen,
maar één beweging —
als een rivier die naar de oceaan stroomt
en de oceaan die de rivier vult.


 
Gods zegen straalt mij toe
vanuit mijn hart waar Hij verblijft.
Niet van boven, niet van buiten,
maar van binnen —
de bron die nooit opdroogt.
 
Ik hoef me maar tot Hem te wenden.
Geen lange reis, geen zware taak,
alleen een kleine verschuiving —
van het ego naar het Hart,
van angst naar Liefde.
 
En elk verdriet smelt weg,
als sneeuw in de lentezon,
wanneer ik Zijn grenzeloze Liefde
voor mij aanvaard.
 
Niet verdienen, geen strijd,
alleen aanvaarden
wat altijd al van mij was.
 
Ik ben niet een lichaam.
Ik ben vrij.
Ik ben gezegend,
en in dat besef
zegen ik de wereld.


Uitgebreide commentaar
A. DE CENTRALE UITSPRAAK: "IK ZEGEN DE WERELD, 
WANT IK ZEGEN MIJZELF"
Les 207 keert terug naar Les 187, een les over de fundamentele 
eenheid van geven en ontvangen. Deze uitspraak klinkt paradoxaal 
voor het ego-denken: hoe kan ik de wereld zegenen door mijzelf te 
zegenen? Is dat niet egoïstisch?
Maar Les 207 leert iets revolutionairs:
Er is geen scheiding tussen jou en de wereld. Wat je aan de 
wereld geeft, geef je aan jezelf. Wat je voor jezelf ontvangt, straal 
je uit naar de wereld. Zegenen is niet een eenrichtingsverkeer, 
maar een circulaire beweging waarin geven en ontvangen 
samenvloeien.
Waarom is dit zo belangrijk?
Omdat het ego ons heeft geleerd in tegenstellingen te denken:
•"Als ik voor mezelf zorg, verwaarloos ik anderen."
•"Als ik anderen zegen, offer ik mezelf op."
•"Er is een keuze tussen zelfliefde en naastenliefde."
Les 207 doorbreekt deze valse dichotomie. Het zegt: wanneer 
je jezelf werkelijk zegent (vanuit God, niet vanuit ego), zegen 
je automatisch de wereld. En wanneer je de wereld zegent, 
zegen je jezelf.
 
B. WAT IS EEN ZEGEN?
Het woord “zegenen" heeft diepere betekenis dan een 
oppervlakkige goede wens. In de Cursus betekent zegenen:
1. Herkenning van heiligheid:


Zegenen is het herkennen van de goddelijke natuur in iemand 
of iets. Het is zeggen: "Ik zie voorbij de illusie van scheiding en 
herken het licht in jou."
2. Uitstraling van liefde:
Een zegen is geen formule of ritueel, maar een uitstraling van 
liefde vanuit je hart. Het is de bereidheid om liefde te laten 
stromen, zonder oordeel of voorwaarden.
3. Het tegenovergestelde van veroordelen:
Waar oordeel scheiding creëert en pijn veroorzaakt, herstelt een 
zegen eenheid en brengt vrede. Zegenen is de praktijk van het 
loslaten van grieven.
4. Een gave van vrede:
Wanneer je iemand zegent, geef je hem/haar vrede - niet door 
iets te doen, maar door iets te zijn: een aanwezigheid van liefde 
in plaats van angst.
5. Een herinnering:
Een zegen herinnert de ander (en jezelf) aan zijn/haar ware 
identiteit: niet een zondig, beperkt lichaam, maar een heilig, vrij 
Kind van God.
 
C. "WANT IK ZEGEN MIJZELF" - ZELFZEGENING ALS BASIS
De Cursus legt hier een cruciale volgorde vast: je zegent de 
wereld OMDAT je jezelf zegent. Niet andersom. Dit is niet 
egoïsme, maar wijsheid.
Waarom moet je eerst jezelf zegenen?
1. Je kunt niet geven wat je niet hebt:


Als je jezelf veroordeelt, vol schuldgevoelens en zelfhaat zit, 
kun je geen echte zegen uitstralen. Je zult misschien proberen 
"goed" te zijn, maar het komt vanuit ego (om te compenseren voor 
schuldgevoel), niet vanuit liefde.
2. Zelfveroordeling straalt uit:
Het ego denkt dat het zijn zelfhaat kan verbergen. Maar in 
werkelijkheid straalt het uit. Wanneer je jezelf veroordeelt, 
projecteer je dat oordeel op anderen. Je ziet hun "zonden" als 
bewijs van je eigen rechtschapenheid.
3. Zelfzegening is geen narcisme:
Er is een cruciaal verschil tussen ego-zelfliefde en Geest-
zelfzegening:
•Ego-zelfliefde: "Ik ben beter dan anderen. Ik verdien 
meer. Ik ben speciaal." Dit is gebaseerd op vergelijking en 
scheiding.
•Geest-zelfzegening: "Ik ben zoals God mij schiep: heilig, 
waardig, geliefd - en zo is iedereen." Dit is gebaseerd op 
herkenning van gedeelde identiteit.
4. Je kunt alleen delen wat je hebt aanvaard:
Gods zegen is altijd aanwezig. Maar zolang je weigert deze 
zegen voor jezelf te aanvaarden, kun je hem niet delen. Het is als 
een lamp die bedekt is met een doek: het licht is er, maar het 
schijnt niet.
 
D. "GODS ZEGEN STRAALT MIJ TOE VANUIT MIJN HART 
WAAR HIJ VERBLIJFT"
Deze zin is theologische rijkdom. Laten we elk element 
ontleden:


"Gods zegen straalt mij toe":
Niet "zou kunnen stralen als ik goed ben", maar straalt - 
tegenwoordige tijd, altijd gebeurend. Gods zegen is niet 
voorwaardelijk. Het is een constante, als zonlicht.
"Vanuit mijn hart":
Niet van een externe God in de hemel, maar vanuit je eigen 
hart. Dit is de niet-dualistische leer van de Cursus: God is niet 
gescheiden van je, maar woont in je diepste centrum.
Dit betekent NIET dat jij God bent (in de zin van de 
Schepper), maar dat God in je woont, en je ware Zelf één is met 
Hem. Je hart is de zetel van het Christus-Zelf.
"Waar Hij verblijft":
God woont permanent in je hart. Hij heeft je nooit verlaten. De 
scheiding is een illusie. Op het diepste niveau van je wezen ben je 
nooit gescheiden geweest van God.
De implicatie:
Je hoeft Gods zegen niet te verdienen, niet te zoeken in externe 
bronnen, niet te verkrijgen door rituelen of prestaties. Je hoeft 
alleen maar naar binnen te keren en te herkennen wat er altijd 
al is.
 
E. "IK HOEF ME MAAR TOT HEM TE WENDEN"
Deze zin benadrukt de eenvoud van verlossing. Het ego maakt 
alles gecompliceerd: lange paden, strenge disciplines, zware offers. 
Maar de Cursus zegt: wenden. Dat is alles.
Wat betekent "wenden"?
1. Een keuze:


Wenden is een daad van wil. Op elk moment heb je de keuze: 
keer ik me naar het ego (angst, oordeel, scheiding) of naar God 
(liefde, vergeving, eenheid)?
2. Een innerlijke beweging:
Dit is geen fysieke handeling, geen geografie. Het is een 
verschuiving van aandacht: van de buitenwereld van problemen 
naar de binnenwereld van vrede, van de stem van het ego naar de 
Stem van de Heilige Geest.
3. Geen afstand te overbruggen:
Wenden suggereert dat je al dicht bij God bent. Je hoeft geen 
lange reis te maken. Het is als iemand die naar het oosten kijkt en 
de zonsopgang mist - hij hoeft alleen maar om te draaien naar het 
westen om de zonsondergang te zien. Geen kilometers te lopen, 
alleen een draai.
4. Altijd mogelijk:
Je kunt je te allen tijde tot God wenden. In het midden van een 
crisis, in het midden van een gesprek, in het midden van een 
gedachte. Het vraagt slechts een seconde: "God, ik wend me tot U. 
Laat me Uw Liefde zien.”
 
F. "EN ELK VERDRIET SMELT WEG"
Deze belofte klinkt misschien te mooi om waar te zijn. Smelt 
elk verdriet weg? Echt?
De Cursus belooft niet dat problemen verdwijnen, maar dat 
de perceptie ervan transformeert:
1. Verdriet ontstaat uit verkeerde perceptie:
Verdriet komt niet van gebeurtenissen, maar van hoe je ze 
interpreteert. Je bent verdrietig omdat je denkt dat je iets hebt 


verloren wat essentieel was voor je geluk - en dat je nu zonder dat 
ding ongelukkig moet zijn.
2. Gods Liefde herinterpreteert:
Wanneer je je tot God wendt en Zijn Liefde aanvaardt, zie je de 
situatie anders. Je herkent: "Ik dacht dat ik dit lichaam/deze 
relatie/dit bezit nodig had om gelukkig te zijn. Maar mijn ware 
vreugde komt van God, die ik nooit kan verliezen."
3. Het verdriet "smelt weg":
Het verdwijnt niet met geweld, maar lost op - als ijs in de zon. 
Niet omdat je de pijn ontkent, maar omdat je de oorzaak ervan (de 
overtuiging in scheiding) herkent als vals.
4. Dit is een proces:
Voor sommige verdrieten smelt het direct. Voor anderen is het 
een geleidelijk proces - elke keer dat je je tot God wendt, wordt het 
verdriet iets lichter, tot het uiteindelijk verdwenen is.
Praktisch voorbeeld:
Je rouwt om iemand die gestorven is. Het ego zegt: "Hij/zij is 
weg. Ik ben alleen. Het geluk is voorbij."
Maar wanneer je je tot God wendt, hoor je: "Het lichaam is 
weg, maar de Geest is eeuwig. Jullie verbinding in liefde bestaat 
voort. En ik - God - ben altijd bij je."
Het verdriet om het lichaam blijft misschien, maar het 
existentiële verdriet (de overtuiging dat je alleen en verlaten bent) 
smelt weg.
 
G. "WANNEER IK ZIJN GRENZELOZE LIEFDE VOOR MIJ 
AANVAARD"


Het sleutelwoord hier is "aanvaarden". Gods Liefde is er altijd, 
maar we moeten hem aanvaarden.
Waarom moeten we aanvaarden?
Omdat God ons vrije wil heeft gegeven. Hij dwingt Zijn Liefde 
niet op. Hij biedt haar constant aan, maar wij moeten de keuze 
maken om haar te ontvangen.
Wat blokkeert aanvaarding?
1. Schuldgevoel:
"Ik verdien Gods Liefde niet. Ik heb te veel fouten gemaakt." 
Het ego gebruikt schuld als een blokkade tegen liefde.
2. Onwaardigheid:
"Ik ben te klein, te gebroken, te onbelangrijk voor Gods 
aandacht." Dit is valse nederigheid - eigenlijk een vorm van trots: 
"Mijn zonden zijn zo groot dat zelfs God me niet kan liefhebben."
3. Angst:
"Als ik Gods Liefde echt aanvaard, moet ik mijn ego opgeven. Ik 
moet mijn identity veranderen. Dat is eng." En ja, het is eng voor 
het ego - maar bevrijdend voor de Geest.
4. Ongeloof:
"Gods Liefde klinkt te mooi om waar te zijn. Het is wishful 
thinking." Het ego is cynisch en wantrouwt geschenken.
Hoe aanvaarden?
Stap 1: Herken de blokkade. "Ik voel schuldgevoel/
onwaardigheid/angst. Dat blokkeert me."
Stap 2: Vraag hulp. "Heilige Geest, help me om Gods Liefde te 
aanvaarden."


Stap 3: Open je. Een simpel gebed: "God, ik ontvang Uw 
Liefde nu. Ik laat alle weerstand los."
Stap 4: Voel, ook al is het subtiel. Gods Liefde is niet altijd 
een overweldigende ervaring. Soms is het een zachte vrede, een 
subtiele warmte, een moment van diepe rust.
 
H. DE RELATIE TUSSEN ZEGENEN EN GRENZELOZE LIEFDE
Les 207 maakt een prachtige cirkel:
1. Gods Liefde straalt mij toe vanuit mijn hart.

2. Ik aanvaard deze Liefde.

3. Verdriet smelt weg; ik ervaar vrede.

4. Vanuit die vrede zegen ik mezelf.

5. Vanuit die zelfzegening zegen ik de wereld.

6. In het zegenen van de wereld, ervaar ik Gods Liefde nog 
dieper.
Het is een opwaartse spiraal: hoe meer je Gods Liefde 
aanvaardt, hoe meer je zegent; hoe meer je zegent, hoe meer je 
Gods Liefde ervaart.
 
I. ZEGENEN VERSUS OORDELEN
Om Les 207 volledig te begrijpen, moeten we het contrast zien 
met het tegenovergestelde: oordelen.
Oordelen:
•Creëert scheiding: "Ik ben anders dan jij."
•Gebaseerd op angst: "Als ik jou niet veroordeel, ben ik 
niet veilig."
•Bevestigt ego: "Mijn oordeel bewijst dat ik beter ben."


•Resultaat: schuldgevoel (bewust of onbewust) en verdriet.
Zegenen:
•Herstelt eenheid: "Jij en ik delen dezelfde essentie."
•Gebaseerd op liefde: "Ik zie voorbij je fouten naar je 
heiligheid."
•Bevestigt Christus-Zelf: "Mijn zegen herinnert ons beiden 
wie we zijn."
•Resultaat: vrede en vreugde.
De keuze:
Elk moment biedt een keuze: oordeel ik of zegen ik? Veroordeel 
ik deze persoon/situatie/mezelf, of geef ik een zegen?
 
J. DE PRAKTIJK VAN LES 207: BEWUST ZEGENEN
Les 207 vraagt om een actieve praktijk van zegenen:
Ochtendritueel:
Begin de dag met jezelf te zegenen: "Ik aanvaard Gods Liefde 
voor mij. Ik zegen mezelf. Ik ben heilig, waardig, geliefd. En vanuit 
deze zelfzegening, zegen ik de wereld vandaag."
Gedurende de dag:
•Bij elke ontmoeting: Zegen de persoon die je ontmoet, 
innerlijk: "Ik zegen jou. Ik zie het licht in jou. Ik herken je 
heiligheid."
•Bij moeilijke momenten: Wend je tot God: "Ik wend me 
tot U. Laat Uw Liefde mijn verdriet smelten."
•Bij oordeel: Vervang oordeel door zegen: "Ik oordeelde, 
maar nu kies ik te zegenen."


Avondritueel:
Reflecteer: "Hoe vaak heb ik vandaag gezegend? Hoe vaak heb ik 
veroordeeld? Wanneer voelde ik Gods Liefde? Wanneer blokkeerde ik 
haar?"
 
Geleide Meditatie (30-35 MINUTEN): IK ZEGEN DE WERELD
Voorbereiding (2-3 minuten)
Vind een stille plek. Ga comfortabel zitten, rug recht maar 
ontspannen. Sluit je ogen.
Neem drie diepe ademhalingen:
•Inademen: Voel hoe je hele lichaam vult met lucht.
•Uitademen: Laat alle spanning, alle zorgen, alle 
gedachten los.
Stel je intentie: "Voor de komende dertig minuten open ik mijn 
hart voor Gods Liefde. Ik leer om te zegenen - mezelf en de wereld."
 
DEEL 1: IK BEN NIET EEN LICHAAM. IK BEN VRIJ (7-10 
minuten)
Herhaal de centrale affirmatie, langzaam en met aandacht:
"Ik ben niet een lichaam."
Voel hoe je je losmaakt van identificatie met het fysieke. Het 
lichaam is hier, zittend, ademend, maar het definieert niet wie je 
bent.
Gedachten komen: "Maar ik voel mijn lichaam, de pijn, de 
vermoeidheid, de spanning." Erken ze: "Het lichaam voelt dit. Maar 
ik - mijn ware Zelf - ben meer dan dit lichaam."


Herhaal: "Ik ben vrij."
Vrij van de beperkingen van het lichaam, vrij van de angsten 
van het ego, vrij van schuld en oordeel. Voel die vrijheid als een 
open ruimte, als licht.
Herhaal: "Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Wat ben je? Niet je geschiedenis, niet je fouten, niet je lichaam. 
Je bent zoals God je schiep: heilig, zuiver, geliefd, vrij.
Stilte-moment (2 minuten): Rust in deze waarheid. Geen 
woorden, alleen zijn.
 
DEEL 2: GODS ZEGEN IN MIJN HART HERKENNEN (7-10 
minuten)
Breng nu je aandacht naar je hart - niet het fysieke orgaan, 
maar je geestelijke centrum, de zetel van je ware Zelf.
Visualisatie:
Stel je voor dat diep in je hart een licht brandt. Dit is niet een 
licht dat jij hebt aangestoken, maar een licht dat er altijd al was: 
Gods Liefde, Gods zegen, wonend in je.
Misschien is het licht klein, als een kaars, omdat je het 
jarenlang hebt genegeerd of bedekt met angsten en oordelen. Dat 
is oké. Het is er nog steeds.
Herhaal: "Gods zegen straalt mij toe vanuit mijn hart waar Hij 
verblijft."
Voel hoe dit licht, hoe klein het ook lijkt, constant straalt. Het 
kan niet uitdoven. Het vraagt geen onderhoud, geen prestaties. Het 
is er, altijd.
Reflectie:


Wat blokkeert het licht? Misschien schuldgevoelens, als zware 
gordijnen voor een raam. Misschien oordelen, als muren rondom 
het licht. Misschien angsten, als wolken die de zon verbergen.
Maar het licht zelf is onaangetast. De blokkades zijn illusies - ze 
lijken echt, maar hebben geen substantie.
Intentie:
"Ik wil de blokkades weghalen. Ik wil Gods zegen zien en voelen."
Stel je voor dat elke uitademing een blokkade wegblaast - een 
schuldgevoel, een oordeel, een angst. Langzaam wordt het licht 
helderder, zichtbaarder.
Stilte-moment (3 minuten): Rust in de herkenning van het 
licht in je hart. Voel Gods Liefde, ook al is het subtiel.
 
DEEL 3: IK WEND ME TOT GOD (5-7 minuten)
Herhaal: "Ik hoef me maar tot Hem te wenden."
Wat betekent wenden?
Het is een keuze, een innerlijke beweging. Op dit moment, in 
deze meditatie, kies je om je aandacht te verplaatsen:
•Van de buitenwereld (problemen, taken, zorgen) naar de 
binnenwereld (vrede, licht, liefde).
•Van de stem van het ego (angst, oordeel, schuld) naar de 
Stem van God (liefde, vergeving, vrede).
Gebed:
"God, ik wend me tot U. Ik stop met wegkijken, met afgeleid zijn, 
met vluchten. Ik kijk naar U nu. Ik open mijn hart voor Uw 
aanwezigheid."
Wacht in stilte.


Je hoeft niets te forceren, niets te produceren. Gewoon 
wachten, luisteren, ontvangen. Als gedachten komen ("Dit werkt 
niet", "Ik voel niets", "Ik doe het verkeerd"), laat ze voorbijgaan. 
Blijf gewoon gewend, geopend.
Misschien voel je:
•Een zachte warmte in je hart
•Een subtiele vrede
•Een lichte blijdschap
•Of simpelweg... niets dramatisch, maar een stille 
aanwezigheid
Wat je ook voelt (of niet voelt), vertrouw: God is hier. Zijn 
Liefde straalt toe.
Stilte-moment (3 minuten): Wees gewend tot God, 
luisterend, ontvangend.
 
DEEL 4: ELK VERDRIET SMELT WEG (7-10 minuten)
Herhaal: "Elk verdriet smelt weg wanneer ik Zijn grenzeloze 
Liefde voor mij aanvaard."
Breng een verdriet naar boven:
Denk aan iets wat je momenteel verdrietig, angstig, of 
gefrustreerd maakt. Misschien een verlies, een conflict, een 
teleurstelling, een angst voor de toekomst.
Voel het verdriet. Niet ontkennen, niet wegduwen, maar 
erkennen: "Ja, dit doet pijn."
Vraag:
"Waarom doet dit pijn? Wat denk ik dat ik heb verloren?"


Misschien denk je: "Ik heb liefde verloren", "Ik heb veiligheid 
verloren", "Ik heb betekenis verloren", "Ik heb controle verloren."
Herken de onderliggende overtuiging:
Je denkt dat je geluk afhankelijk was van dit externe ding 
(persoon, situatie, bezit). En nu het weg is, ben je leeg.
Nu, wend je tot God:
"God, ik dacht dat ik dit nodig had om gelukkig te zijn. Maar nu 
herinner ik me: mijn vreugde komt niet van buiten, maar van U. Uw 
Liefde is grenzeloos, onvoorwaardelijk, onherroepelijk. Niets in de 
wereld kan Uw Liefde voor mij wegnemen."
Visualisatie:
Stel je voor dat het verdriet een ijsblok is in je hart. Het voelt 
zwaar, koud, hard.
Nu straalt Gods Liefde - dat warme licht in je hart - op het 
ijsblok. Langzaam begint het ijs te smelten. Eerst druppels, dan 
stromen. Het verdriet wordt lichter, zachter, tot het uiteindelijk 
water wordt dat wegstroomt.
Wat overblijft is vrede - misschien niet euforie, maar een diepe, 
stille rust.
Herinner:
"Het verdriet was gebaseerd op een misverstand. Ik dacht dat mijn 
geluk extern was. Maar mijn ware geluk komt van Gods Liefde, die ik 
nooit kan verliezen."
Stilte-moment (3 minuten): Voel het smelten van verdriet, de 
komst van vrede.
 
DEEL 5: IK ZEGEN MIJZELF (7-10 minuten)


Herhaal: "Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf."
Zelfzegening:
Dit is geen narcisme, geen ego-inflatie. Het is de herkenning 
van je ware waarde in God.
Gebed:
"Ik zegen mezelf. Ik ben zoals God mij schiep: heilig, zuiver, 
waardig, geliefd. Ik vergeef mezelf voor alle vermeende fouten. Ik laat 
alle schuldgevoelens los. Ik aanvaard Gods Liefde voor mij, nu."
Visualisatie:
Stel je voor dat het licht in je hart nu uitbreidt. Het vult je hele 
lichaam - hoofd, armen, benen, elk deel. Je bent gevuld met licht, 
met Gods zegen.
Voel hoe deze zegen elke cel van je lichaam doordringt, elk 
stukje van je geest. Alle duisternis, alle angst, alle schuld lost op in 
dit licht.
Affirmaties:
Herhaal langzaam, voelend wat je zegt:
•"Ik ben gezegend."
•"Ik ben geliefd."
•"Ik ben heilig."
•"Ik ben vrij."
•"Ik ben waardig."
Niet als dingen die je moet worden, maar als feiten die al waar 
zijn.
Stilte-moment (3 minuten): Rust in zelfzegening, in het besef 
van je eigen heiligheid.


DEEL 6: IK ZEGEN DE WERELD (5-7 minuten)
Nu, vanuit de vrede en zelfzegening die je hebt ervaren, breid 
je de zegen uit naar de wereld.
Visualisatie:
Het licht dat je vervult, stroomt nu uit je hart naar buiten, als 
stralen van een zon. Het bereikt iedereen en alles.
Zegen specifieke mensen:
Breng mensen in gedachten - één voor één:
•Geliefden: Familie, vrienden. Zegen hen: "Ik zie het licht 
in jou. Ik herken je heiligheid."
•Neutrale mensen: Collega's, buren, vreemden. Zegen 
hen: "Jij bent ook Kind van God. Ik zegen je."
•Moeilijke mensen: Iemand met wie je conflict hebt, 
iemand die je irriteert. Zegen hem/haar: "Voorbij je gedrag 
zie ik je ware Zelf. Ik zegen de heiligheid in jou."
Zegen situaties:
Breng situaties in gedachten die genezing nodig hebben - in je 
eigen leven, in de wereld:
•Conflicten, oorlogen, lijden
•Ziekte, armoede, onrecht
Zegen hen niet met een toverstokje ("Ik maak het beter"), maar 
met herkenning van waarheid: "Voorbij deze illusies is Gods 
Liefde. Voorbij deze duisternis is licht. Ik zegen de herinnering aan 
waarheid."
Herhaal:


[image: fill-image-40.png][image: border-image-40.png]"Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf. In het zegenen van de 
wereld, ervaar ik Gods Liefde. In het ervaren van Gods Liefde, zegen 
ik nog meer. Het is één beweging, één cirkel van liefde."
Stilte-moment (2 minuten): Voel de vreugde van zegenen, de 
vervulling van delen.
 
Afsluiting (2 minuten)
Neem drie diepe ademhalingen om terug te keren naar gewoon 
bewustzijn.
Herhaal een laatste keer:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo 
schiep God mij. Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf. Gods zegen 
straalt mij toe vanuit mijn hart waar Hij verblijft."
Open je ogen langzaam.
Herinner jezelf: Vandaag ben ik een bron van zegen. Waar ik 
ook ga, wat ik ook doe, ik draag Gods Liefde met me mee en 
deel haar vrijelijk.
 
Gebed
 
God,
Uw zegen straalt mij toe
vanuit mijn hart waar U verblijft.
 
Ik heb zo lang naar buiten gezocht —
naar liefde in relaties,
naar vrede in omstandigheden,
naar vreugde in prestaties.


[image: fill-image-41.png][image: border-image-41.png] 
Maar nu herinner ik me:
alles wat ik zoek, woont in mij,
want U woont in mij.
 
Ik wend me tot U nu.
Ik aanvaard Uw grenzeloze Liefde voor mij.
Ik laat alle blokkades los —
het schuldgevoel, de onwaardigheid, de angst.
 
En wanneer ik Uw Liefde ontvang,
smelt elk verdriet weg.
Niet omdat de omstandigheden veranderen,
maar omdat mijn perceptie heelt.
 
Ik zegen mezelf,
want ik ben zoals U mij schiep:
heilig, zuiver, vrij.
 
En vanuit deze zelfzegening,
zegen ik de wereld.
Ik zie voorbij illusies
naar het licht in elke broeder.
 
Ik zegen de wereld,
want ik zegen mijzelf.
Het zijn niet twee handelingen,
maar één beweging van Uw Liefde.
 
Dank U, God,
voor de herinnering dat ik gezegend ben.
Dank U dat ik Uw zegen mag delen.
 
In dit delen vind ik vreugde.
In deze vreugde vind ik U.
 
Amen.


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
1)OCHTENDRITUEEL: ZELFZEGENING VOOR DE DAG 
BEGINT (10-15 minuten)
Hoe:
•Begin je dag in stilte, voor je aan taken begint.
•Herhaal de centrale affirmatie: "Ik ben niet een lichaam. 
Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
•Zelfzegening: Leg je handen op je hart. Zeg hardop of 
innerlijk: "Ik zegen mezelf. Ik aanvaard Gods Liefde voor mij. 
Ik ben heilig, waardig, geliefd. Vandaag leef ik vanuit deze 
waarheid."
•Visualisatie: Zie licht in je hart dat zich uitbreidt en je 
hele dag vult.
•Intentie: "Vandaag zegen ik iedereen die ik ontmoet. Ik ben 
een bron van Gods Liefde."
Waarom: Je begint de dag geworteld in je ware identiteit, niet 
in ego-angsten of eisen.
 
 
 
 
 
 
 
 


2) DE "WENDEN" PRAKTIJK: TELKENS WANNEER 
VERDRIET OPKOMT (meerdere keren per dag)
Situatie: Je voelt verdriet, angst, frustratie, of pijn opkomen.
Ego-reactie: Wegdrukken, ontkennen, of erin verdrinken.
Les 207 reactie:
	Erken het gevoel: "Ik voel verdriet/angst."

	Pauzeer: Stop wat je doet, adem diep.

	Wend je tot God: "God, ik wend me tot U. Ik hoef alleen 

maar naar U te kijken."
	Gebed: "Laat Uw Liefde mijn verdriet smelten. Ik aanvaard 

Uw grenzeloze Liefde voor mij."
	Wacht: Blijf even in stilte, ontvangend.

	Voel de verschuiving: Misschien subtiel, maar het 

verdriet wordt lichter.
Hoe vaak: Elke keer dat verdriet opkomt. Dit wordt een 
gewoonte: verdriet → wenden → vrede.
 
 
 
 
 
 
 
 


3) DE "ZEGEN IN PLAATS VAN OORDEEL" OEFENING 
(gedurende de dag)
Situatie: Je merkt dat je iemand oordeelt - innerlijk kritiseert, 
veroordeelt, of irriteert.
Ego-reactie: Doorgaan met oordelen, misschien zelfs 
rechtvaardigen: "Maar hij is echt irritant!"
Les 207 reactie:
	Herken het oordeel: "Ik oordeel deze persoon."

	Pauzeer: Stop de gedachtestroom.

	Kies opnieuw: "Ik kies om te zegenen in plaats van te 

oordelen."
	Zegen: Kijk naar de persoon (of breng hem/haar in 

gedachten) en zeg innerlijk: "Ik zegen jou. Ik zie voorbij je 
gedrag naar je heiligheid. Jij bent Kind van God, zoals ik."
	Voel het verschil: Oordeel voelt zwaar, gespannen. 

Zegenen voelt licht, bevrijdend.
Waarom: Elk oordeel dat je vervangt door een zegen, is een 
stap naar vrede.
 
 
 
 
 
 
 
 


4) HET "HART-LICHT" VISUALISATIE (meerdere keren per 
dag, 1 minuut)
Hoe:
•Stel een uur-alarm of gebruik natuurlijke pauzes.
•Leg je hand op je hart.
•Herhaal: "Gods zegen straalt mij toe vanuit mijn hart waar 
Hij verblijft."
•Visualiseer het licht in je hart, stralend, warm.
•Voel hoe dit licht je vult en uitstraalt naar de wereld.
•Duur: 30-60 seconden.
Waarom: Regelmatige herinneringen aan het licht in je hart 
houden je geworteld in Gods Liefde.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


5) DE "MOEILIJKE PERSOON" ZEGEN (dagelijks, 5 
minuten)
Hoe:
•Kies één persoon met wie je moeite hebt.
•Zit in stilte. Breng die persoon in gedachten.
•Erken je gevoel: "Ik vind hem/haar moeilijk. Ik oordeel 
hem/haar."
•Herinner: "Deze persoon is ook Kind van God. Hij/zij heeft 
Gods Liefde vergeten. Ik ben hier om te herinneren."
•Zegen: "Ik zegen jou, [naam]. Ik zie het licht in jou. Ik 
vergeef je gedrag en herken je heiligheid."
•Visualisatie: Zie licht uit je hart stromen naar deze 
persoon, hem/haar omhullend.
•Herhaal dagelijks tot je vrede voelt bij het denken aan 
deze persoon.
Waarom: Moeilijke mensen zijn onze grootste leraren in 
vergeving en zegen.
 
 
 
 
 
 
 
 


6) DE "SPIEGEL" OEFENING: ZELFZEGENING VOOR DE 
SPIEGEL (dagelijks, 2 minuten)
Hoe:
•Sta voor een spiegel (bijvoorbeeld 's ochtends tijdens 
tandenpoetsen).
•Kijk jezelf in de ogen.
•Zeg hardop: "Ik zegen jou, [je naam]. Jij bent Kind van 
God. Jij bent heilig, waardig, geliefd."
•Dit kan ongemakkelijk voelen - dat is oké. Blijf doen.
•Voel hoe de zegen langzaam doorbreekt door lagen van 
zelfkritiek.
Waarom: Direct oogcontact met jezelf maakt zelfzegening 
concreet en krachtig.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


7) DE "ANONIEME ZEGEN" PRAKTIJK (willekeurig, meerdere 
keren per dag)
Hoe:
•Zegen mensen zonder dat ze het weten.
•Voorbeelden:
•Op straat: Zie een voorbijganger en zegen hem/
haar innerlijk.
•In de auto: Zegen andere chauffeurs in de file.
•Online: Zegen iemand wiens post je leest, zelfs 
als je het er niet mee eens bent.
•Thuis: Zegen je huisgenoten innerlijk voor je ze 
groet.
•Formule: Simpelweg: "Ik zegen jou" of "Moge je vrede 
vinden" of "Ik zie het licht in jou."
Waarom: Anonieme zegeningen zuiveren het zegenen van ego-
motivatie (om gewaardeerd te worden).
 
 
 
 
 
 
 
 
 


8) HET "VERDRIETEN-DAGBOEK" (avond, 10 minuten)
Hoe:
•Houd een dagboek bij: "Hoe verdriet vandaag smolt."
•Schrijf elke avond:
•Verdrieten die opkwamen: "Ik voelde angst 
voor...", "Ik was verdrietig over..."
•Momenten van wenden: "Ik wendde me tot God 
toen..."
•Ervaring van smelten: "Het verdriet werd lichter 
doordat..."
•Lessen: "Ik leerde dat verdriet komt van... en 
oplost door..."
•Geen oordeel over jezelf als verdriet niet smolt - het is een 
proces.
Waarom: Schrijven verdiept bewustzijn van hoe wenden naar 
God verdriet transformeert.
 
 
 
 
 
 
 
 


9) DE "GRENZELOZE LIEFDE" MEDITATIE (wekelijks, 20 
minuten)
Hoe:
•Zit in stilte, ogen gesloten.
•Herhaal: "God's Liefde voor mij is grenzeloos."
•Vraag: Wat betekent "grenzeloos"?
•Geen einde: Het stopt nooit, vervaagt niet.
•Geen voorwaarden: Het hangt niet af van mijn 
gedrag.
•Geen beperkingen: Het is geen klein beetje, maar 
oneindig.
•Visualisatie: Stel je voor dat Gods Liefde een oneindige 
oceaan is. Je bent erin, volledig ondergedompeld. Waar je 
ook zwemt, er is meer. Het eindeloze.
•Voel de overvloed: Niet een beetje liefde, niet tijdelijk, 
maar overstromend, eeuwig.
•Affirmatie: "Ik aanvaard deze grenzeloze Liefde. Ik ben 
gevuld tot overvloeiend."
Waarom: Diep mediteren op "grenzeloos" doorbreekt ego's 
overtuiging in schaarste.
 
 
 
 
 


10) AVONDRITUEEL: DANKBAARHEID VOOR 
ZEGENINGEN (elke avond, 5 minuten)
Hoe:
•Zit rustig voor het slapengaan.
•Reflectie: "Hoe heb ik vandaag gezegend?"
•Herinner specifieke momenten:
•"Ik zegende mezelf toen ik schuldgevoel losliet."
•"Ik zegende mijn collega die irritant was."
•"Ik zegende een vreemde op straat."
•Dankbaarheid: Dank God niet alleen voor wat je 
ontving, maar voor wat je mocht geven: "Dank U dat ik 
vandaag Uw Liefde mocht delen door zegeningen."
•Vergeving: Als je vaak oordeelde, vergeef jezelf: "Ik 
vergat soms te zegenen, maar morgen probeer ik opnieuw."
•Slaap: Sluit af: "Ik rust in de wetenschap dat ik gezegend 
ben en dat ik zegen ben. Goede nacht."
Waarom: Avonddankbaarheid verankert de praktijk van 
zegenen en vult je met vrede voor de nacht.
 
 
 
 
 
 
 


Voorbeelden Uit HetDagelijks Leven
Voorbeeld 1: Rachel en de Zelfhaat
Situatie: Rachel worstelt met chronische zelfkritiek. Ze voelt 
zich niet goed genoeg - niet mooi genoeg, niet slim genoeg, niet 
succesvol genoeg. Deze zelfhaat kleurt haar hele leven.
Ego-reactie: "Ik moet harder werken, beter worden, dan zal ik 
mezelf kunnen accepteren."
Les 207 reactie:
Rachel leest: "Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf." Ze 
realiseert: "Ik kan de wereld niet echt zegenen zolang ik mezelf 
veroordeeld. Mijn oordeel over mezelf straalt uit."
Ze besluit de “Spiegel-oefening" te proberen. Elke ochtend 
staat ze voor de spiegel en zegt: "Ik zegen jou, Rachel. Jij bent Kind 
van God."
De eerste dagen: Het voelt vals, ongemakkelijk. Ze wil huilen. 
De zelfkritiek schreeuwt: "Dit is onzin! Je bent niet goed genoeg!"
Maar ze blijft doen. Dag na dag, week na week.
Langzaam: Iets verschuift. De woorden worden zachter, 
waarachtiger. Ze begint te voelen wat ze zegt. Niet voelt alsof ze 
het verdient, maar herkent het als waarheid: "Ik ben Kind van 
God. God houdt niet van me omdat ik perfect ben, maar omdat ik 
Zijn schepping ben."
Effect op anderen:
Terwijl Rachel zichzelf begint te zegenen, merkt ze dat ze ook 
anderen minder oordeelt. Haar kritische blik - eerst naar zichzelf, 
dan naar anderen - wordt zachter. Mensen zeggen: "Je bent 
veranderd. Je bent vriendelijker, rustiger."


Rachel lacht: "Ik zegen mezelf gewoon elke ochtend. En 
blijkbaar verandert dat alles."
 
Voorbeeld 2: David en het Verlies
Situatie: David's vader is overleden. Hij rouwt diep - niet 
alleen om het verlies, maar om alle dingen die onopgelost bleven, 
alle woorden die nooit gezegd werden.
Ego-reactie: "Het is te laat. Ik kan het nooit meer goedmaken. 
Hij is weg en ik ben alleen met schuldgevoel en verdriet."
Les 207 reactie:
David leest: "Elk verdriet smelt weg wanneer ik Zijn grenzeloze 
Liefde voor mij aanvaard." Hij denkt: "Kan dit verdriet echt 
smelten? Het voelt zo groot, zo definitief."
Maar hij probeert de "Wenden" praktijk. Telkens wanneer het 
verdriet overweldigt, pauzeert hij en zegt: "God, ik wend me tot U. 
Ik kan dit niet alleen dragen. Laat Uw Liefde mijn verdriet smelten."
Wat gebeurt:
Niet direct, niet dramatisch, maar geleidelijk voelt David 
verschuivingen:
1. Herkenning van eenheid: Hij realiseert: "Mijn vader's 
lichaam is weg, maar zijn Geest is eeuwig. Onze verbinding in 
liefde bestaat voort, voorbij de fysieke."
2. Vergeving: Hij vergeeft zichzelf voor de onuitgesproken 
woorden. Hij zegt innerlijk tegen zijn vader: "Ik vergeef mezelf voor 
mijn tekortkomingen. En ik zegen jou. Ik zie nu: we waren beiden 
mensen die worstelden om lief te hebben. Maar de liefde was er altijd, 
zelfs onuitgesproken."


3. Vrede: Het verdriet blijft (het lichaam mist hij), maar de 
wanhoop verdwijnt. Er is ruimte om te ademen, om te herinneren 
zonder verpletterd te worden.
David zegt: "Les 207 beloofde niet dat het verdriet verdwijnt. 
Maar het smolt van een ijskoude pijn naar een zachte, warme 
herinnering. Ik kan nu aan mijn vader denken met een glimlach, 
niet alleen met tranen."
 
Voorbeeld 3: Amira en de "Onmogelijke" Collega
Situatie: Amira werkt met een collega, Hassan, die ze 
ondraaglijk vindt. Hij is arrogant, onderbreekt constant, neemt 
credit voor andermans werk. Ze voelt woede en frustratie telkens 
ze met hem moet samenwerken.
Ego-reactie: "Hij is onmogelijk! Ik kan niet met hem werken. 
Ik zal hem vermijden of confronteren."
Les 207 reactie:
Amira leest: "Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf." Ze 
denkt: "Hoe kan ik Hassan zegenen? Hij verdient geen zegen!"
Maar dan herinnert ze zich: "Zegenen betekent niet dat ik zijn 
gedrag goedkeur. Het betekent dat ik voorbij zijn gedrag kijk 
naar zijn essentie."
Ze probeert de "Moeilijke Persoon" zegen. Elke avond, 5 
minuten, visualiseert ze Hassan en zegt: "Ik zegen jou, Hassan. Ik 
zie voorbij je arrogantie naar je onzekerheid. Ik zie voorbij je 
gedrag naar je heiligheid."
De eerste dagen: Ze voelt weerstand. De woorden voelen vals.
Maar ze blijft doen.


Na een week: Iets gebeurt. Ze realiseert: "Hassan is arrogant 
omdat hij angstig is - bang om niet gezien te worden, bang om te 
falen. Zijn gedrag is niet aanval, maar verdediging."
Effect:
De volgende keer dat Hassan ondersbreekt in een meeting, in 
plaats van boos te worden, voelt Amira compassie. Ze denkt: "Hij 
worstelt."
Ze zegt kalm maar stevig: "Hassan, laat me mijn punt afmaken, 
dan wil ik graag horen wat jij te zeggen hebt."
Tot haar verbazing, reageert Hassan anders - hij knikt, 
verontschuldigt zich zelfs licht.
Later: Een collega zegt: "Hoe deed je dat? Hassan luistert 
nooit."
Amira glimlacht: "Ik zegende hem. En blijkbaar voelde hij het."
 
Kernzinnen uit de les:
•"Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf."
•"Gods zegen straalt mij toe vanuit mijn hart waar Hij 
verblijft."
•"Ik hoef me maar tot Hem te wenden en elk verdriet smelt 
weg, wanneer ik Zijn grenzeloze Liefde voor mij aanvaard."
 
SAMENVATTING VAN LES 207
Les 207 leert ons de krachtige eenheid tussen zelfzegening en 
wereldzegening. Dit zijn geen twee aparte handelingen, maar één 
beweging van Gods Liefde.
Kernpunten:


	Zegen jezelf eerst: Je kunt de wereld niet werkelijk 

zegenen vanuit zelfhaat. Zelfzegening is geen egoïsme, maar 
noodzakelijke basis.
	Gods Liefde woont in je: Je hoeft niet naar buiten te 

zoeken. God verblijft in je hart, constant stralend, wachtend 
op herkenning.
	Wenden is eenvoudig: Verlossing vraagt geen complexe 

praktijken. Alleen een keuze: keer je naar God, aanvaard Zijn 
Liefde.
	Verdriet smelt door Liefde: Niet door omstandigheden 

te veranderen, maar door perceptie te helen. Gods Liefde 
transformeert hoe je situaties ziet.
	Zegenen transformeert: Elke keer dat je zegent (jezelf 

of anderen), kies je voor waarheid boven illusie, voor liefde 
boven angst.
	Geven is ontvangen: In het zegenen van de wereld, 

ervaar je Gods Liefde dieper. Het is een opwaartse spiraal van 
vreugde.
 
De oproep van Les 207:
Begin met jezelf te zegenen. Aanvaard Gods grenzeloze Liefde 
voor jou. En vanuit die vervulling, zegen de wereld - niet als taak, 
maar als natuurlijke uitstraling van wie je bent.
Vandaag:
•Wend je tot God telkens verdriet opkomt.
•Zegen jezelf en de wereld.
•Herinner: geven en ontvangen zijn één.
 


 
 
Les 208
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“De vrede van God straalt nu in mij.”
 
 
 
 
 
De Stilte Waar Vrede Woont
 
De vrede van God straalt nu in mij —
niet morgen, niet later,
niet als voorwaarde vervuld is,
maar nu.
 
Ik zal stil zijn.
Niet geforceerd, niet gespannen,
maar als een boom die stopt met worstelen in de wind
en simpelweg staat.
 


En de aarde met mij stil laten zijn.
Niet alleen mijn gedachten,
maar de wereld die ik projecteer —
de chaos, het lawaai, het drama —
alles mag rusten.
 
En in die stilte vinden wij de vrede van God.
Niet door haar te creëren,
niet door haar te verdienen,
maar door haar te herkennen
die er altijd al was.
 
Ze verblijft in mijn hart
dat van God Zelf getuigt.
 
Mijn hart is niet leeg,
niet beschadigd,
niet zoekend.
Het is gevuld met God,
en in dat Goddelijke Hart
woont alle vrede die ik ooit zocht.
 
Ik ben niet een lichaam.
Ik ben vrij.
Ik ben stil.
En in die stilte,
ben ik thuis.


Uitgebreide commentaar
 
A. DE CENTRALE UITSPRAAK: "DE VREDE VAN GOD 
STRAALT NU IN MIJ"
Les 208 keert terug naar Les 188, een les over de 
tegenwoordigheid van vrede. Het sleutelwoord hier is “nu" - niet 
gisteren, niet morgen, maar in dit exacte moment.
Waarom is "nu" zo belangrijk?
Omdat het ego altijd vrede projecteert naar de toekomst of het 
verleden:
•"Ik zal vrede hebben als... (ik slaag, ik genees, ik vind 
liefde, ik word begrepen)"
•"Ik had vrede toen... (ik jonger was, toen die persoon nog 
leefde, voordat dit gebeurde)"
Het ego houdt vrede buiten bereik door het altijd ergens 
anders te plaatsen. Les 208 doorbreekt deze illusie met één 
woord: nu.
"Straalt" (niet "zou kunnen stralen" of "zal stralen"):
Vrede is niet een potentie, niet een belofte, maar een actieve 
werkelijkheid. Op dit moment, terwijl je dit leest, straalt Gods 
vrede in je. De vraag is niet of het er is, maar of je het herkent.
Waarom voelen we de vrede dan niet altijd?
Niet omdat ze afwezig is, maar omdat ons denken zo 
luidruchtig is dat we de zachte straling van vrede niet opmerken. 
Het is als een ster overdag - hij schijnt nog steeds, maar het 
zonlicht overstemt hem. Wanneer de nacht valt (wanneer we stil 
worden), wordt de ster zichtbaar.
 


B. "IK ZAL STIL ZIJN"
Deze zin is een wilsbesluit, een actieve keuze. Stilte is niet iets 
wat "overkomt", maar iets wat je kiest.
Wat betekent "stil zijn" in de Cursus?
1. Mentale stilte:
Niet de afwezigheid van gedachten (dat is bijna onmogelijk), 
maar de afwezigheid van investering in gedachten. Je laat 
gedachten voorbijkomen als wolken - je grijpt ze niet vast, je vecht 
ze niet, je volgt ze niet.
2. Emotionele stilte:
Het loslaten van de constante emotionele turbulentie van het 
ego: angst, woede, verlangen, frustratie. Niet door emoties te 
onderdrukken, maar door te herkennen dat ze gebaseerd zijn op 
illusies.
3. Willen stilleggen:
Het ego wil constant: "Ik wil dit, ik wil dat niet, ik wil dat dit 
verandert." Stilte is het loslaten van al dat willen en simpelweg 
zijn met wat is.
4. Oordeel stilleggen:
Oordeel is lawaai - een constante stroom van evaluaties: "Dit is 
goed, dat is slecht, hij hoort, zij niet." Stilte is het loslaten van 
oordeel en simpelweg waarnemen zonder te labelen.
5. De wil tot stilte:
Let op: “Ik zal stil zijn" - niet "Ik zou willen dat ik stil was" of 
"Misschien word ik stil." Het is een besluit, een commitment. Dit is 
geen passieve hoop, maar actieve keuze.
Waarom is deze keuze nodig?


Omdat het ego niet wil dat je stil bent. Stilte is gevaarlijk voor 
het ego, want in stilte verdwijnt het ego. Het ego overleeft op 
gedachten, emoties, drama, conflict. Stilte is zijn dood.
Dus wanneer je besluit: "Ik zal stil zijn", ben je eigenlijk het ego 
aan het confronteren en zeggen: "Ik kies voor vrede boven jouw 
chaos.”
 
C. "EN DE AARDE MET MIJ STIL LATEN ZIJN"
Dit is een van de meest poëtische en diepzinnige zinnen in het 
Werkboek. Het suggereert dat de wereld die we ervaren een 
projectie is van onze innerlijke staat.
"De aarde" symboliseert:
Niet de fysieke planeet, maar de wereld van percepties, 
gebeurtenissen, relaties - alles wat we "buiten ons" ervaren.
"Met mij stil laten zijn" betekent:
Wanneer jij stil wordt, wordt de wereld die je ervaart ook stil. 
Dit is geen magie, maar perceptie:
Luidruchtige geest → Chaotische wereld:
Wanneer je geest vol is met angst, oordeel, conflict, projecteer 
je dat naar buiten. Je ziet een wereld vol problemen, bedreigingen, 
onrust. Zelfs in objectief vredige momenten vind je iets om over te 
piekeren.
Stille geest → Vredige wereld:
Wanneer je geest stil is, verandert wat je waarneemt. Dezelfde 
situaties worden anders ervaren. Een file is geen ramp, maar een 
moment om adem te halen. Een moeilijk gesprek is geen aanval, 
maar een kans voor begrip.
De "wereld" is niet objectief:


De Cursus leert dat we niet de wereld zien zoals ze is, maar 
zoals wij zijn. Twee mensen kunnen dezelfde situatie heel anders 
ervaren, afhankelijk van hun innerlijke staat.
Dus "de aarde met mij stil laten zijn" is:
•Niet controleren of veranderen van externe 
omstandigheden
•Maar loslaten van de projectie van chaos op die 
omstandigheden
•De wereld haar natuurlijke vrede laten tonen
Een prachtig beeld:
Stel je voor dat je in een kamer staat met een waterspiegel. 
Wanneer je de spiegel aanraakt (actief ingrijpt), rimpelt het water 
en zie je een vervormd beeld. Maar wanneer je stopt met aanraken 
(stil wordt), kalmeert het water en zie je een helder beeld.
Zo ook met de wereld: wanneer we stoppen met projecteren 
(stil worden), wordt de wereld helder.
 
D. "EN IN DIE STILTE VINDEN WIJ DE VREDE VAN GOD"
Let op: niet "creëren we vrede" of "verdienen we vrede", maar 
"vinden we". Vrede is niet iets nieuws dat moet worden gemaakt, 
maar iets dat altijd aanwezig was en nu ontdekt wordt.
"Wij" (niet "ik"):
Deze meervoudsvorm is significant. Het suggereert:
1. Gedeelde ontdekking:
Je bent niet alleen in deze zoektocht. Alle wezens zoeken vrede 
(ook al weten ze het niet). In stilte kom je in contact met deze 
collectieve zoektocht.


2. Eenheid:
"Wij" verwijst naar het ene Zelf dat we allen delen - het 
Christus-Zelf. In stilte verdwijnen de illusies van scheiding en 
herkennen we onze eenheid.
3. Universaliteit:
Vrede is niet "jouw vrede" of "mijn vrede", maar Gods vrede - 
die ons allen toebehoort, die ons allen vult.
"In die stilte":
Vrede wordt niet gevonden in activiteit, in analyse, in zoeken. 
Ze wordt gevonden in stilte. Waarom?
Omdat vrede niet luidruchtig is. Ze is als een zacht gemurmel 
onder het lawaai van het ego. Wanneer het lawaai stopt, wordt het 
gemurmel hoorbaar - en je realiseert dat het er altijd al was.
Analogie:
Stel je voor dat je in een rumoerige stad woont. Je bent gewend 
aan verkeer, sirenes, stemmen. Dan bezoek je een stille plek - een 
bos, een berg. In die stilte hoor je plotseling dingen die er altijd 
waren maar overstemd werden: vogelzang, wind, je eigen hartslag.
Zo ook met vrede: ze was er altijd, maar het lawaai van het ego 
overstemt haar. Stilte maakt haar hoorbaar.
 
E. "ZE VERBLIJFT IN MIJN HART DAT VAN GOD ZELF 
GETUIGT"
Dit is de climax van Les 208, de ultieme waarheid die alle 
voorafgaande zinnen onderbouwt.
"Ze verblijft" (niet "ze bezoekt" of "ze komt soms"):


Vrede woont permanent in je hart. Dit is haar vaste 
verblijfplaats. Ze is geen bezoeker, geen tijdelijke gast. Ze is thuis 
in je.
"In mijn hart":
Niet in je hoofd (het denken), niet in de wereld 
(omstandigheden), maar in je hart - het diepste centrum van je 
wezen, de zetel van je ware Zelf.
Het hart in de Cursus is:
•De verblijfplaats van God
•Het centrum van liefde
•De bron van waarheid
•De plaats waar Christus woont
Letterlijk: het hart is het innerlijke altaar waar God en 
mens ontmoeten.
"Dat van God Zelf getuigt":
Je hart is niet leeg, niet duister, niet zondig (zoals het ego 
claimt). Je hart is vol van God. Het getuigt - het spreekt, het 
verklaart, het toont - de aanwezigheid van God.
Wat betekent "getuigen"?
1. Levend bewijs:
Je hart is levend bewijs dat God bestaat, niet als abstract 
concept, maar als levende aanwezigheid. Je hoeft niet naar 
theologische argumenten te zoeken; je hoeft alleen maar naar 
binnen te keren.
2. Constante herinnering:


Je hart herinnert je constant aan wie je werkelijk bent: niet een 
gescheiden ego, maar één met God. Zelfs wanneer je het vergeet 
op mentaal niveau, weet je hart het.
3. Bron van waarheid:
Wanneer je twijfelt, verward bent, niet weet wat waar is, kun je 
naar je hart keren. Daar, in de stilte, spreekt Gods waarheid.
De cirkel is compleet:
•De vrede van God straalt in je.
•Je wordt stil.
•De wereld wordt stil.
•In die stilte vind je vrede.
•En je herkent: deze vrede was er altijd al, wonend in je 
hart, getuigend van God.
 
F. DE RELATIE TUSSEN VREDE EN STILTE
Les 208 maakt duidelijk dat vrede en stilte onlosmakelijk 
verbonden zijn, maar niet identiek:
Stilte is het middel; vrede is het doel.
Of beter: stilte is de ruimte waarin vrede wordt herkend.
Waarom kan vrede niet worden gevonden in lawaai?
Omdat lawaai (mentaal, emotioneel, fysiek) een symptoom is 
van het ego. Het ego creëert lawaai om vrede te overstemmen. 
Zolang er lawaai is, kijken we naar het ego; wanneer er stilte is, 
kijken we naar God.
Maar stilte is niet hetzelfde als vrede:


Je kunt stil zijn en nog steeds geen vrede voelen - bijvoorbeeld 
in een stilte vol spanning, vol onderdrukking. Dat is geen echte 
stilte, maar een stilte van controle.
Echte stilte is:
•Overgave (niet controle)
•Openheid (niet rigiditeit)
•Ontvangend (niet afwachtend)
•Ruimte (niet leegte)
En in die echte stilte, wordt vrede niet alleen mogelijk, 
maar onvermijdelijk.
 
G. HET HART ALS ALTAAR
Les 208 introduceert een diepgaand theologisch concept: het 
hart als de plaats waar God verblijft.
Dit is radicaal in contrast met traditionele religieuze ideeën van 
een externe God in de hemel. De Cursus leert niet-dualiteit: God 
woont in je, niet ver weg.
Dit betekent NIET dat jij God bent (in de zin van de 
Schepper), maar dat God in jou woont en dat je ware Zelf 
(Christus-Zelf) één is met God.
Het hart als altaar suggereert:
1. Heiligheid:
Je hart is niet profaan, niet minderwaardig, niet zondig. Het is 
heilig - een plaats waar het Goddelijke woont.
2. Bestemming:
Het hart is de bestemming van je spirituele zoektocht. Je hoeft 
niet naar externe plaatsen te reizen, niet naar goeroes of kerken 


(hoewel die kunnen helpen). Uiteindelijk moet je naar binnen, 
naar je eigen hart.
3. Directe toegang:
Je hoeft geen tussenpersoon (priester, heilige, engel). Je hebt 
directe toegang tot God, simpelweg door je hart te openen.
4. Constante aanwezigheid:
Altaren zijn plaatsen waar het Goddelijke geëerd wordt, waar 
gebeden worden gezonden. Maar in de Cursus is je hart een altaar 
waar God al aanwezig is, wachtend op jouw herkenning.
 
H. DE PARADOX VAN ACTIEVE STILTE
Les 208 houdt een interessante paradox in stand: "Ik zal stil 
zijn" - dit is een actieve keuze voor passieve ontvangst.
Het ego denkt:
"Stilte is niets doen, is zwakte, is passiviteit."
Maar de Cursus leert:
Stilte kiezen is een van de moeilijkste, krachtigste dingen die je 
kunt doen. Het vraagt moed, discipline, vertrouwen.
Waarom is stilte moeilijk?
1. Angst voor leegte:
Het ego is bang dat als het lawaai stopt, er niets overblijft. Maar 
de waarheid is: wanneer het lawaai stopt, wordt 
de volheid zichtbaar.
2. Verslaving aan drama:
We zijn verslaafd aan het lawaai van het ego - de angsten, de 
opwinding, het conflict. Het voelt "levendig". Stilte voelt saai in 


vergelijking. Maar dit is zoals een verslaafde die rust saai vindt en 
adrenaline nodig heeft.
3. Controleverlies:
Stilte betekent overgave van controle. Het ego wil alles 
controleren. Stilte zegt: "Ik laat los." Dat is eng voor het ego.
4. Confrontatie met waarheid:
In stilte kunnen we niet langer vluchten van onszelf. We komen 
face-to-face met wat we hebben verdrongen: angsten, grieven, 
schuldgevoelens. Maar ook met de waarheid: we zijn geliefd, vrij, 
één met God.
Dus stilte kiezen is:
Niet passief wegzinken, maar actief confronteren van het ego 
en kiezen voor God.
 
I. VREDE ALS STRALING
Het woord “straalt" is beeldend en belangrijk. Vrede wordt niet 
beschreven als iets statisch, maar als iets dynamisch, stralend, 
bewegend.
Wat betekent "stralen"?
1. Licht-metafoor:
Straling suggereert licht. Vrede is niet donker, zwaar, of saai - 
het is licht, helder, warm. Het verlicht van binnenuit.
2. Natuurlijk en moeiteloos:
De zon hoeft geen moeite te doen om te stralen; het is haar 
natuur. Zo ook met Gods vrede: ze straalt natuurlijk, zonder 
inspanning. Je hoeft haar niet te forceren.
3. Alomvattend:


Straling gaat in alle richtingen. Gods vrede straalt niet alleen 
naar één deel van je leven, maar door je hele wezen - gedachten, 
emoties, percepties, relaties.
4. Transformerend:
Wanneer licht straalt in duisternis, verdrijft het de duisternis 
niet met geweld - de duisternis lost simpelweg op. Zo ook met 
vrede: ze verdrijft angst niet door strijd, maar door aanwezigheid.
 
J. DE PRAKTIJK VAN LES 208: LEVEN VANUIT STILTE
Les 208 nodigt uit tot een fundamentele levensstijl: leven 
vanuit stilte in plaats van vanuit lawaai.
Dit betekent niet:
•Fysiek stil worden (hoewel dat kan helpen)
•De wereld verlaten of monnik worden
•Stoppen met werken of relaties
Dit betekent wel:
•Een innerlijk centrum van stilte cultiveren
•Vanuit dat centrum handelen
•Regelmatig terugkeren naar die stilte
Praktisch:
Ochtend: Begin de dag met stilte voor activiteit.

Gedurende de dag: Pauzeer regelmatig om terug te keren naar 
stilte.

Avond: Eindig de dag in stilte, niet in lawaai.
Het resultaat:


Je handelt nog steeds, je spreekt nog steeds, je leeft nog steeds - 
maar vanuit een ander centrum. Niet vanuit ego-lawaai, maar 
vanuit Geest-stilte.
En in dat leven vanuit stilte, straalt Gods vrede door alles wat 
je doet.
 
Geleide Meditatie (30-35 MINUTEN): DE VREDE DIE 
STRAALT
Voorbereiding (2-3 minuten)
Vind een stille plek waar je ongestoord kunt zijn. Schakel alle 
apparaten uit. Sluit deuren. Creëer een ruimte van fysieke stilte als 
voorbereiding op innerlijke stilte.
Ga comfortabel zitten, rug recht maar niet stijf. Sluit je ogen 
zachtjes.
Neem drie diepe, bewuste ademhalingen:
•Inademen: Vul je longen volledig.
•Uitademen: Laat alle spanning, alle gedachten, alle 
zorgen uitvloeien.
Stel je intentie: "Voor de komende dertig minuten kies ik voor 
stilte. Ik open me voor de vrede van God die nu in mij straalt."
 
DEEL 1: IK BEN NIET EEN LICHAAM. IK BEN VRIJ (7-10 
minuten)
Begin met de vertrouwde affirmatie. Herhaal langzaam, met 
volledige aandacht bij elk woord:
"Ik ben niet een lichaam."


Voel hoe deze woorden je losmaken van fysieke identificatie. 
Het lichaam zit hier, maar jij - je ware Zelf - bent meer.
Gedachten komen misschien: "Maar ik voel mijn lichaam, de 
stijfheid, de vermoeidheid." Erken ze zonder erin mee te gaan: "Het 
lichaam voelt dit. Maar ik ben niet het lichaam."
Herhaal: "Ik ben vrij."
Wat betekent vrijheid? Vrij van angst, vrij van het verleden, vrij 
van schuld, vrij van de eisen van het ego. Voel die vrijheid als een 
open ruimte, als lucht, als licht.
Herhaal: "Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Ongeacht wat er gebeurd is, ongeacht wat je hebt gedaan of 
nagelaten, je blijft zoals God je schiep: zuiver, heilig, vrij, 
geliefd, één met Hem.
Stilte-moment (2 minuten):
Laat alle woorden los. Rust in deze waarheid. Geen analyse, 
geen interpretatie, gewoon zijn.
 
DEEL 2: IK ZAL STIL ZIJN (7-10 minuten)
Herhaal nu de centrale zin van Les 208:
"Ik zal stil zijn."
Dit is geen wens ("Ik zou graag stil willen zijn"), maar een 
besluit. Je kiest nu, actief, voor stilte.
Wat betekent dit?
Mentale stilte:
Gedachten komen - dat is natuurlijk. Maar je grijpt ze niet vast. 
Stel je voor dat gedachten wolken zijn die voorbijdrijven aan de 
hemel van je bewustzijn. Je bent de hemel, niet de wolken.


Wanneer je merkt dat je een gedachte volgt, herinner 
zachtjes: "Ik kies voor stilte" en laat de gedachte gaan.
Emotionele stilte:
Misschien voelen emoties - frustratie, ongeduld, zelfs vrede. 
Ook deze zijn golven op de oceaan van je wezen. Laat ze komen en 
gaan zonder erin vast te bijten.
Het willen stilleggen:
Het ego wil dat deze meditatie "goed" gaat, wil een ervaring, 
wil resultaat. Herken dat willen en laat het los. Geen 
verwachtingen, alleen aanwezigheid.
Gebed:
"God, ik kies nu voor stilte. Ik leg alle lawaai van het ego neer - de 
angsten, de oordelen, de verlangens. Ik rust in U."
Diepe stilte (4-5 minuten):
Geen woorden meer. Geen instructies. Alleen zijn. Als je 
afdwaalt, kom je zachtjes terug naar de stilte, naar je ademhaling, 
naar het nu.
 
DEEL 3: DE AARDE MET MIJ STIL LATEN ZIJN (5-7 minuten)
Herhaal: "En de aarde met mij stil laten zijn."
Herken je projecties:
De "aarde" is de wereld van je percepties - alle mensen, 
situaties, problemen die je "buiten" jezelf ervaart. Maar deze 
wereld is een projectie van je innerlijke staat.
Breng in gedachten iets wat je momenteel als "problematisch" 
ervaart:
•Een conflict met iemand


•Een zorgsituatie
•Een angst voor de toekomst
•Een frustratie met omstandigheden
Herken het lawaai:
Merk op hoe je geest lawaai creëert rondom deze situatie: 
analyses, oordelen, scenario's, angsten. Dit lawaai is het 
probleem, niet de situatie zelf.
Laat de aarde stil zijn:
Nu, in plaats van te blijven worstelen met de situatie, kies 
je: "Ik laat dit stil zijn. Ik projecteer geen chaos meer op deze 
situatie."
Stel je voor dat je stopt met het aanraken van de waterspiegel. 
De rimpels kalmen. Het water wordt helder. De situatie wordt 
gezien zonder de vervorming van ego-projectie.
Dit betekent niet:
Dat het probleem verdwijnt of dat je niets hoeft te doen. Het 
betekent dat je het probleem helder ziet, zonder ego-lawaai, en 
vanuit die helderheid kun je wijs handelen.
Visualisatie:
Zie de situatie voor je. Maar nu omgeven door stilte. Geen 
lawaai van angst, geen lawaai van oordeel. Gewoon de situatie, 
rustig, helder. En misschien zie je nu dingen die je niet zag in het 
lawaai - mogelijkheden, begrip, vrede.
Stilte-moment (2 minuten):
Laat de aarde stil zijn met jou. Voel hoe de wereld die je ervaart 
lichter wordt, helderder, vrediger.
 


DEEL 4: EN IN DIE STILTE VINDEN WIJ DE VREDE VAN GOD 
(7-10 minuten)
Herhaal: "En in die stilte vinden wij de vrede van God."
"Vinden" suggereert zoeken, maar geen moeizaam zoeken:
Het is als zoeken naar je bril terwijl je hem op je hoofd hebt. De 
vrede is er al; je hoeft alleen maar te herkennen.
Waar vind je vrede?
Niet in de gedachten (die zijn stil geworden). Niet in emoties 
(die zijn gekalmeerd). Maar in de ruimte die overblijft wanneer 
lawaai stopt.
Deze ruimte is niet leeg:
Het ego vreest dat stilte leegte is. Maar de waarheid is: stilte 
is volheid. Wanneer het lawaai stopt, herken je wat er altijd onder 
lag: vrede.
Hoe "voelt" vrede?
Voor iedereen anders, maar gemeenschappelijke ervaringen:
•Een zachte warmte in je borst of hart
•Een diepe rust, alsof je eindelijk mag uitrusten
•Een subtiele vreugde, niet opgewonden, maar stil blij
•Een gevoel van thuiskomen, alsof je ergens bent waar je 
hoort
•Of misschien simpelweg… niets dramatisch, maar een 
afwezigheid van onrust
Wat vrede ook is voor jou, vertrouw: ze is hier.
Gebed:


"God, in deze stilte herken ik Uw vrede. Ze is niet luidruchtig, niet 
dramatisch, maar zij is hier - zacht, constant, waarachtig. Ik ontvang 
haar nu."
Diepe stilte met vrede (4-5 minuten):
Rust in de vrede. Geen inspanning om haar vast te houden of te 
versterken. Gewoon zijn met haar, zoals je zou zijn met een geliefd 
iemand - gewoon aanwezig, samen.
Als de geest begint te analyseren ("Is dit echte vrede?" "Doe ik 
het goed?"), herinner zachtjes: dit analyseren is lawaai. Terug naar 
stilte.
 
DEEL 5: ZE VERBLIJFT IN MIJN HART DAT VAN GOD ZELF 
GETUIGT (7-10 minuten)
Herhaal: "De vrede van God verblijft in mijn hart dat van God 
Zelf getuigt."
Breng nu je aandacht specifiek naar je hart - niet het fysieke 
orgaan, maar je spirituele centrum, het diepste punt van je 
wezen.
Visualisatie:
Stel je voor dat je innerlijk afdaalt, als het ware, naar je hart. Je 
passeert lagen:
•De oppervlakte: dagelijkse gedachten, zorgen, plannen
•Dieper: emoties, herinneringen, verlangens
•Nog dieper: angsten, oordelen, schuldgevoelens
Maar je blijft afdalen, voorbij al deze lagen, tot je het centrum 
bereikt: je hart.
Het Hart als Altaar:


Hier, in dit diepste centrum, is een heilige ruimte - een altaar. 
En op dit altaar brandt een licht, een vlam die nooit uitdooft: de 
aanwezigheid van God.
Dit licht is niet iets wat je hebt aangestoken. Het was er al toen 
je geboren werd. Het was er voor je lichaam bestond. Het zal er 
zijn wanneer je lichaam verdwijnt. Het is eeuwig, want het is God 
Zelf.
Het Hart getuigt:
Je hart spreekt. Niet met woorden, maar met zijn, met 
aanwezigheid. Het getuigt van Gods Liefde, Gods waarheid, Gods 
vrede.
Luister naar wat je hart getuigt. Misschien hoor je (niet met 
oren, maar met innerlijk weten):
•"Je bent geliefd"
•"Je bent veilig"
•"Je bent thuis"
•"Je bent nooit alleen"
•"Ik ben hier"
De vrede woont hier:
De vrede die je zocht in de wereld, in relaties, in prestaties - ze 
woonde altijd al in je hart. Je hoefde nergens heen; je hoefde 
alleen maar naar huis te komen, naar binnen.
Gebed:
"God, ik herken nu: U woont in mij. Mijn hart is Uw thuis. En in 
dat hart woont alle vrede die ik ooit zocht. Dank U dat U zo dicht 
bent - niet ver weg in de hemel, maar hier, in mijn eigen hart."
Diepe stilte met God in het hart (4-5 minuten):


Rust in deze herkenning. Voel (of vertrouw, als je het niet voelt) 
Gods aanwezigheid in je hart. Dit is geen fantasie, geen wishful 
thinking. Dit is waarheid, altijd waar geweest, wachtend op je 
herkenning.
 
DEEL 6: DE VREDE VAN GOD STRAALT NU IN MIJ (5-7 
minuten)
Tenslotte, terwijl je rust in de stilte, in de aanwezigheid van 
God in je hart, herken:
"De vrede van God straalt nu in mij."
Straling:
Vrede is niet statisch, niet passief. Ze straalt - ze beweegt, ze 
vult, ze verlicht.
Visualisatie:
Zie het licht in je hart nu uitbreiden, als de zon die opkomt:
•Het vult je hart volledig
•Het stroomt naar je gedachten, verlichtend, zuiverend
•Het stroomt naar je emoties, kalmerend, genezend
•Het vult je hele lichaam - armen, benen, elk deel
•Het breekt door de grenzen van je lichaam en straalt naar 
buiten
•Het raakt iedereen die je kent, iedereen die je ontmoet
•Het vult de ruimte om je heen met vrede
Je bent gevuld en omgeven door Gods vrede.
Herken: NU:


Niet morgen, niet later. Nu. In dit exacte moment straalt Gods 
vrede in je. Misschien ervaar je het subtiel, misschien krachtig. 
Maar de waarheid blijft: het is nu waar.
Gebed:
"De vrede van God straalt nu in mij. Ik aanvaard deze waarheid. 
Ik draag deze vrede met me mee, vandaag en altijd. Dank U, God."
Stilte-moment (2-3 minuten):
Blijf rusten in de straling van vrede. Voel hoe je gevuld bent, 
hoe je zelf een bron van vrede wordt.
 
Afsluiting (2 minuten)
Langzaam, zonder haast, begin terug te keren naar gewoon 
bewustzijn.
Beweeg je vingers en tenen zachtjes. Haal je schouders op. 
Draai je hoofd voorzichtig.
Herhaal een laatste keer, zachtjes:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo 
schiep God mij. De vrede van God straalt nu in mij. Ik zal stil zijn en 
de aarde met mij stil laten zijn. En in die stilte vinden wij de vrede 
van God. Ze verblijft in mijn hart dat van God Zelf getuigt."
Open je ogen langzaam.
Neem een moment om te zitten in de nagloed van stilte. Haast 
je niet om direct terug te springen in activiteit.
Herinner jezelf: Deze vrede gaat met je mee. Ze woont in je 
hart. Telkens vandaag, wanneer lawaai opkomt, kun je kiezen: 
ik zal stil zijn. En in die stilte, vind je opnieuw de vrede.
 


[image: fill-image-42.png][image: border-image-42.png]Gebed
 
God,
de vrede van U straalt nu in mij.
 
Niet morgen, niet wanneer ik beter ben,
niet wanneer omstandigheden veranderen,
maar nu.
 
Ik zal stil zijn.
Ik leg het lawaai van het ego neer —
de angsten die schreeuwen,
de oordelen die beschuldigen,
de verlangens die trekken.
 
Ik laat de aarde met mij stil zijn.
Ik projecteer geen chaos meer op de wereld.
Ik laat de situaties rusten,
de mensen zijn wie ze zijn,
de momenten ontvouwen zoals ze ontvouwen.
 
En in die stilte vinden wij —
U en ik, één —
de vrede die er altijd al was.
 
Niet gecreëerd, niet verdiend,
maar herkend.
 
Deze vrede verblijft in mijn hart.
Mijn hart is niet leeg,
niet beschadigd,
niet zoekend.
 


[image: fill-image-43.png][image: border-image-43.png]Het is gevuld met U,
en in dat Goddelijke Hart
getuigt U van waarheid:
 
Ik ben geliefd.
Ik ben veilig.
Ik ben thuis.
Ik ben vrij.
 
Dank U, God,
voor deze vrede die straalt,
voor dit hart dat getuigt,
voor deze stilte waar wij elkaar ontmoeten.
 
In deze stilte rust ik.
In deze vrede leef ik.
In U ben ik thuis.
Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Tien PraktischeDagelijkse Oefeningen
1) OCHTENDRITUEEL: STILTE VOOR ACTIVITEIT (15-20 
minuten)
Hoe:
•Cruciaal: Begin de dag met stilte voor je telefoon checkt, 
nieuwsberichten leest, of plannen maakt.
•Zit in stilte, ogen gesloten.
•Herhaal: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. De vrede van 
God straalt nu in mij."
•Stilte-praktijk: 10-15 minuten pure stilte. Geen mantra, 
geen visualisatie, gewoon zijn.
•Wanneer gedachten komen (en ze komen), herinner 
zachtjes: "Ik kies voor stilte" en laat ze gaan.
•Intentie: Sluit af met: "Vandaag leef ik vanuit deze stilte. 
Ik draag Gods vrede met me mee."
Waarom: Je begint de dag geworteld in vrede, niet in ego-
lawaai. Dit zet de toon voor de hele dag.
 
 
 
 
 
 
 
 


2) DE "STILTE-KEUZE": TELKENS WANNEER CHAOS 
OPKOMT (meerdere keren per dag)
Situatie: Je voelt chaos opkomen - in je gedachten (piekeren), 
emoties (paniek, woede), of omstandigheden (conflict, crisis).
Ego-reactie: Meegaan met de chaos, proberen te controleren, 
vechten, vluchten.
Les 208 reactie:
	Herken de chaos: "Ik voel chaos. Mijn geest is 

luidruchtig."
	Pauzeer: Stop wat je doet. Adem drie keer diep.

	Kies stilte: "Ik zal stil zijn. Ik laat de aarde met mij stil 

zijn."
	Praktijk: 60 seconden stilte. Sluit je ogen (als mogelijk) 

en rust gewoon.
	Herken vrede: Na de stilte, herinner: "De vrede van God 

straalt nu in mij. Vanuit deze vrede, handel ik."
	Actie (als nodig): Nu, vanuit stilte en vrede, onderneem 

je wat nodig is - maar niet vanuit paniek.
Hoe vaak: Elke keer dat chaos opkomt. Dit wordt een 
automatische respons: chaos → stilte-keuze → vrede.
 
 
 
 
 
 


3) DE "STILTEBEL" VISUALISATIE (meerdere keren per dag, 2 
minuten)
Hoe:
•Stel een uur-alarm of gebruik natuurlijke pauzes.
•Visualisatie: Stel je voor dat je omgeven bent door een 
transparante bel van stilte.
•Binnen deze bel is vrede. Geluiden van buiten (auto's, 
stemmen, lawaai) bereiken je, maar kunnen de stilte niet 
verstoren.
•Herhaal: "Ik verblijf in stilte. De vrede van God straalt in 
mij."
•Voel hoe deze stiltebel je beschermt tegen ego-chaos, 
terwijl je volledig functioneel blijft in de wereld.
•Duur: 1-2 minuten.
Waarom: Dit helpt je om stilte te behouden te midden van 
externe lawaai. Je leert dat stilte niet afhankelijk is van 
omstandigheden.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


4) HET "HART-ALTAAR" BEZOEK (dagelijks, 10 minuten)
Hoe:
•Zit comfortabel, hand op je hart.
•Innerlijke afdaling: Stel je voor dat je innerlijk afdaalt 
naar je hart, voorbij alle lagen van gedachten en emoties.
•Het altaar: Bereik het centrum - je hart-altaar waar God 
verblijft.
•Aanwezigheid: Rust in de aanwezigheid van God in je 
hart. Geen woorden nodig, gewoon zijn in Zijn 
aanwezigheid.
•Getuigenis: Luister naar wat je hart getuigt. Misschien 
woorden, misschien gewoon een gevoel van vrede, liefde, 
thuiskomen.
•Dankbaarheid: Dank God voor deze nabijheid, voor dit 
innerlijke altaar dat altijd toegankelijk is.
Waarom: Regelmatige bezoeken aan je hart-altaar verdiepen je 
herkenning van Gods aanwezigheid in je.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


5) DE "STILLE WANDELING" (wekelijks, 30-60 minuten)
Hoe:
•Neem een wandeling in natuur (park, bos, strand) of 
rustige buurt.
•Geen afleiding: Geen telefoon, geen muziek, geen 
podcast. Alleen jij en stilte.
•Bewuste ademhaling: Adem bewust, synchroon met je 
stappen (bijvoorbeeld: 4 stappen inademen, 4 stappen 
uitademen).
•Geen doel: Wandel niet om ergens te komen, maar om 
te zijn in stilte.
•Waarnemen zonder oordeel: Zie, hoor, ruik - maar 
oordeel niet, label niet. Gewoon waarnemen.
•Herhaal zachtjes: "De vrede van God straalt nu in 
mij" terwijl je wandelt.
Waarom: Beweging in stilte combineert fysieke en mentale 
stilte. Natuur ondersteunt de ervaring van vrede.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


6) DE "STILLE MAALTIJD" (wekelijks, één maaltijd)
Hoe:
•Kies één maaltijd per week om in volledige stilte te eten.
•Alleen: Eet alleen, zonder gezelschap.
•Geen afleiding: Geen TV, geen telefoon, geen lezen.
•Bewust eten: Voel de textuur, proef de smaken, ruik de 
geuren. Eet langzaam.
•Dankbaarheid: Voor elke hap, innerlijke dankbaarheid: 
voor het voedsel, voor je lichaam dat het kan verteren, voor 
de vrede waarin je eet.
•Stilte als aanwezigheid: Ervaar hoe stilte niet leeg is, 
maar vol - vol van smaak, textuur, leven, vrede.
Waarom: Stilte in dagelijkse activiteiten (zoals eten) integreert 
stilte in je leven, niet alleen in meditatie.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


7) DE "PROJECTIE STOPPEN" OEFENING (bij oordeel of 
angst)
Situatie: Je merkt dat je chaos projecteert op een situatie of 
persoon - oordeel, angst, woede.
Ego-reactie: Blijven projecteren en geloven dat de chaos "daar 
buiten" is.
Les 208 reactie:
	Herken projectie: "Ik projecteer mijn innerlijke chaos op 

deze situatie."
	Terugtrekken: "Ik laat de aarde met mij stil zijn. Ik trek 

mijn projectie terug."
	Stilte: Keer naar binnen, word stil. Herken: de chaos was 

in mij, niet in de situatie.
	Helder zien: Nu, vanuit stilte, kijk opnieuw naar de 

situatie. Wat zie je zonder ego-projectie?
	Actie vanuit vrede: Als actie nodig is, handel nu vanuit 

vrede, niet vanuit chaos.
Voorbeelden:
•Oordeel: "Deze persoon is irritant" → stilte → "Deze 
persoon worstelt, net als ik."
•Angst: "Deze situatie is een ramp" → stilte → "Deze 
situatie is neutraal; mijn angst maakt het een ramp."
Waarom: Dit leert dat de wereld die je ervaart afhankelijk is 
van je innerlijke staat, niet van "objectieve" werkelijkheid.
 
 
 


8) HET "STILTE-DAGBOEK" (avond, 10 minuten)
Hoe:
•Houd een dagboek bij: "Momenten van stilte en vrede."
•Schrijf elke avond:
•Momenten van stilte: "Wanneer was ik vandaag 
stil? Hoe voelde dat?"
•Momenten van lawaai: "Wanneer koos ik voor 
ego-lawaai? Wat triggerde dat?"
•Ervaring van vrede: "Wanneer ervoer ik Gods 
vrede? Waar was ik, wat deed ik?"
•Obstakels: "Wat maakt stilte moeilijk voor mij? 
Angst voor leegte? Controlebehoefte?"
•Groei: "Hoe groeit mijn vermogen om stil te zijn? 
Wat leer ik?"
Waarom: Schrijven verdiept bewustzijn van patronen. Je 
begint te zien wat stilte faciliteert en wat het blokkeert.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


9) DE "STILTEVRIEND" PRAKTIJK (wekelijks, met anderen)
Hoe:
•Vind een vriend of geliefde die ook interesse heeft in 
stilte.
•Samen stilte: Kom samen (fysiek of online) en zit in 
gedeelde stilte voor 20-30 minuten.
•Geen praten voor of tijdens (misschien heel kort na: 
"Dank je" of delen van ervaring als gewenst).
•Gedeelde intentie: Voor de stilte, kort uitspreken: "We 
komen samen om stil te zijn en Gods vrede te herkennen."
Waarom: Gedeelde stilte kan dieper zijn dan solo-stilte. Er is 
iets krachtigs in de intentie van meerdere mensen die samen stil 
zijn.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


10) AVONDRITUEEL: STILTE ALS AFSLUITING (10-15 
minuten)
Hoe:
•Cruciaal: Sluit de dag af met stilte na alle activiteiten, 
maar voor slapen.
•Geen TV, geen telefoon in het laatste uur voor bed.
•Zit of lig in stilte.
•Reflectie: "Hoe was mijn dag? Waar vond ik vrede? Waar 
verloor ik haar?"
•Vergeving: Vergeef jezelf voor momenten van lawaai: "Ik 
vergat soms stil te zijn, maar morgen probeer ik opnieuw."
•Dankbaarheid: Dank God voor momenten van vrede, 
van stilte, van herkenning.
•Overgave: "Ik leg de dag neer. Ik rust in Uw vrede. Goede 
nacht."
•Slaap vanuit stilte: Val in slaap in stilte, niet in 
gedachten. Dit leidt tot diepere, vredigere slaap.
Waarom: Stilte voor slapen reinigt de geest, leidt tot betere 
rust, en bereidt je voor op een vredige ochtend.
 
 
 
 
 
 
 


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven
Voorbeeld 1: Sophia en de Beslissingsangst
Situatie: Sophia moet een grote beslissing nemen: een nieuwe 
baan aannemen of blijven waar ze is. Ze is overweldigd door 
gedachten, pro-en-contra lijsten, angsten, adviezen van anderen. 
Haar geest is een chaos van lawaai.
Ego-reactie: Blijven analyseren, meer informatie zoeken, 
anderen om advies vragen, piekeren tot uitputting.
Les 208 reactie:
Sophia leest Les 208 en herkent: "Mijn probleem is niet de 
beslissing zelf, maar het lawaai rondom de beslissing."
Ze besluit de "Stilte-keuze" te maken. Voor drie dagen, telkens 
ze merkt dat ze aan de beslissing denkt, zegt ze: "Ik zal stil zijn. Ik 
laat deze vraag stil zijn."
Wat gebeurt:
De eerste dag voelt moeilijk. Het ego schreeuwt: "Je moet dit 
oplossen! Je moet weten! Je moet beslis ten!" Maar Sophia blijft 
kiezen voor stilte.
De tweede dag wordt het makkelijker. Het lawaai vermindert. 
Ze merkt dat de angst niet over de baan zelf gaat, maar over 
controle - de angst dat ze de "verkeerde" keuze maakt.
De derde dag, in stilte tijdens haar ochtendmeditatie, komt er 
plotseling helderheid - niet als een stem, maar als een weten. Ze 
weet welke keuze klopt. Niet door analyse, maar door innerlijke 
vrede.
Sophia neemt de beslissing (blijven waar ze is, maar met 
nieuwe grenzen). Maanden later reflecteert ze: "Het was niet de 
'juiste' beslissing die me vrede gaf. Het was vrede die me de juiste 
beslissing liet zien."


Voorbeeld 2: Marc en de Chronische Pijn
Situatie: Marcus lijdt aan chronische rugpijn. Medisch is alles 
geprobeerd; het helpt deels, maar de pijn blijft. Hij is gefrustreerd, 
angstig, gefocust op de pijn 24/7.
Ego-reactie: "Ik moet deze pijn stoppen! Waarom gebeurt dit 
mij? Ik kan niet leven met deze pijn!"
Les 208 reactie:
Marcus leest: "Ik zal stil zijn en de aarde met mij stil laten 
zijn." Hij realiseert: "Misschien kan ik de fysieke pijn niet stoppen, 
maar kan ik het mentale lawaai rondom de pijn stilleggen?"
Hij begint de "Hart-Altaar" bezoek praktijk. Elke ochtend en 
avond, 10 minuten, daalt hij af naar zijn hart en rust in Gods 
aanwezigheid, voorbij de pijn.
Wat gebeurt:
De eerste weken: de pijn blijft, maar Marcus merkt dat zijn 
relatie met de pijn verandert. In plaats van constante strijd ("Ik 
haat deze pijn! Ze moet weg!"), komt er acceptatie ("De pijn is er. 
Maar ik ben niet de pijn. Dieper dan de pijn, in mijn hart, is 
vrede.")
Na maanden: de fysieke pijn is niet verdwenen, maar Marcus 
leeft anders. Hij zegt: "De pijn is nog steeds een 6 of 7 op een 
schaal van 10. Maar mijn lijden is veranderd van 10 naar 3. Omdat 
ik niet langer 24/7 vecht tegen de pijn. Ik heb geleerd om stil te 
zijn met de pijn, en in die stilte vind ik vrede die groter is dan de 
pijn."
Artsen zijn verbaasd: Marcus functioneert beter, is blijer, neemt 
minder medicijnen - niet omdat de pijn weg is, maar omdat hij 
vrede heeft gevonden te midden van de pijn.
 


Voorbeeld 3: Mieke en de Luidruchtige Wereld
Situatie: Mieke werkt in een drukke, luidruchtige omgeving - 
een open kantoor met constante gesprekken, telefoons, meetings. 
Ze komt thuis uitgeput, overgestimuleerd, kan niet ontspannen.
Ego-reactie: "Ik kan niet omgaan met al dit lawaai! Ik moet 
een andere baan vinden! Ik heb rust nodig!"
Les 208 reactie:
Mieke leest: "In die stilte vinden wij de vrede van God. Ze verblijft 
in mijn hart." Ze denkt: "Maar hoe kan ik stilte vinden in zo'n 
luidruchtige plek?"
Ze probeert de "Stiltebel" visualisatie. Tijdens werk, elk uur, 
neemt ze 2 minuten:
•Sluit haar ogen (of kijkt zacht naar haar bureau)
•Visualiseert een transparante bel van stilte rondom haar
•Herhaalt: "De vrede van God straalt nu in mij. Ik verblijf in 
stilte, zelfs te midden van lawaai."
Wat gebeurt:
De eerste dagen voelt het gek, moeilijk. Het externe lawaai is 
overweldigend.
Maar langzaam merkt Mieke: het is niet het externe lawaai dat 
haar uitput, maar haar weerstand ertegen. Telkens een telefoon 
rinkelt, denkt ze: "Irritant!" Telkens iemand praat, denkt ze: "Kan 
het niet stil zijn?!" Dit constante verzet is het echte lawaai.
Ze begint te oefenen: lawaai gebeurt, maar ze verzet zich niet. 
Ze laat het zijn. En in die acceptatie, vindt ze een innerlijke stilte 
die onafhankelijk is van externe omstandigheden.
Collega's merken het: "Mieke, je lijkt rustiger, minder gestrest." 
Yasmin glimlacht: "Ik heb geleerd dat stilte niet de afwezigheid van 


geluid is, maar een innerlijke staat. En die staat draag ik altijd met 
me mee."
 
 
Kernzinnen uit de les:
•"De vrede van God straalt nu in mij."
•"Ik zal stil zijn en de aarde met mij stil laten zijn."
•"En in die stilte vinden wij de vrede van God."
•"Ze verblijft in mijn hart dat van God Zelf getuigt."
 
SAMENVATTING VAN LES 208
Les 208 leert ons de krachtige relatie tussen stilte en vrede. 
Vrede is niet iets dat we moeten creëren of verdienen, maar iets 
dat we herkennen in stilte.
Kernpunten:
	Vrede straalt NU: Niet in de toekomst, niet afhankelijk 

van omstandigheden. Gods vrede is een tegenwoordige 
realiteit.
	Stilte is een keuze: "Ik zal stil zijn" is een actief besluit, 

geen passieve hoop. Het vraagt moed om het lawaai van het 
ego te confronteren.
	De wereld wordt stil met jou: Je ervaring van de 

wereld is een projectie. Wanneer je innerlijk stil wordt, wordt 
de wereld die je ervaart ook vrediger.
	Vrede woont in je hart: Je hoeft niet naar buiten te 

zoeken. God verblijft in je hart, en daar woont alle vrede die 
je ooit zocht.


	Het hart getuigt: Je hart is niet leeg of beschadigd. Het 

getuigt constant van Gods aanwezigheid, van waarheid, van 
liefde.
	Stilte is volheid: Het ego vreest dat stilte leegte is. Maar 

echte stilte is volheid - de aanwezigheid van God die 
zichtbaar wordt wanneer lawaai stopt.
De oproep van Les 208:
Kies vandaag, en elke dag, voor stilte. Niet als ontsnapping, 
maar als thuiskomen. In die stilte, ontdek je de vrede die er altijd 
al was, stralend in je hart.
Praktijk voor vandaag:
•Begin en eindig de dag in stilte
•Telkens chaos opkomt, kies voor stilte
•Bezoek regelmatig je hart-altaar
•Leef vanuit de herkenning: de vrede van God straalt nu in 
mij
 


 
 
Les 209
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik voel de Liefde van God nu in mij.”
 
 
 
De Liefde Die Ik Ben
 
Ik voel de Liefde van God nu in mij —
niet als iets vreemds dat komt en gaat,
maar als mijn eigen wezen,
mijn eigenlijke natuur.
 
De Liefde van God is wat mij schiep.
Ik ben niet geboren uit angst,
niet gevormd uit schuld,
niet gemaakt uit gebrek.
Ik ben geboren uit Liefde,
van Liefde,
in Liefde.


 
De Liefde van God is alles wat ik ben.
Niet een deel van mij,
niet iets wat ik heb,
maar wat ik ben —
mijn essentie, mijn kern, mijn waarheid.
 
De Liefde van God heeft me tot Zijn Zoon verklaard.
Geen contract, geen verdienste,
alleen Zijn woord, eeuwig gesproken:
"Dit is Mijn Kind, in wie Ik Mij verheug."
 
De Liefde van God in mij maakt me vrij.
Vrij van angst die bindt,
vrij van schuld die veroordeelt,
vrij van haat die scheidt.
 
Want hoe kan Liefde gebonden zijn?
Hoe kan Liefde schuldig zijn?
Hoe kan Liefde gescheiden zijn?
 
Ik ben niet een lichaam.
Ik ben vrij.
Ik ben Liefde —
Gods Liefde,
levend, ademend, stralend
nu.


Uitgebreide commentaar
 
A. DE CENTRALE UITSPRAAK: "IK VOEL DE LIEFDE VAN 
GOD NU IN MIJ"
Les 209 bouwt voort op Les 189 en biedt een van de meest 
directe uitspraken over onze ware identiteit in het hele Werkboek. 
Het gaat niet om theorie, maar om ervaring.
"Ik voel" - De nadruk op ervaring
De Cursus vraagt hier niet om geloof, niet om begrip, maar om 
directe waarneming. Gods Liefde is niet een dogma of doctrine, 
maar een levende realiteit die je kunt voelen, ervaren, herkennen 
in je eigen wezen.
Dit is revolutionair omdat veel spirituele tradities Gods Liefde 
als iets externs beschrijven - iets wat van buitenaf komt. Les 209 
zegt: nee, Gods Liefde is in je, als jouw eigenlijke natuur.
"Nu" - De eeuwige tegenwoordigheid
Opnieuw dat cruciale woord: nu. Niet gisteren, niet morgen. 
Gods Liefde is geen historische gebeurtenis ("Hij beminde me bij de 
schepping") of toekomstige belofte ("Hij zal me liefhebben als ik 
goed ben"). Het is een voortdurende werkelijkheid, hier, in dit 
moment.
Het ego leeft in tijd - verleden (schuld, spijt) en toekomst 
(angst, hoop). Liefde leeft in het eeuwige nu.
"In mij" - De intimiteit van Gods Liefde
De Liefde van God is niet iets wat naar je toe komt van 
buitenaf, maar iets wat in je woont, als jouw diepste kern. Dit is de 
niet-dualistische leer van de Cursus: God is niet gescheiden van je; 
Hij woont in het centrum van je wezen.


B. "DE LIEFDE VAN GOD IS WAT MIJ SCHIEP"
Deze eerste van vier opbouwende uitspraken gaat over 
oorsprong. Wie ben je fundamenteel? Waar kom je vandaan?
Het ego's verhaal over oorsprong:
•Je bent geboren uit biologische processen (toeval)
•Je bent gevormd door omstandigheden (slachtoffer)
•Je bent het product van je verleden (gedetermineerd)
•Je bent gescheiden van je bron (alleen)
Les 209's waarheid over oorsprong:
Je bent geboren uit Liefde. Niet uit angst, niet uit schuld, niet 
uit gebrek, maar uit de pure, volkomen, grenzeloze Liefde van 
God.
Wat betekent dit?
1. Jouw essentie is Liefde
Omdat je uit Liefde geboren bent, is Liefde je natuurlijke staat. 
Angst, haat, schuld zijn niet jouw natuur - ze zijn aangeleerde 
reacties, lagen over je ware Zelf.
2. Je bent gewild
Je bent geen ongeluk, geen vergissing. God wilde je. Jouw 
bestaan is een daad van Liefde, bewust, opzettelijk, vreugdevol.
3. Je bent waardevol
Als je uit Gods Liefde geboren bent, is je waarde inherent, niet 
verdiend. Je hoeft niets te doen om waardevol te zijn; je bent 
waardevol omdat je bent.
4. Je bent verbonden


Je bent niet gescheiden van je Bron. De Liefde die je schiep, 
blijft in je, als je, door je.
 
C. "DE LIEFDE VAN GOD IS ALLES WAT IK BEN"
De tweede uitspraak gaat van oorsprong naar identiteit. Dit is 
misschien de meest radicale claim in Les 209.
Niet "Ik heb liefde" of "Ik doe liefdevolle dingen"
Maar: "Ik ben Liefde."
Dit is geen metafoor, geen poëtische overdrijving. De Cursus 
leert dat je ware identiteit - het Christus-Zelf, het Zelf dat God 
schiep - letterlijk Liefde is.
Wat betekent "alles wat ik ben"?
1. Totaliteit
Niet een deel van je (je hart, je ziel) is Liefde. Alles wat je 
werkelijk bent, is Liefde. Elk aspect van je ware Zelf is een 
uitdrukking van Gods Liefde.
2. Niets anders
Er is geen ruimte in je ware Zelf voor angst, voor haat, voor 
schuld. Die dingen lijken real in het ego, maar in je ware natuur 
bestaan ze niet.
3. Ondeelbaar
Je kunt niet gedeeltelijk Liefde zijn en gedeeltelijk iets anders. 
Liefde is wat je bent, volledig, onverdeeld, geheel.
De implicatie: je kunt jezelf niet verraden
Het ego gelooft dat je "zondig" kunt zijn, dat je je ware natuur 
kunt verraden. Maar als je Liefde bent, kun je hoogstens jezelf 
vergeten, niet verraden. Geen daad kan veranderen wat je bent; 
het kan alleen je herkenning van wat je bent vertroebelen.


D. "DE LIEFDE VAN GOD HEEFT ME TOT ZIJN ZOON 
VERKLAARD"
De derde uitspraak gaat over relatie en status. Je bent niet 
alleen uit Liefde geboren, je bent niet alleen Liefde - je bent 
ook erkend, verklaard, benoemd als Gods Zoon.
Wat betekent "verklaard"?
In juridische termen is een verklaring een officiële, bindende 
uitspraak. God heeft niet terloops gezegd "misschien is dit Mijn 
kind". Hij heeft je formeel, definitief, onherroepelijk verklaard als 
Zijn Zoon.
Dit is geen verdienste, maar erkentenis
Je bent niet Zoon geworden door prestaties. God verklaarde je 
tot Zijn Zoon bij je schepping, simpelweg omdat Hij je schiep. Het 
is een feit, geen beloning.
De betekenis van "Zoon":
1. Erfgenaamschap
Als Zoon erf je alles wat van God is: Zijn Liefde, Zijn vrede, Zijn 
vreugde, Zijn creativiteit, Zijn eeuwigheid.
2. Gelijkheid in essentie
Je bent niet minderwaardig aan God in natuur. Je deelt Zijn 
wezen (Liefde), hoewel niet Zijn functie (Schepper).
3. Onvoorwaardelijke liefde
Een vader's liefde voor zijn zoon is niet afhankelijk van gedrag. 
Zo ook Gods Liefde voor jou: onvoorwaardelijk, constant, 
onwrikbaar.
4. Onherroepelijkheid


God kan Zijn verklaring niet intrekken. Je kunt Zijn Zoon niet 
onworden. Deze status is eeuwig.
 
E. "DE LIEFDE VAN GOD IN MIJ MAAKT ME VRIJ"
De vierde en laatste uitspraak gaat over bevrijding. Dit is het 
resultaat, het effect van alle voorgaande waarheden.
Vrij van wat?
1. Vrij van angst
Als Gods Liefde in je woont, is er geen ruimte voor angst. Liefde 
en angst kunnen niet samenwonen. In de mate dat je Gods Liefde 
voelt, verdwijnt angst.
2. Vrij van schuld
Schuld is de overtuiging dat je iets verkeerds hebt gedaan 
waardoor je Gods Liefde hebt verloren. Maar als Gods Liefde in 
je woont als jouw essentie, kun je Haar niet verliezen. Schuld is 
dus een illusie.
3. Vrij van haat
Haat (naar jezelf of anderen) is onmogelijk wanneer je herkent 
dat alles Liefde is. Hoe kun je Liefde haten?
4. Vrij van scheiding
De grootste onvrijheid is het gevoel gescheiden te zijn van God, 
van anderen, van jezelf. Maar als Gods Liefde in je woont, ben je 
nooit gescheiden. Vrijheid is de herkenning van deze eenheid.
Hoe maakt Liefde vrij?
Niet door te vechten tegen ketenen, maar door te herkennen 
dat ze illusies zijn. Wanneer je Gods Liefde in je voelt, herken je 
dat de ketenen die je dacht te dragen - angst, schuld, 
onwaardigheid - nooit echt waren.


F. DE OPBOUWENDE STRUCTUUR VAN LES 209
Les 209 heeft een prachtige, opklimmende structuur:
1. Oorsprong: "De Liefde van God is wat mij schiep"

→ Waar kom ik vandaan? Uit Liefde.
2. Identiteit: "De Liefde van God is alles wat ik ben"

→ Wie ben ik? Ik ben Liefde.
3. Relatie: "De Liefde van God heeft me tot Zijn Zoon 
verklaard"

→ Wat is mijn status? Ik ben Gods Kind.
4. Bevrijding: "De Liefde van God in mij maakt me vrij"

→ Wat is het resultaat? Ik ben vrij.
Elk niveau bouwt op het vorige:
•Je kunt niet zijn wie je bent (2) zonder te weten waar je 
vandaan komt (1)
•Je kunt je relatie niet begrijpen (3) zonder je identiteit te 
kennen (2)
•Je kunt niet vrij zijn (4) zonder je relatie te erkennen (3)
 
G. LIEFDE ALS CREATIEVE KRACHT
Een belangrijk aspect van Les 209 is dat Gods Liefde niet passief 
is, maar creatief. "De Liefde van God is wat mij schiep" - Liefde is 
een scheppende kracht.
Liefde schept:
•Niet uit gebrek (het ego schept uit behoefte)
•Niet uit eenzaamheid (God is volledig in Zichzelf)
•Maar uit overvloed, uit vreugde, uit de natuurlijke 
neiging van Liefde om Zich uit te breiden


Je bent een schepping van Liefde, dus:
•Je bent volkomen (Liefde schept geen onvolmaakte 
dingen)
•Je bent gewild (Liefde schept niet per ongeluk)
•Je bent expressie van vreugde (Liefde schept in 
blijdschap)
 
H. HET CONTRAST MET EGO-IDENTITEIT
Om de radicaliteit van Les 209 te waarderen, moeten we het 
contrast zien met het ego's verhaal:
Ego's verhaal over identiteit:
•Ik ben een lichaam
•Ik ben mijn verleden (geschiedenis, trauma, fouten)
•Ik ben mijn gedachten (vaak angstig, oordelend)
•Ik ben gescheiden van God en anderen
•Ik moet bewijzen dat ik waardevol ben
•Ik ben kwetsbaar, sterfelijk, beperkt
Les 209's waarheid over identiteit:
•Ik ben Geest, niet lichaam
•Ik ben Liefde, geschapen in Liefde
•Ik ben Gods Zoon, verklaard en erkend
•Ik ben één met God en alle schepping
•Mijn waarde is inherent, niet verdiend
•Ik ben vrij, eeuwig, onbegrensd


De verschuiving van ego naar waarheid is niet een verbetering, 
maar een totale transformatie.
 
I. DE PRAKTIJK VAN LES 209: LIEFDE VOELEN
Les 209 is niet bedoeld als theorie, maar als oefening in 
directe ervaring.
"Ik voel de Liefde van God nu in mij"
Hoe voel je dit? Hier zijn mogelijke ingangen:
1. Via het hart
Breng je aandacht naar je hart. Voel de warmte daar, de 
zachtheid. Dat is Gods Liefde, wonend in je.
2. Via momenten van vrede
Wanneer heb je vrede gevoeld? Die vrede is Gods Liefde. 
Herinner die momenten, voel ze opnieuw.
3. Via liefde voor anderen
Wanneer je iemand liefhebt - een kind, een partner, een vriend - 
is dat Gods Liefde die door je stroomt. Het is niet "jouw" liefde, 
maar Gods Liefde die je bent.
4. Via schoonheid
Wanneer je ontroerd wordt door schoonheid (natuur, kunst, 
muziek), is dat herkenning van Liefde. De schoonheid is Gods 
Liefde; je ontroering is Gods Liefde die zichzelf herkent.
 
J. DE BEVRIJDENDE WAARHEID VAN LES 209
Uiteindelijk is Les 209 een bevrijdingsleer. Ze bevrijdt je van:
1. De last van zelfverbetering


Je hoeft jezelf niet te verbeteren om liefde waardig te zijn. Je 
bent Liefde. Je hoeft alleen te herinneren.
2. De angst voor verwerping
God kan je niet verwerpen, want je bent Zijn Zoon, door Hem 
verklaard. Deze status is onveranderlijk.
3. De illusie van schuld
Schuld is de overtuiging dat je je ware natuur hebt verraden. 
Maar je kunt Liefde niet verraden; je kunt het alleen vergeten. En 
vergeten is geen zonde, maar vergissing.
4. De ervaring van isolatie
Als Gods Liefde in je woont en ook in elke broeder, ben je nooit 
alleen. Je deelt dezelfde essentie met alle schepping.
 
Geleide Meditatie (30-35 MINUTEN): DE LIEFDE DIE IK 
BEN
Voorbereiding (2-3 minuten)
Vind een rustige, comfortabele plek. Zorg dat je de komende 30 
minuten ongestoord bent.
Zit met rechte rug, handen rustig in je schoot of op je knieën. 
Sluit je ogen zachtjes.
Neem drie diepe, bewuste ademhalingen:
•Inademen: Vul je longen volledig met lucht
•Uitademen: Laat alle spanning, alle zorgen wegvloeien
Stel je intentie: "Voor deze tijd kies ik ervoor om Gods Liefde in 
mij te voelen. Ik open mijn hart voor de waarheid van wie ik 
werkelijk ben."


DEEL 1: IK BEN NIET EEN LICHAAM. IK BEN VRIJ (7-10 
minuten)
Herhaal langzaam de centrale affirmatie:
"Ik ben niet een lichaam."
Voel hoe deze woorden je losmaken van fysieke identificatie. 
Het lichaam zit hier, ademt, voelt - maar jij, je ware Zelf, bent meer 
dan dit lichaam.
Gedachten komen misschien: "Maar ik voel mijn lichaam, de 
spanning, de vermoeidheid." Erken ze vriendelijk: "Ja, het lichaam 
ervaart dit. Maar ik ben niet beperkt tot het lichaam."
Herhaal: "Ik ben vrij."
Vrij van de beperkingen van materie, vrij van tijd, vrij van 
angst, vrij van het verleden. Voel die vrijheid als open ruimte, als 
licht, als mogelijkheid.
Herhaal: "Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
Wat ben je? Niet je geschiedenis, niet je fouten, niet je lichaam. 
Je bent zoals God je schiep: zuiver, heilig, vrij, geliefd - Liefde 
zelf.
Stilte-moment (2-3 minuten):
Rust in deze waarheid. Geen woorden, geen gedachten, alleen 
zijn met wat waar is.
 
DEEL 2: DE LIEFDE VAN GOD IS WAT MIJ SCHIEP (7-10 
minuten)
Herhaal: "De Liefde van God is wat mij schiep."
Reflectie: Wat is jouw oorsprong?


Het ego vertelt een verhaal van biologisch toeval, van 
omstandigheden, van scheiding. Maar wat als dat niet waar is?
Visualisatie: Terugkeren naar de bron
Stel je voor dat je terug in tijd kunt reizen, verder en verder:
•Voorbij vandaag
•Voorbij je geboorte
•Voorbij het begin van tijd zelf
En daar, aan het begin van alles, is er geen duisternis, geen 
leegte, geen toeval.
Er is Liefde - warm, stralend, vol vreugde.
En uit die Liefde, als een natuurlijke uitdrukking, als een lied 
dat gezongen moet worden, als licht dat schijnen moet...
Word jij geboren.
Niet per ongeluk. Niet uit gebrek. Maar uit overvloed van 
Liefde.
Voel dit:
Gods Liefde wilde jou. Niet een abstract "mensen in het 
algemeen", maar jou, uniek, speciaal, gewild.
Je bent geboren uit Liefde, van Liefde, in Liefde.
Affirmatie:
"Ik kom uit Liefde. Mijn oorsprong is zuiver. Ik ben geen product 
van angst, van schuld, van toeval. Ik ben gewild, geschapen, geliefd."
Stilte-moment (3 minuten):
Rust in het besef van je Liefde-oorsprong. Voel hoe dit alles 
verandert: als je uit Liefde geboren bent, is Liefde jouw natuur.


DEEL 3: DE LIEFDE VAN GOD IS ALLES WAT IK BEN (7-10 
minuten)
Herhaal: "De Liefde van God is alles wat ik ben."
Dit is de kern van Les 209. Je bent niet iemand die heeft liefde. 
Je bent Liefde.
Exploratie: Wat ben je werkelijk?
Leg je hand op je hart. Voel de warmte daar.
Vraag jezelf: "Wie ben ik, voorbij alle rollen, voorbij alle labels?"
Niet: moeder, vader, werknemer, vriend (dat zijn rollen).

Niet: intelligent, dom, mooi, lelijk (dat zijn oordelen).

Niet: succesvol, mislukt, goed, slecht (dat zijn evaluaties).
Maar voorbij alles: wie ben je?
Het antwoord:
Je bent Liefde. Niet als poëzie, niet als metafoor, maar als 
letterlijke waarheid.
Alles wat je werkelijk bent - je essentie, je kern, je diepste Zelf - 
is Gods Liefde, levend als jou.
Visualisatie:
Stel je voor dat je een druppel bent in de oceaan van Gods 
Liefde.
Maar eigenlijk, je bent niet apart van de oceaan. De 
druppel is oceaan. Dezelfde substantie, dezelfde essentie.
Zo ook jij en Gods Liefde: niet twee dingen, maar één.
Implicatie:
Als je Liefde bent:


•Je kunt jezelf niet verraden (Liefde kan zichzelf niet 
verraden)
•Je kunt niet fundamenteel veranderen (Liefde blijft 
Liefde)
•Je bent waardevol (Liefde is intrinsiek waardevol)
•Je bent verbonden met alles (Liefde is één)
Affirmatie:
"Ik ben Liefde. Niet gedeeltelijk, niet soms, maar altijd, volledig. 
Alles wat ik werkelijk ben, is Gods Liefde."
Stilte-moment (3-4 minuten):
Rust in je identiteit als Liefde. Voel het, ook als het subtiel is. 
Vertrouw het, ook als het onwerkelijk lijkt.
 
DEEL 4: DE LIEFDE VAN GOD HEEFT ME TOT ZIJN ZOON 
VERKLAARD (5-7 minuten)
Herhaal: "De Liefde van God heeft me tot Zijn Zoon verklaard."
Wat betekent dit?
Stel je voor: een koning die zijn zoon erkent voor het hele 
koninkrijk.
Hij zegt niet: "Misschien is dit mijn zoon" of "Hij moet bewijzen 
dat hij mijn zoon is."
Hij verklaart: "Dit is mijn zoon. Deze status is definitief, 
onherroepelijk, voor altijd."
Zo ook God met jou.
Luister naar Gods verklaring:


Stel je voor dat je God's stem hoort (niet met oren, maar in je 
hart):
"Jij bent Mijn Zoon/Dochter. Ik heb je geschapen uit Mijn Liefde. 
Ik verklaar je tot Mijn Kind, nu en voor altijd. Deze waarheid kan 
niet veranderen. Niets wat je doet of niet doet kan deze status 
wegnemen. Je bent Mijn, ik ben van jou. We zijn één."
Voel de zekerheid:
Dit is geen voorwaardelijke liefde ("Als je goed bent, ben je 
Mijn zoon"). Dit is onvoorwaardelijk, absoluut, onwrikbaar.
Je bent Gods Kind, verklaard door God Zelf. Deze waarheid is 
vastgelegd in de eeuwigheid.
Affirmatie:
"Ik ben Gods Zoon/Dochter. Dit is geen verdienste, maar feit. 
Deze status is mijn erfgoed, mijn waarheid, mijn realiteit."
Stilte-moment (2-3 minuten):
Rust in de zekerheid van je status. Voel de veiligheid: je kunt 
niet verworpen worden. Je bent erkend, verklaard, voor altijd.
 
DEEL 5: DE LIEFDE VAN GOD IN MIJ MAAKT ME VRIJ (7-10 
minuten)
Herhaal: "De Liefde van God in mij maakt me vrij."
Van wat word je bevrijd?
Breng in gedachten iets wat je bindt:
•Een angst die je beperkt
•Een schuldgevoel dat je veroordeelt
•Een oordeel dat je scheidt


•Een verdriet dat je verplettert
Kies één ding en breng het in je bewustzijn.
Herken de illusie:
Deze binding voelt real. Maar vraag: "Kan Gods Liefde 
gebonden zijn?"
Als Gods Liefde in je woont, als je bent Gods Liefde - hoe kan 
Liefde dan gebonden zijn door angst? Hoe kan Liefde schuldig 
zijn? Hoe kan Liefde gescheiden zijn?
Visualisatie: De ketenen smelten
Zie de binding voor je als ketenen (of muren, of donkere 
wolken).
Nu zie het licht van Gods Liefde in je hart - warm, stralend, 
machtig.
Dit licht breidt uit en raakt de ketenen. En waar het licht raakt, 
smelten de ketenen - niet met geweld, maar eenvoudig door 
aanwezigheid.
Want ketenen van angst, schuld, oordeel zijn illusies. En illusies 
kunnen de waarheid van Liefde niet weerstaan.
Voel de bevrijding:
Als de ketenen smelten, wat blijft over?
Vrijheid.
Niet de vrijheid om te doen wat je wilt (dat is ego-vrijheid), 
maar de vrijheid om te zijn wat je bent: Liefde.
Affirmatie:
"De Liefde van God in mij maakt me vrij. Ik ben niet gebonden 
door angst, niet veroordeeld door schuld, niet gescheiden door 
oordeel. Ik ben vrij omdat ik Liefde ben."


Stilte-moment (3-4 minuten):
Rust in vrijheid. Voel de lichtheid, de openheid, de ruimte.
 
DEEL 6: IK VOEL DE LIEFDE VAN GOD NU IN MIJ (5-7 
minuten)
Tenslotte, breng alles samen:
"Ik voel de Liefde van God nu in mij."
Hoe voelt Gods Liefde?
Voor iedereen anders. Maar mogelijke ervaringen:
•Een warmte in je hart
•Een zachtheid in je borst
•Een vrede die je omhult
•Een vreugde die subtiel opborrelt
•Een herkenning: "Dit ben ik. Ik ben thuis."
Of misschien:
Niets dramatisch. Gewoon een stille aanwezigheid, een zachte 
zekerheid.
Welke ervaring je ook hebt (of niet hebt), vertrouw:
Gods Liefde is in je. Ze straalt, altijd, of je het voelt of niet. 
Jouw taak is niet om Haar te creëren, maar om Haar te 
herkennen.
Gebed:
"God, ik voel Uw Liefde nu in mij. Ze is mijn oorsprong, mijn 
identiteit, mijn vrijheid. Ik ben uit Liefde geboren. Ik ben Liefde. Ik 
ben Uw Zoon/Dochter. Ik ben vrij. Dank U voor deze waarheid, 
eeuwig waar, wachtend op mijn herkenning."


Diepe stilte (3-5 minuten):
Laat alle woorden los. Rust gewoon in Gods Liefde. Geen 
inspanning, geen streven, alleen zijn met wat waar is.
 
Afsluiting (2 minuten)
Langzaam, zonder haast, begin terug te keren.
Beweeg je vingers en tenen. Haal je schouders op. Draai je 
hoofd zachtjes.
Herhaal een laatste keer:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo 
schiep God mij. Ik voel de Liefde van God nu in mij. De Liefde van 
God is wat mij schiep. De Liefde van God is alles wat ik ben. De Liefde 
van God heeft me tot Zijn Zoon verklaard. De Liefde van God in mij 
maakt me vrij."
Open je ogen langzaam.
Herinner jezelf: Deze Liefde gaat met je mee. Ze is niet iets 
wat je "hebt", maar wat je bent. Vandaag, in elke situatie, kun 
je herinneren: ik ben Liefde. En in die herinnering, ben je vrij.
 
 
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-44.png][image: border-image-44.png]Gebed
God, Vader, Liefde,
 
Ik voel Uw Liefde nu in mij.
Niet als vreemd bezoek,
maar als mijn eigen wezen.
 
Uw Liefde is wat mij schiep —
niet uit angst, niet uit gebrek,
maar uit overvloed, uit vreugde,
uit het verlangen van Liefde om Zich uit te drukken.
 
Uw Liefde is alles wat ik ben.
Niet een deel van mij,
niet iets wat ik bezit,
maar mijn essentie zelf.
 
Ik ben niet lichaam, niet verleden, niet angst.
Ik ben Liefde — Uw Liefde,
levend, ademend, stralend.
 
Uw Liefde heeft me tot Uw Zoon verklaard.
Deze verklaring is onherroepelijk,
deze status onveranderlijk.
 
Ik ben Uw Kind,
nu en voor altijd,
niet door verdienste,
maar door Uw Woord.
 
En Uw Liefde in mij maakt me vrij —
vrij van de ketenen van angst,
vrij van de veroordeling van schuld,
vrij van de illusie van scheiding.


[image: fill-image-45.png][image: border-image-45.png] 
Want hoe kan Liefde gebonden zijn?
Hoe kan Liefde schuldig zijn?
Hoe kan Liefde alleen zijn?
 
Dank U, God,
voor deze waarheid die me bevrijdt.
Dank U dat ik Liefde ben,
Uw Liefde,
voor altijd.
 
In deze waarheid rust ik.
In deze Liefde leef ik.
In U ben ik vrij.
 
Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
1) OCHTENDRITUEEL: LIEFDE-IDENTITEIT 
BEVESTIGEN (10-15 minuten)
Hoe:
•Begin de dag voor alle activiteiten
•Zit comfortabel, hand op hart
•Herhaal elke zin langzaam, voelend:
•"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
•"De Liefde van God is wat mij schiep."
•"De Liefde van God is alles wat ik ben."
•"De Liefde van God heeft me tot Zijn Zoon 
verklaard."
•"De Liefde van God in mij maakt me vrij."
•Voel (niet alleen denk) wat je zegt
•Sluit af: "Vandaag leef ik als Liefde. Ik ben wat God me 
schiep te zijn."
Waarom: Je vestigt je identiteit in waarheid voor de dag 
begint, niet in ego-illusies.
 
 
 
 
 
 


2) DE "LIEFDE-HERINNERING" (elk uur, 30 seconden)
Hoe:
•Stel een uur-alarm
•Pauzeer wat je doet
•Leg hand op hart
•Herhaal: "De Liefde van God is alles wat ik ben"
•Voel even - 3 ademhalingen - de waarheid hiervan
•Hervat activiteiten
Waarom: Regelmatige herinneringen doorbreken ego-
automatisme en houden je geworteld in waarheid.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


3) GEBRUIK BIJ ANGST: LIEFDE KAN NIET BANG ZIJN 
(wanneer angst opkomt)
Situatie: Je voelt angst - voor de toekomst, voor verlies, voor 
mislukking, voor afwijzing.
Ego-reactie: Paniek, vermijding, controle-pogingen.
Les 209 reactie:
	Herken de angst: "Ik voel angst."

	Pauzeer: Adem drie keer diep.

	Herinner identiteit: "Wacht - ik ben Liefde. De Liefde van 

God is alles wat ik ben."
	Vraag: "Kan Liefde bang zijn?"

	Herken: Nee. Angst is niet van mijn ware Zelf, maar van 

het ego.
	Kies: "Ik kies om te herinneren dat ik Liefde ben. Vanuit die 

herinnering, zie ik deze situatie opnieuw."
	Actie: Handel (als nodig) vanuit Liefde, niet vanuit 

angst.
Resultaat: Angst verliest zijn greep wanneer je herkent dat het 
niet "jij" bent.
 
 
 
 
 
 


4) GEBRUIK BIJ SCHULDGEVOEL: LIEFDE KAN NIET 
SCHULDIG ZIJN (bij schuld)
Situatie: Je voelt schuld - over iets wat je deed of niet deed.
Ego-reactie: Zelfveroordeling, boetedoening, zelfhaat.
Les 209 reactie:
	Erken schuld: "Ik voel schuld over..."

	Herinner: "De Liefde van God is alles wat ik ben. Kan 

Liefde schuldig zijn?"
	Herken: Schuld is gebaseerd op de illusie dat ik mijn 

ware natuur kan verraden. Maar ik ben Liefde - 
onveranderlijk.
	Vergeving: "Ik vergaf mezelf voor wat ik dacht dat ik was. 

Ik herinner nu wat ik werkelijk ben: Liefde, zuiver, onschuldig."
	Leren: Als er een les is, leer die. Maar zonder 

zelfveroordeling.
Resultaat: Schuld lost op in de herkenning van je ware 
identiteit.
 
 
 
 
 
 
 
 


5) DE "LIEFDE-SPIEGEL" OEFENING (dagelijks, 3 minuten)
Hoe:
•Sta voor een spiegel
•Kijk jezelf in de ogen
•Zeg hardop (ja, hardop - dit is krachtig):
•"Jij bent Liefde."
•"De Liefde van God is alles wat jij bent."
•"Jij bent Gods Zoon/Dochter."
•"Jij bent vrij."
•Doe dit elke dag, ook (vooral) als het ongemakkelijk voelt
Waarom: Direct oogcontact met jezelf terwijl je waarheid 
spreekt, doorbreekt lagen van zelfkritiek en onwaardigheid.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


6) LIEFDE HERKENNEN IN ANDEREN (meerdere keren per 
dag)
Hoe:
•Wanneer je iemand ontmoet of aan iemand denkt
•Herinner: "De Liefde van God is alles wat deze persoon is"
•Kijk voorbij gedrag, voorbij het lichaam, voorbij de 
persoonlijkheid
•Zie (of kies om te zien) de Liefde die deze persoon is
Voorbeelden:
•Vreemde op straat: "Deze persoon is Liefde, net als ik."
•Moeilijke collega: "Voorbij zijn gedrag is hij Liefde, 
vergeten maar niet verloren."
•Geliefde: "Ik zie de Liefde die je bent. Ik eer de Liefde 
die we delen."
Waarom: In anderen Liefde zien, versterkt de herkenning van 
Liefde in jezelf.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


7) HET "LIEFDE-DAGBOEK" (avond, 10 minuten)
Hoe:
•Houd een dagboek: "Momenten van Liefde-herkenning"
•Schrijf elke avond:
•Wanneer voelde ik Liefde vandaag? (Voor 
mezelf, voor anderen, van anderen)
•Wanneer vergat ik dat ik Liefde ben? (Momenten 
van angst, oordeel, haat)
•Wat hielp me herinneren? (Situaties, mensen, 
praktijken)
•Dankbaarheid: "Dank U, God, dat ik Liefde ben, 
zelfs wanneer ik het vergeet."
Waarom: Schrijven verdiept bewustzijn en helpt patronen 
zien.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


8) DE "VRIJHEID-CHECK" (bij gevoel van beperking)
Situatie: Je voelt je beperkt - door omstandigheden, door 
anderen, door jezelf.
Ego-reactie: "Ik ben gevangen. Ik heb geen keuze. Ik ben 
machteloos."
Les 209 reactie:
	Herken beperking: "Ik voel me gebonden."

	Herinner: "De Liefde van God in mij maakt me vrij."

	Vraag: "Ben ik werkelijk gebonden? Of ben ik Liefde die 

zich gebonden voelt?"
	Herken: De beperking is perceptie, niet realiteit. Mijn 

ware Zelf is altijd vrij.
	Kies: "Ik kies om te herinneren dat ik vrij ben. Vanuit die 

vrijheid, zie ik wat mogelijk is."
Resultaat: Zelfs als externe omstandigheden niet veranderen, 
verandert je ervaring van vrijheid.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


9) LIEFDE ALS BESLISSINGSGIDS (bij belangrijke 
beslissingen)
Hoe:
•Wanneer je een beslissing moet nemen
•Vraag niet: "Wat wil het ego?" of "Wat is het veiligst?"
•Vraag: "Welke keuze komt uit Liefde?"
•Overweeg elke optie:
•Optie A: Komt deze keuze uit angst of uit Liefde?
•Optie B: Komt deze keuze uit angst of uit Liefde?
•Kies de optie die het meest aanvoelt als uitdrukking van 
Liefde
Waarom: Beslissingen vanuit Liefde leiden tot vrede; 
beslissingen vanuit angst leiden tot meer angst.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


10) AVONDRITUEEL: RUSTEN IN LIEFDE-IDENTITEIT 
(voor slapen, 10 minuten)
Hoe:
•Lig comfortabel in bed
•Herhaal zachtjes:
•"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
•"De Liefde van God is alles wat ik ben."
•"De Liefde van God in mij maakt me vrij."
•Laat de dag los: Alle fouten, alle successen, alle drama - 
laat het los.
•Herinner: Niets wat vandaag gebeurde kan veranderen 
wat ik ben: Liefde.
•Dankbaarheid: "Dank U, God, dat ik Liefde ben, nu en 
altijd."
•Val in slaap met deze waarheid in je hart
Waarom: Slapen vanuit Liefde-herkenning leidt tot diepere 
rust en vredigere dromen.
 
 
 
 
 
 
 
 


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven
Voorbeeld 1: Elena en de Zelfhaat
Situatie: Elena worstelt al jaren met zelfhaat. Ze vindt zichzelf 
lelijk, dom, waardeloos. Deze zelfveroordeling doordringt alles - 
relaties, werk, zelfzorg.
Ego-verhaal: "Ik ben niet goed genoeg. Ik heb zoveel fouten 
gemaakt. Ik verdien geen liefde. Ik ben fundamenteel gebroken."
Les 209 ontmoeting:
Elena leest: "De Liefde van God is alles wat ik ben."
Haar eerste reactie: "Onzin. Ik ben geen liefde. Ik ben een wrak."
Maar iets in haar - een klein, stil deel - fluistert: "Wat als het 
waar is?"
Ze besluit de "Liefde-Spiegel" oefening te proberen. Elke 
ochtend, voor de spiegel: "Jij bent Liefde."
De eerste weken:
Het voelt absurd. Ze huilt. De zelfhaat schreeuwt: "Je liegt 
tegen jezelf!"
Maar ze blijft doen. Dag na dag. Week na week.
Langzame verschuiving:
Na een maand merkt Elena iets vreemds: de zelfhaat is er nog, 
maar er is ook iets anders - een zachtheid, een twijfel aan de 
haatboodschap.
Ze denkt: "Misschien... misschien is de zelfhaat niet de 
waarheid. Misschien is het een verhaal dat ik geleerd heb."
Na drie maanden gebeurt iets diepgaands: Elena kijkt in de 
spiegel en voelt wat ze zegt. Niet volledig, niet constant, maar een 
glimp: "Ik ben Liefde."


Het effect:
Elena begint zichzelf anders te behandelen. Ze zorgt beter voor 
haar lichaam (niet vanuit haat, maar vanuit liefde). Ze stelt 
grenzen in relaties (Liefde laat zich niet misbruiken). Ze neemt 
risico's (Liefde is niet bang voor mislukking).
Vrienden zeggen: "Je bent veranderd. Je lijkt... vrijer."
Elena glimlacht: "Ik ontdek dat ik Liefde ben. En dat verandert 
alles."
 
 
 
Voorbeeld 2: Johan en de Angst voor de Dood
Situatie: Johan (67) is geconfronteerd met zijn sterfelijkheid. 
Een vriend is overleden. Zijn eigen gezondheid wankelt. Hij is 
verlamd door angst voor de dood.
Ego-verhaal: "Ik ben dit lichaam. Wanneer het sterft, houd ik 
op te bestaan. Alles wat ik ben, verdwijnt. Dit is het einde."
Les 209 ontmoeting:
Johan leest: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. De Liefde van 
God is alles wat ik ben."
Hij denkt: "Mooie woorden. Maar ik voel me een lichaam. En 
dit lichaam sterft."
Zijn dochter suggereert de meditatie te proberen. Johan, 
wanhopig, stemt toe.
De meditatie-ervaring:
In de meditatie, wanneer Johan herhaalt: "Ik ben niet een 
lichaam", voelt hij eerst niets.


Maar dan komt er een herinnering: momenten in zijn leven 
waarin hij zich niet als lichaam voelde:
•Diep in gebed, als jongeman
•Toen zijn dochter geboren werd - een moment van pure 
liefde
•Kijkend naar een zonsondergang, volledig aanwezig
In die momenten was hij meer dan lichaam. Hij was... wat? 
Bewustzijn? Liefde? Geest?
De verschuiving:
Johan begint te begrijpen: "Mijn lichaam is oud en zal sterven. 
Dat is waar. Maar ik ben niet alleen dit lichaam. Wat ik werkelijk 
ben - deze Liefde, dit bewustzijn - dat sterft niet."
Het resultaat:
De angst verdwijnt niet volledig. Maar er is nu ook iets 
anders: vrede.
Johan zegt tegen zijn dochter: "Ik ben nog steeds bang voor de 
pijn van sterven. Maar ik ben niet langer bang voor het ophouden 
te bestaan. Want ik herinner me: ik ben Liefde. En Liefde sterft 
niet."
Hij leeft zijn laatste jaren met meer vreugde, meer 
aanwezigheid, meer liefde - niet omdat hij de dood ontkent, maar 
omdat hij herkent dat hij meer is dan het lichaam dat sterft.
 
 
 
 
 


Voorbeeld 3: Emma en het "Onvergeeflijke"
Situatie: Emma werd als kind misbruikt door een familielid. Ze 
draagt woede, haat, en trauma - terecht. Mensen zeggen: "Je moet 
vergeven." Maar Emma denkt: "Dit is onvergeeflijk."
Ego-verhaal: "Deze persoon is monster. Ik ben slachtoffer. Haat 
is de enige gepaste reactie. Vergeven zou betekenen dat wat hij 
deed oké was."
Les 209 ontmoeting:
Emma leest: "De Liefde van God is alles wat ik ben. De Liefde van 
God heeft me tot Zijn Zoon verklaard."
Ze denkt bitter: "Als ik Liefde ben, waarom gebeurde dit dan?"
Maar een therapeut legt uit: "Les 209 zegt niet dat wat er 
gebeurde oké was. Het zegt dat jouw essentie ongerept bleef. 
Jouw lichaam werd geschonden, maar jouw Zelf - de Liefde die je 
bent - blijft zuiver."
Het proces:
Emma begint voorzichtig te oefenen met de herinnering: "De 
Liefde van God is wat mij schiep. Niets wat deze persoon deed, kan 
veranderen wat ik ben."
Dit is niet gemakkelijk. Ze voelt woede, verdriet, verzet. Maar 
ze blijft oefenen.
Geleidelijke genezing:
Na maanden merkt Emma: "Mijn woede richt zich op wat er 
gebeurde - en terecht. Maar ik ben niet langer gedefinieerd door 
wat er gebeurde."
Ze begint te zien: "Ik ben niet 'misbruikt meisje'. Ik ben Liefde - 
die een verschrikkelijke ervaring had, maar wiens essentie intact 
bleef."


Vergeving (niet vergoelijken):
Uiteindelijk komt Emma tot een vorm van vergeving - niet door 
te zeggen "wat je deed was oké" (dat was het niet), maar door te 
zeggen: "Wat je deed kan mijn ware identiteit niet aantasten. Ik 
ben Liefde. En vanuit die Liefde, laat ik je los. Niet voor jou, maar 
voor mijzelf."
Het resultaat:
Emma draagt nog steeds littekens. Maar ze is niet langer 
gevangen in haat. Ze zegt: "Les 209 gaf me terug wat gestolen 
leek: mijn essentie. Ik ben niet wat me overkwam. Ik ben Liefde - 
altijd geweest, altijd zal zijn."
 
Kernzinnen uit de les:
•"Ik voel de Liefde van God nu in mij."
•"De Liefde van God is wat mij schiep."
•"De Liefde van God is alles wat ik ben."
•"De Liefde van God heeft me tot Zijn Zoon verklaard."
•"De Liefde van God in mij maakt me vrij."
 
 
 
 
 
 
 


SAMENVATTING VAN LES 209
Les 209 biedt een van de meest directe en krachtige uitspraken 
over identiteit in het hele Werkboek. Het is geen theorie, maar een 
oproep tot directe ervaring.
Kernpunten:
	Oorsprong: Je bent geboren uit Liefde, niet uit angst of 

gebrek.
	Identiteit: Je bent niet iemand die liefde heeft; 

je bent Liefde - volledig, ondeelbaar.
	Status: God heeft je verklaard als Zijn Zoon/Dochter - 

een status die onveranderlijk en eeuwig is.
	Bevrijding: Deze Liefde maakt je vrij van angst, schuld, 

oordeel, scheiding.
	Ervaring: Dit is geen abstract concept, maar iets wat je 

nu kunt voelen, in je eigen wezen.
De transformatie:
Van: "Ik ben een zondig, beperkt, sterfelijk lichaam"

Naar: "Ik ben Liefde - Gods Liefde, eeuwig, vrij, heilig"
De praktijk:
Elke dag, in elke situatie, telkens je jezelf vergeet, herinner:
•"De Liefde van God is alles wat ik ben"
In die herinnering ligt alle genezing, alle vrede, alle vrijheid.
 


 
 
Les 210
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn.”
 
 
 
 
 
 
 
De Keuze Voor Vreugde
 
Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn.
 
Pijn is mijn eigen idee —
niet opgelegd door het lot,
niet gestraft door de hemel,
maar door mij gemaakt,
door mij vastgehouden,
door mij geloofd.
 


Het is geen Gedachte van God.
Hij droomde geen pijn,
Hij wilde geen lijden,
Hij schiep geen verdriet.
 
Het is een gedachte die ik gedacht heb
los van Hem en van Zijn Wil —
een vreemd idee,
een dwaling,
een vergissing.
 
Zijn Wil is vreugde,
niets dan vreugde
voor Zijn geliefde Zoon.
 
Niet een kleine vreugde,
niet een voorwaardelijke blijdschap,
maar vreugde zelf —
compleet, onveranderlijk, eeuwig.
 
En dat kies ik
in plaats van wat ik heb gemaakt.
 
Ik leg de pijn neer,
niet omdat ze me gedwongen werd,
maar omdat ik haar maakte
en nu kies om haar los te laten.


 
Ik ben niet een lichaam dat lijdt.
Ik ben vrij.
Ik ben vreugde —
Gods vreugde,
mijn erfgoed,
nu.
 
 
Uitgebreide commentaar
A. DE CENTRALE UITSPRAAK: "IK KIES DE VREUGDE VAN 
GOD IN PLAATS VAN PIJN"
Les 210 keert terug naar Les 190 en introduceert een van de 
meest bevrijdende en uitdagende leringen van de Cursus: pijn is 
een keuze. Dit klinkt misschien hard of ongeloofwaardig voor 
iemand die lijdt, maar het is bedoeld als ultieme empowerment.
"Ik kies" - De macht van vrije wil
Let op het werkwoord: kies. Niet "ik hoop", niet "ik zou willen", 
niet "misschien ooit". Dit is een actieve beslissing, een daad van 
wil.
De Cursus leert dat je in elk moment kiest tussen twee leraren: 
het ego (dat altijd pijn kiest) en de Heilige Geest (die altijd 
vreugde kiest). Deze keuze is niet altijd bewust, maar ze is altijd 
aanwezig.
"De vreugde van God" - Niet wereldse vreugde
Dit is niet het oppervlakkige plezier van het ego (dat afhangt 
van omstandigheden), maar de diepe, onwrikbare vreugde die 
Gods natuur is. Deze vreugde:


•Hangt niet af van externe omstandigheden
•Wordt niet verstoord door "problemen"
•Is niet tegengesteld aan verdriet (je kunt rouwen en toch 
vreugde hebben)
•Is je natuurlijke staat als Kind van God
"In plaats van pijn" - De substitutie
Les 210 vraagt niet om pijn te ontkennen ("Pijn bestaat niet"), 
maar om haar te vervangen door vreugde. Dit is een subtiel maar 
cruciaal onderscheid.
 
B. "PIJN IS MIJN EIGEN IDEE"
Dit is misschien de meest uitdagende zin in Les 210. Voor 
iemand met chronische pijn, voor iemand die rouwt, voor iemand 
die misbruikt is, klinkt dit als slachtofferbeschuldiging. Maar dat is 
niet wat de Cursus bedoelt.
Wat betekent "pijn is mijn eigen idee"?
De Cursus maakt onderscheid tussen:
1. Fysieke sensatie (het lichaam ervaart ongemak)
Dit ontkent de Cursus niet. Als je hand in het vuur houdt, zal 
het lichaam een signaal sturen: "Au!" Dit is een neutraal 
mechanisme.
2. Lijden (de mentale interpretatie dat dit "slecht" is en je 
"ongelukkig" maakt)
Hier ligt de keuze. Je kunt dezelfde fysieke sensatie hebben en:
•Ego-interpretatie: "Dit is vreselijk! Ik ben een 
slachtoffer! Het leven is wreed! Ik ben gestraft!"


•Heilige Geest-interpretatie: "Het lichaam ervaart 
ongemak. Maar ik ben niet het lichaam. Mijn vrede wordt 
niet bepaald door wat het lichaam voelt."
Het onderscheid:
•Pijn (fysieke sensatie): Vaak niet onder controle
•Lijden (mentale interpretatie): Altijd een keuze
Belangrijke nuance:
Les 210 zegt NIET: "Negeer pijn" of "Zoek geen medische hulp". 
Zorg praktisch voor het lichaam. Maar identificeer je niet met de 
pijn. Je bent niet het lichaam dat lijdt; je bent Geest die vrij is.
 
C. "HET IS GEEN GEDACHTE VAN GOD"
Deze zin is theologisch cruciaal. Ze spreekt Gods natuur vrij van 
het scheppen van lijden.
Traditionele religieuze opvattingen:
Veel religies leren dat God lijden schept om:
•Te straffen voor zonde
•Te testen
•Te onderwijzen door pijn
•Mysterieuze redenen die we niet kunnen begrijpen
Les 210's radicale alternatief:
God schept geen pijn. Punt. Pijn is niet Gods idee, niet Gods 
plan, niet Gods wil. God weet niet eens van pijn, want pijn bestaat 
niet in werkelijkheid - alleen in de illusie.
Implicatie:


Als je lijdt, zegt dat niets over God. Het zegt iets over de 
scheiding die je denkt dat plaatsvond. Pijn is een symptoom van de 
overtuiging in scheiding van God.
Bevrijdend:
Dit betekent dat je lijden niet betekent dat:
•God je straft
•Je iets verkeerd hebt gedaan
•Je dit "verdient"
•God je in de steek heeft gelaten
Lijden betekent simpelweg dat je het ego gelooft in plaats van 
God.
 
D. "EEN GEDACHTE DIE IK GEDACHT HEB LOS VAN HEM 
EN VAN ZIJN WIL"
Deze zin legt uit hoe pijn ontstaat: door scheiding van God.
Het mechanisme:
Stap 1: De illusie van scheiding
Je denkt (ten onrechte) dat je gescheiden bent van God - dat je 
een autonoom individu bent, apart van je Bron.
Stap 2: Het maken van een alternatieve werkelijkheid
Los van God begin je je eigen "werkelijkheid" te creëren, met je 
eigen ideeën over hoe dingen "zouden moeten zijn".
Stap 3: Conflict tussen jouw wil en werkelijkheid
Wanneer de wereld niet voldoet aan jouw ideeën (wat 
onvermijdelijk is, want jouw ideeën zijn gebaseerd op illusie), 
ervaar je dit als pijn.


Voorbeeld:
•Jouw idee: "Ik moet altijd gezond zijn om gelukkig te 
zijn"
•Werkelijkheid: Het lichaam wordt ziek
•Resultaat: Pijn (niet de fysieke symptomen, maar het 
mentale lijden: "Dit is niet eerlijk! Ik kan niet gelukkig zijn 
zo!")
De oplossing:
Stop met denken "los van God". Lijn je wil af met Zijn Wil. En 
wat is Zijn Wil? Vreugde.
 
E. "ZIJN WIL IS VREUGDE, NIETS DAN VREUGDE VOOR 
ZIJN GELIEFDE ZOON"
Dit is het hart van Les 210: Gods Wil voor jou is vreugde, 
zonder uitzonderingen, zonder voorwaarden.
"Zijn Wil" - Wat God wil voor jou
Gods Wil is niet mysterieus of wreed. Het is eenvoudig: Hij wil 
jouw vreugde. Niet later, niet in de hemel, niet na beproeving - nu.
"Niets dan vreugde" - Geen gemengde bedoelingen
God heeft geen verborgen agenda. Hij wil niet:
•Een beetje vreugde gemengd met lijden ("om je te laten 
groeien")
•Vreugde na lijden ("eerst lijden, dan beloning")
•Voorwaardelijke vreugde ("als je goed bent")
Hij wil niets dan vreugde, zuiver, onverdeeld, volledig.
"Voor Zijn geliefde Zoon" - De intimiteit


Let op "geliefde". Dit is niet een koude, formele relatie. God 
houdt van je met oneindige tederheid. Jouw vreugde is Zijn 
vreugde. Hij wil niets anders voor je dan wat Hij Zelf is: vreugde.
De implicatie:
Wanneer je niet vreugdevol bent, is dat niet omdat God het zo 
wil. Het is omdat je denkt los van Hem, omdat je het ego gelooft in 
plaats van Hem.
 
F. "EN DAT KIES IK IN PLAATS VAN WAT IK HEB GEMAAKT"
De les eindigt met een wilsbesluit: ik maak een andere keuze.
"Dat" (vreugde) "in plaats van" (pijn)
Dit is substitutie, niet ontkenning. Je zegt niet: "Er is geen pijn." 
Je zegt: "Er is pijn (die ik maakte), en ik kies nu vreugde in plaats 
daarvan."
"Wat ik heb gemaakt"
Dit is eigenaarschap. Je erkent: "Ik maakte deze pijn. Niet God. 
Niet het lot. Niet anderen (hoewel het zo lijkt). Uiteindelijk koos ik 
ervoor om deze situatie als pijnlijk te ervaren."
Dit is geen schuld ("Ik ben slecht omdat ik pijn maakte"), 
maar empowerment ("Als ik het maakte, kan ik het ook 
ontmantelen").
De kracht van keuze:
Telkens je lijdt, herinner Les 210:
•"Ik koos hiervoor (onbewust, maar toch)"
•"Ik kan ook anders kiezen"
•"Ik kies nu Gods vreugde"


G. VREUGDE VERSUS PLEZIER: HET ONDERSCHEID
Om Les 210 goed te begrijpen, moeten we onderscheid maken 
tussen vreugde (wat God wil) en plezier (wat het ego wil).
Ego's plezier:
•Afhankelijk van omstandigheden ("Ik ben gelukkig als...")
•Tijdelijk (komt en gaat)
•Gebaseerd op vergelijking ("Ik voel me goed omdat ik 
beter ben dan...")
•Heeft een tegenpool (na plezier komt pijn)
•Oppervlakkig
Gods vreugde:
•Onafhankelijk van omstandigheden (diepere bron)
•Constant (onderliggende toon, zelfs te midden van 
verdriet)
•Gebaseerd op waarheid (wie je werkelijk bent)
•Heeft geen tegenpool (vreugde en verdriet kunnen 
samenwonen)
•Diepgaand
Praktisch voorbeeld:
Je verliest je baan:
•Ego: "Dit is vreselijk! Geen plezier meer!" (pijn)
•Heilige Geest: "Het lichaam ervaart stress. Maar mijn 
diepe vreugde - mijn identiteit als Kind van God - blijft 
intact." (vreugde te midden van uitdaging)
 


H. DE PARADOX VAN ROUW EN VREUGDE
Een belangrijk misverstand over Les 210: betekent het dat je 
niet mag rouwen, niet verdrietig mag zijn?
Nee. Les 210 zegt:
•Menselijke emoties zijn natuurlijk op het niveau van 
de wereld
•Rouwen, verdriet, emotionele pijn zijn normale reacties 
op verlies
•De Cursus vraagt niet om deze te onderdrukken
Maar:
•Onder deze emoties ligt een diepere vreugde - de 
vreugde van je ware identiteit
•Je kunt rouwen en tegelijkertijd vreugde hebben in de 
wetenschap dat de Geest eeuwig is
•Je kunt verdrietig zijn en tegelijkertijd vrede hebben in 
God
Analogie:
Stel je voor: de oceaan heeft golven (emoties) aan de 
oppervlakte - soms rustig, soms stormachtig. Maar diep onder die 
golven is de oceaan altijd kalm, altijd vredig.
Zo ook jij: aan de oppervlakte (persoonlijkheid, emoties) 
kunnen storm zijn. Maar diep in je (ware Zelf) is altijd vreugde.
 
I. PIJN ALS LERAAR VERSUS PIJN ALS DOEL
Een nuance: de Cursus zegt niet dat pijn nooit iets leert. Ze 
zegt dat pijn niet Gods doel is.


Ego's gebruik van pijn:
Het ego gebruikt pijn als bewijs van scheiding, als straf, als 
identiteit ("Ik ben mijn lijden").
Heilige Geest's gebruik van pijn:
De Heilige Geest kan pijn gebruiken (niet creëren) als wake-up 
call: "Dit lijden komt van ego-denken. Laten we een andere weg 
proberen."
Voorbeeld:
•Je lijdt in een toxische relatie
•Ego: "Ik verdien dit. Ik ben waardeloos." (pijn als straf)
•Heilige Geest: "Deze pijn toont me dat iets niet klopt. 
Laat me leren en veranderen." (pijn als signaal)
Het ideaal:
Leren zonder pijn. Maar als pijn er is, kan ze gebruikt worden 
voor groei - niet omdat God het zo wilde, maar omdat de Heilige 
Geest alles kan transformeren voor genezing.
 
J. DE PRAKTIJK VAN LES 210: ACTIEF KIEZEN
Les 210 is geen passieve les. Het vraagt om actieve keuze, 
telkens opnieuw.
Ochtend:
Begin de dag met: "Vandaag kies ik de vreugde van God in plaats 
van pijn. Wat er ook gebeurt, ik kies om mijn identiteit te herinneren: 
ik ben vrij, ik ben vreugde."
Gedurende de dag:
Telkens je pijn ervaart (fysiek, emotioneel, mentaal):


	Herken: "Ik ervaar pijn."

	Eigenaarschap: "Deze pijn is mijn eigen idee, niet Gods."

	Keuze: "Ik kies nu de vreugde van God in plaats van deze 

pijn."
	Actie: Wat die keuze ook betekent praktisch (soms 

medische zorg, soms perspectief-verschuiving, soms gewoon 
doorgaan terwijl je herinnert dat je meer bent dan de pijn).
Avond:
Reflecteer: "Wanneer koos ik vandaag vreugde? Wanneer koos ik 
pijn? Wat leerde ik?"
 
Geleide Meditatie (30-35 MINUTEN): Van Pijn Naar Vreugde
Voorbereiding (2-3 minuten)
Vind een comfortabele plek. Zorg dat je ongestoord bent voor 
de komende 30 minuten.
Zit met rechte rug, handen rustend. Sluit je ogen.
Neem drie diepe, reinigende ademhalingen:
•Inademen: Vul je longen volledig
•Uitademen: Laat alle spanning, alle zorgen uitstromen
Stel je intentie: "Voor deze tijd open ik me voor de vreugde van 
God. Ik ben bereid om pijn te zien als wat het is: mijn eigen idee. Ik 
ben bereid om een andere keuze te maken."
 
DEEL 1: IK BEN NIET EEN LICHAAM. IK BEN VRIJ (7-10 
minuten)
Herhaal de centrale affirmatie langzaam:


"Ik ben niet een lichaam."
Het lichaam kan pijn voelen - dat ontkent de Cursus niet. 
Maar jij bent niet het lichaam. Je bent de Geest die het lichaam 
waarneemt, maar niet erdoor beperkt wordt.
Voel hoe deze herinnering ruimte creëert. Het lichaam kan 
ongemak hebben, maar jij - je ware Zelf - blijft vrij.
Herhaal: "Ik ben vrij."
Vrij van identificatie met pijn, vrij van de overtuiging dat lijden 
je identiteit definieert, vrij van de angst dat pijn je kan vernietigen.
Herhaal: "Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."
God schiep je niet als een lijdend wezen. Hij schiep je 
als vreugde - Zijn eigen vreugde, uitgedrukt als jou.
Stilte-moment (2-3 minuten):
Rust in deze waarheid. Geen analyse, gewoon zijn met wat 
waar is.
 
DEEL 2: PIJN IS MIJN EIGEN IDEE (7-10 minuten)
Nu het moeilijke deel: eigenaarschap nemen.
Herhaal: "Pijn is mijn eigen idee."
Dit betekent NIET:
•Dat fysieke sensaties niet bestaan
•Dat je pijn verdient
•Dat je "slecht" bent omdat je pijn ervaart
Dit betekent WEL:


•Dat lijden (de mentale interpretatie van pijn als "slecht" 
en "mij ongelukkig makend") een keuze is
•Dat je de macht hebt om anders te kiezen
Breng een pijn in gedachten:
Denk aan iets wat je momenteel pijn doet:
•Een fysieke ziekte
•Een emotioneel verdriet
•Een relationeel conflict
•Een angst voor de toekomst
Voel de pijn:
Ontken het niet. Voel het volledig. Waar zit het in je lichaam? 
Hoe voelt het?
Nu vraag:
"Hoe interpreteer ik deze situatie? Welk verhaal vertel ik mezelf 
over deze pijn?"
Misschien:
•"Dit is niet eerlijk"
•"Ik ben gestraft"
•"Ik kan niet gelukkig zijn met deze pijn"
•"Dit zou niet mogen gebeuren"
Herken:
Dit verhaal - deze interpretatie - dat is de pijn. Niet de situatie 
zelf, maar hoe je erover denkt.
Eigenaarschap:


"Ik maakte dit verhaal. Ik koos deze interpretatie. Het is mijn 
eigen idee, los van God."
Belangrijk:
Geen schuld hierin. Je maakte deze keuze onbewust, geleid 
door het ego. Maar nu herken je het. En dat is de eerste stap naar 
verandering.
Stilte-moment (3 minuten):
Rust in deze herkenning: pijn is mijn eigen maken.
 
DEEL 3: HET IS GEEN GEDACHTE VAN GOD (5-7 minuten)
Herhaal: "Deze pijn is geen Gedachte van God."
Voel de bevrijding:
God wilde dit lijden niet. Hij creëerde het niet. Hij keurde het 
niet goed.
Stel je voor:
God kijkt naar jouw lijden. Niet met oordeel, niet met "Je 
verdient dit", maar met oneindige tederheid en verdriet dat je 
jezelf dit aandoet.
Hij fluistert: "Mijn Kind, deze pijn is niet van Mij. Ik schiep je 
voor vreugde, niet voor lijden. Kom terug naar Mij. Herinner je Wil, 
die niets dan vreugde is."
Herken:
Als deze pijn geen Gedachte van God is, dan is het niet 
werkelijk. Het is een illusie, een vergissing, een misvatting - maar 
niet waarheid.
Implicatie:


Je hoeft niet voor altijd met deze pijn te leven. Het is niet je lot, 
niet je straf, niet Gods plan. Het is een vergissing die gecorrigeerd 
kan worden.
Affirmatie:
"Deze pijn is niet van God. Ze is niet werkelijk. Ze is niet mijn 
werkelijkheid. Ze is een illusie die ik kan loslaten."
Stilte-moment (2-3 minuten):
Voel de vrijheid: als het niet van God is, ben je niet eraan 
gebonden.
 
DEEL 4: ZIJN WIL IS VREUGDE (7-10 minuten)
Herhaal: "Zijn Wil is vreugde, niets dan vreugde voor Zijn geliefde 
Zoon."
Wat is Gods Wil voor jou?
Niet mysterie, niet lijden, niet test. Vreugde.
Herinner:
Denk aan momenten in je leven waarin je vreugde voelde - 
echte, diepe vreugde (niet oppervlakkig plezier):
•Een moment van diepe verbinding met iemand
•Een ervaring van schoonheid die je ontroerde
•Een moment van vrede, van thuiskomen
•Een ervaring van liefde, onvoorwaardelijk
Herken:
Die momenten waren glimpen van Gods Wil voor jou. Niet 
uitzonderingen, maar voorproefjes van je natuurlijke staat.


Gods Wil is niet:
•Een beetje vreugde, veel lijden ("om je te laten groeien")
•Vreugde later, lijden nu ("eerst verdienen")
•Voorwaardelijke vreugde ("als je goed bent")
Gods Wil is:
Niets dan vreugde, nu, altijd, zonder voorwaarden.
Visualisatie:
Stel je voor dat God's Wil een stroom van licht is, stralend naar 
jou.
Dit licht is vreugde - warm, zacht, alomvattend.
Het stroomt constant naar je, maar vaak blokkeer je het (met 
ego-gedachten, met geloof in pijn, met identificatie met lijden).
Nu, in deze meditatie, open je voor die stroom.
Stel je voor dat je de blokkades wegneemt (als dammen in een 
rivier) en de vreugde stroomt binnen.
Voel het licht je vullen - je hoofd, je hart, je hele wezen.
Deze vreugde is niet iets nieuws wat je krijgt. Het is wat je 
altijd al was, nu herinnerd.
Stilte-moment (4-5 minuten):
Rust in Gods Wil voor jou: vreugde. Voel het, vertrouw het, 
ontvang het.
 
DEEL 5: IK KIES VREUGDE IN PLAATS VAN PIJN (7-10 
minuten)
Nu de actieve keuze.


Herhaal: "Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn."
Breng de pijn terug:
Herinner de pijn die je in Deel 2 identificeerde.
Zie de keuze:
Voor je zijn twee paden:
•Pad 1: Blijf vasthouden aan het verhaal van pijn ("Dit is 
vreselijk, ik ben slachtoffer, ik kan niet gelukkig zijn")
•Pad 2: Laat het verhaal los en kies Gods vreugde ("Deze 
situatie is uitdagend, maar mijn diepe vreugde blijft intact")
Welk pad kies je?
Dit is geen gemakkelijke keuze. Het ego schreeuwt: "Maar de 
pijn is ECHT! Je kunt niet zomaar kiezen om vrolijk te zijn!"
Maar Les 210 zegt: je kiest niet om vrolijk te doen (dat is 
ontkenning). Je kiest om te herinneren dat je meer bent dan de 
pijn.
Visualisatie:
Zie het verhaal van pijn als een zwaar pak dat je draagt.
Je hebt het zo lang gedragen dat je vergeten bent dat je het 
kunt afleggen.
Nu, in deze meditatie, leg je het af.
Je legt het zachtjes neer - geen drama, geen strijd, gewoon: "Ik 
kies dit niet langer."
En wanneer je het aflegt, voel je hoe licht je bent.
De situatie is misschien nog hetzelfde, maar jouw ervaring is 
getransformeerd.
De keuze uitspreken:


Zeg innerlijk (of hardop):
"Ik kies de vreugde van God in plaats van deze pijn. Ik leg dit 
verhaal van lijden neer. Ik kies om te herinneren wie ik werkelijk ben: 
vrij, vreugdevol, Gods geliefde Kind."
Voel de verschuiving:
Misschien subtiel, misschien diepgaand. Maar er is een 
verschuiving wanneer je kiest.
Stilte-moment (3-4 minuten):
Rust in je keuze. Voel de vreugde die altijd aanwezig was, nu 
herkend.
 
DEEL 6: LEVEN VANUIT VREUGDE (5-7 minuten)
Tenslotte, hoe leef je vanuit deze keuze?
Affirmatie:
"Vandaag leef ik vanuit vreugde, niet vanuit pijn. Wat er ook 
gebeurt, ik kies om mijn identiteit te herinneren: ik ben Gods geliefde 
Kind, geschapen voor vreugde."
Voorbereiding op de dag:
Zie jezelf door de dag gaan:
•Uitdagingen komen (ze komen altijd)
•Het ego biedt het verhaal van pijn aan
•Maar je herinnert: "Ik kies vreugde"
•Je handelt vanuit die keuze - niet ontkennend, niet naïef, 
maar geworteld in waarheid
Voel de kracht:


Je bent niet machteloos. Je bent niet slachtoffer. Je hebt de 
macht van keuze.
Gebed:
"God, dank U dat Uw Wil voor mij vreugde is. Help me om deze 
vreugde te herkennen, zelfs te midden van uitdagingen. Telkens ik pijn 
voel, help me herinneren: dit is mijn eigen idee, niet het Uwe. En help 
me een andere keuze te maken. Amen."
Stilte-moment (2-3 minuten):
Rust in de zekerheid van je keuze.
 
Afsluiting (2 minuten)
Langzaam, zonder haast, keer terug.
Beweeg je lichaam zachtjes. Rek je uit. Open je ogen.
Herhaal een laatste keer:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Ik kies de vreugde van God in 
plaats van pijn. Pijn is mijn eigen idee. Het is geen Gedachte van God. 
Zijn Wil is vreugde, niets dan vreugde voor mij. En dat kies ik."
Sta op en draag deze keuze met je mee de dag in.
 
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-44.png][image: border-image-44.png]Gebed
God, Vader van vreugde,
 
Ik kies vandaag Uw vreugde in plaats van pijn.
 
Ik erken: pijn is mijn eigen idee.
Niet Uw schepping,
niet Uw Wil,
niet Uw plan.
 
Het is een gedachte die ik gedacht heb
los van U en van Uw Wil —
een vergissing, een illusie,
een verhaal dat ik mezelf vertelde.
 
Uw Wil voor mij is vreugde —
niets dan vreugde,
nu en altijd,
zonder voorwaarden.
 
Ik ben Uw geliefde Kind.
U wilt mijn geluk zoals een vader
het geluk van zijn kind wil —
niet later, niet na beproeving,
maar nu.
 
Vandaag leg ik de pijn neer
die ik zelf gemaakt heb.
 
Niet door te ontkennen dat uitdagingen bestaan,
niet door te doen alsof alles gemakkelijk is,
maar door te herinneren:
ik ben niet gedefinieerd door wat ik ervaar.
 


[image: fill-image-43.png][image: border-image-43.png]Ik ben vrij.
Ik ben vreugde.
Ik ben Uw schepping.
 
Help me, God,
om deze keuze telkens opnieuw te maken:
vreugde in plaats van pijn,
waarheid in plaats van illusie,
U in plaats van het ego.
 
Dank U voor Uw Wil
die niets dan vreugde voor mij wil.
 
In die vreugde rust ik.
In die vreugde leef ik.
In U ben ik thuis.
 
Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Tien Praktische DagelijkseOefeningen
1) OCHTENDRITUEEL: DE KEUZE STELLEN (10-15 
minuten)
Hoe:
•Begin de dag voor alle activiteiten
•Zit comfortabel, ogen gesloten
•Herhaal de centrale affirmatie:
•"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
•"Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn."
•"Pijn is mijn eigen idee. Het is geen Gedachte van 
God."
•"Zijn Wil is vreugde, niets dan vreugde voor mij."
•Stel je intentie: "Vandaag, wat er ook gebeurt, kies ik om 
mijn vreugde te herinneren. Ik ben niet mijn omstandigheden. 
Ik ben Gods geliefde Kind."
•Visualiseer de dag voor je en zie jezelf deze keuze 
makend in verschillende situaties
Waarom: Je vestigt je keuze voor de dag begint, wat het 
gemakkelijker maakt om eraan vast te houden wanneer 
uitdagingen komen.
 
 
 
 
 


2) DE "PIJN-PAUSEKNOP" (telkens pijn opkomt)
Situatie: Je ervaart pijn - fysiek, emotioneel, of mentaal.
Ego-reactie: Volledig opgaan in de pijn, gedefinieerd worden 
door de pijn, slachtoffer zijn van de pijn.
Les 210 reactie:
	Herken: "Ik ervaar pijn."

	Pauzeer: Stop wat je doet (letterlijk, 30 seconden)

	Herinner: "Pijn is mijn eigen idee. Ik kies dit verhaal van 

lijden."
	Vraag: "Wil ik deze keuze blijven maken?"

	Alternatief: "Ik kies nu de vreugde van God. Ik ben meer 

dan deze pijn."
	Actie: Wat praktisch nodig is (medische zorg, troost, 

rust) maar vanuit herinnering van identiteit
Hoe vaak: Telkens pijn opkomt. Dit wordt een automatisme: 
pijn → pauze → keuze.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


3) HET "PIJN-VERHAAL" DAGBOEK (dagelijks, 10 minuten)
Hoe:
•Houd een dagboek bij: "Mijn pijn-verhalen"
•Schrijf elke avond:
•Wat deed me vandaag pijn? (Situatie)
•Welk verhaal vertelde ik mezelf? ("Dit is niet 
eerlijk", "Ik ben slachtoffer", "Ik verdien dit")
•Is dit verhaal waar? (Meestal: nee, het is 
interpretatie)
•Welk alternatief verhaal kan ik kiezen? (Vanuit 
Heilige Geest)
•Hoe voelt het alternatief verhaal? (Vaak: 
bevrijdend)
Waarom: Schrijven maakt je bewust van automatische pijn-
verhalen en geeft je macht om ze te veranderen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


4) FYSIEKE PIJN: HET "TWEE-LAGEN" MODEL (bij 
chronische pijn)
Situatie: Je hebt chronische fysieke pijn (rugpijn, hoofdpijn, 
artritis, etc.).
Ego-reactie: "Ik ben deze pijn. Ik kan niet gelukkig zijn met 
deze pijn. Mijn leven is voorbij."
Les 210 reactie:
Laag 1: Fysieke sensatie
•Erken: "Mijn lichaam voelt ongemak." (Dit is neutraal, 
geen oordeel)
•Zorg praktisch: medicijnen, therapie, rust (alles wat 
helpt)
Laag 2: Mentaal verhaal (hier ligt de keuze)
•Herken: "Ik vertel mezelf dat deze pijn mijn leven 
ruïneert. Dat is mijn eigen idee."
•Kies anders: "Mijn lichaam heeft pijn. Maar ik ben niet 
mijn lichaam. Mijn diepe vreugde blijft intact."
Praktisch:
•Doe ademoefening tijdens pijn: adem in ("Ik ben niet deze 
pijn"), adem uit ("Ik ben vrij")
•Herinner: Je kunt pijn hebben en toch vreugde - niet 
oppervlakkige vrolijkheid, maar diepe, stille vreugde
Waarom: Dit voorkomt dat pijn je hele identiteit overneemt.
 
 
 


5) EMOTIONELE PIJN: DE "SCHEIDINGSVRAAG" (bij 
verdriet, woede, angst)
Situatie: Je voelt emotionele pijn - verdriet, woede, angst, 
eenzaamheid.
Les 210 benadering:
Stap 1: Voel de emotie
•Ontken het niet. Voel volledig. "Ik voel verdriet/woede/
angst."
Stap 2: Vraag: "Welke scheiding denk ik dat plaatsvond?"
•Verdriet = scheiding van geliefd persoon/ding
•Woede = scheiding van hoe dingen "zouden moeten zijn"
•Angst = scheiding van veiligheid/controle
•Eenzaamheid = scheiding van liefde/verbinding
Stap 3: Herinner eenheid
•"Deze scheiding is illusie. In waarheid ben ik nooit 
gescheiden - niet van God, niet van liefde, niet van vrede."
Stap 4: Kies vreugde onder de emotie
•Je kunt rouwen en toch vreugde hebben (diep binnen)
•Je kunt boos zijn op onrecht en toch vrede hebben (in je 
kern)
Waarom: Emoties worden geen identiteit, maar golven die 
passeren terwijl je kern intact blijft.
 
 
 


6) DE "VREUGDE-HERINNERING" LIJST (wekelijks update)
Hoe:
•Maak een lijst: "Momenten van vreugde in mijn leven"
•Schrijf 10-20 momenten waarin je echte vreugde voelde
•Niet oppervlakkig plezier, maar diepe vreugde:
•Momenten van liefde
•Momenten van schoonheid
•Momenten van verbinding
•Momenten van vrede
•Momenten van "thuiskomen"
•Gebruik deze lijst: Wanneer pijn komt, lees de lijst. 
Herinner: "Vreugde is mijn natuurlijke staat. Deze momenten 
zijn niet uitzonderingen, maar glimpen van waarheid."
Waarom: Concrete herinneringen aan vreugde helpen je 
herinneren dat vreugde niet iets vreemds is, maar jouw natuur.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


7) DE "GOD'S WIL" AFFIRMATIE (meerdere keren per dag)
Hoe:
•Stel uur-alarm
•Pauzeer activiteiten
•Leg hand op hart
•Herhaal: "Gods Wil voor mij is vreugde, niets dan vreugde. 
Ik ben Zijn geliefde Kind."
•Voel (3 ademhalingen) de waarheid hiervan
•Hervat activiteiten
Waarom: Regelmatige herinneringen dat God vreugde voor je 
wil, doorbreekt het ego-verhaal dat lijden Gods plan is.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


8) VOOR ANDEREN: VREUGDE ZIEN IN PLAATS VAN 
PIJN (dagelijkse praktijk)
Hoe:
•Wanneer je iemand ziet lijden (vriend, familielid, 
vreemde op het nieuws)
•Ego-reactie: "Arme persoon! Wat verschrikkelijk! Ze zijn 
slachtoffer!"
•Les 210 praktijk:
•Herken: "Deze persoon ervaart pijn."
•Herinner: "Maar hun ware Zelf is ongerept. Gods 
Wil voor hen is vreugde."
•Zegen: "Ik zegen je herinnering aan wie je werkelijk 
bent: vrij, vreugdevol, Gods Kind."
•Dit is geen ontkenning van hun lijden, maar herinnering 
aan hun waarheid
Waarom: In anderen vreugde zien (onder hun pijn), helpt je 
vreugde in jezelf herkennen (onder jouw pijn).
 
 
 
 
 
 
 
 


9) DE "SUBSTITUTIE-OEFENING" (wekelijks, 20 minuten)
Hoe:
•Kies één gebied van je leven waar je lijdt
•Schrijf het pijn-verhaal volledig uit:
•"Ik lijd omdat..."
•"Dit is niet eerlijk omdat..."
•"Ik kan niet gelukkig zijn totdat..."
•Lees het verhaal en herken: "Dit is mijn eigen idee. Ik 
maakte dit verhaal."
•Nu schrijf het vreugde-verhaal (alternatief):
•"Hoewel deze situatie uitdagend is, kan ik vreugde 
kiezen omdat..."
•"Gods Wil voor mij is vreugde, dus..."
•"Ik ben niet gedefinieerd door deze situatie; ik 
ben..."
•Lees beide verhalen. Welk verhaal wil je leven?
Waarom: Expliciet de verhalen naast elkaar zien, maakt de 
keuze duidelijk.
 
 
 
 
 
 


10) AVONDRITUEEL: DANKBAARHEID VOOR KEUZE-
MOMENTEN (10 minuten)
Hoe:
•Zit rustig voor slapen
•Reflecteer: "Wanneer koos ik vandaag vreugde? Wanneer 
koos ik pijn?"
•Voor momenten van vreugde: "Dank U, God, dat ik 
herinnerde."
•Voor momenten van pijn: "Ik vergaf mezelf. Morgen kies ik 
opnieuw."
•Geen oordeel: Dit is leren, geen test
•Sluit af: "Zijn Wil is vreugde voor mij. Ik rust in die 
vreugde nu. Goede nacht."
Waarom: Dagelijkse reflectie zonder oordeel verdiept leren en 
viert vooruitgang.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven
Voorbeeld 1: Maria en de Chronische Pijn
Situatie: Maria (52) heeft fibromyalgie - chronische pijn over 
haar hele lichaam. Ze heeft alles geprobeerd: medicijnen, therapie, 
dieet. Sommige dingen helpen een beetje, maar de pijn blijft. Ze is 
wanhopig, depressief, denkt: "Mijn leven is voorbij."
Ego-verhaal: "Ik ben deze pijn. Ik kan niet gelukkig zijn met 
deze pijn. God straft me. Mijn leven is betekenisloos."
Les 210 ontmoeting:
Maria leest: "Pijn is mijn eigen idee." Haar eerste reactie: 
boosheid. "Hoe durf je! Deze pijn is REAL! Ik kies dit niet!"
Maar een vriend legt uit: "Les 210 zegt niet dat de fysieke 
sensatie niet bestaat. Het zegt dat hoe je erover denkt - dat je 
ervan overtuigd bent dat het je leven ruïneert - dat is je eigen 
idee."
Maria besluit het "Twee-lagen" model te proberen.
Laag 1: Fysieke sensatie
•"Mijn lichaam voelt pijn. Dat is een feit."
•Ze blijft haar medicijnen nemen, doet zachte yoga, rust 
wanneer nodig.
Laag 2: Mentaal verhaal
•Ze merkt hoe ze zichzelf vertelt: "Dit is vreselijk. Ik ben 
waardeloos. Niemand houdt van me zo. Mijn leven is 
voorbij."
•Ze herkent: DIT is de echte pijn - niet de fysieke sensatie, 
maar het verhaal.
De verschuiving:


Maria begint dagelijks te herhalen: "Mijn lichaam heeft pijn. 
Maar ik ben niet mijn lichaam. Gods Wil voor mij is vreugde. Ik kies 
om die vreugde te herinneren, zelfs met deze pijn."
Wat gebeurt:
De fysieke pijn verdwijnt niet. Maar na maanden is Maria’s 
lijden getransformeerd:
•Ze glimlacht weer
•Ze vindt vreugde in kleine dingen (een kopje thee, een 
zonsondergang)
•Ze zegt: "De pijn is een 7 op 10. Maar mijn lijden ging van 
10 naar 3. Omdat ik leerde dat ik meer ben dan de pijn."
 
Voorbeeld 2: David en het Verlies van zijn Zoon
Situatie: David's 25-jarige zoon sterft in een auto-ongeluk. 
David is verpletterd. Hij kan niet eten, niet slapen, kan niet 
functioneren. Hij is boos op God: "Hoe kon U dit toestaan?"
Ego-verhaal: "Mijn zoon is weg. Mijn vreugde is weg. Ik zal 
nooit meer gelukkig zijn. God is wreed of onverschillig."
Les 210 ontmoeting:
Iemand geeft David de Cursus. Hij leest: "Gods Wil is vreugde, 
niets dan vreugde voor Zijn geliefde Zoon."
David denkt bitter: "Welke vreugde? Mijn zoon is dood!"
Maar langzaam:
David begint te begrijpen: Les 210 zegt niet dat de dood van 
zijn zoon Gods Wil was. Integendeel - de dood is deel van de 
illusie, niet van Gods plan.
De verschuiving:


David realiseert: "Mijn zoon’s lichaam is dood. Maar zijn Geest 
- wie hij werkelijk was - is eeuwig. En Gods Wil voor hem is 
vreugde, nu net zo goed als toen hij leefde."
De keuze:
David begint te kiezen: "Ik kies om te herinneren dat mijn zoon 
meer was dan een lichaam. Zijn essentie - Gods Liefde als hem - 
bestaat voort. En hoewel ik zijn lichaam mis, hoef ik niet te geloven 
dat hij vernietigd is."
Het resultaat:
David rouwt nog steeds - diep, echt. Maar onder de rouw is er 
nu ook iets anders: vreugde - de vreugde van herinnering dat 
liefde eeuwig is, dat zijn zoon's Geest vrij is, dat ze nog steeds 
verbonden zijn voorbij het lichaam.
Hij zegt: "Les 210 gaf me geen gemakkelijke antwoorden. Maar 
het gaf me een manier om te rouwen zonder wanhoop. Ik kan 
verdrietig zijn en toch herinneren: Gods Wil is vreugde, voor mijn 
zoon en voor mij."
 
Voorbeeld 3: Aisha en Sociale Angst
Situatie: Mieke (28) lijdt aan sociale angst. Elke sociale 
situatie is pijnlijk - zweten, hartkloppingen, paniek. Ze vermijdt 
mensen, is eenzaam, maar te bang om te veranderen.
Ego-verhaal: "Mensen zullen me afwijzen. Ik ben niet goed 
genoeg. Sociale situaties zijn gevaarlijk. Deze angst beschermt me."
Les 210 ontmoeting:
Mieke leest: "Pijn is mijn eigen idee. Het is geen Gedachte van 
God."


Ze denkt: "Maar deze angst voelt zo echt! Hoe kan het mijn 
idee zijn?"
Een therapeut legt uit: "De fysieke symptomen (zweten, 
hartkloppingen) zijn het lichaam's stress-respons. Maar de 
overtuiging dat sociale situaties gevaarlijk zijn en dat je afgewezen 
zult worden - dat is je eigen verhaal, niet waarheid."
De praktijk:
Mieke begint de "Scheidingsvraag" te gebruiken:
Wanneer angst opkomt, vraagt ze: "Welke scheiding denk ik 
dat plaatsvond?"
Antwoord: "Ik denk dat ik gescheiden ben van liefde, van 
acceptatie, van verbinding. En dat ik die moet verdienen door 
perfect te zijn."
De herinnering:
"Maar ik ben Gods geliefde Kind. Zijn Wil voor mij is vreugde, niet 
angst. Ik ben al verbonden met alle leven. Ik hoef niets te verdienen."
De verschuiving:
Mieke begint kleine stappen te nemen - eerst met één vriend, 
dan een klein groepje. Telkens angst opkomt, herinnert ze: "Deze 
angst is mijn eigen idee. Ik kies vreugde."
Het resultaat:
Na een jaar is Mieke's leven getransformeerd. De angst komt 
nog soms, maar heeft niet langer controle. Ze zegt: "Ik leerde dat 
angst een keuze is - een verhaal dat ik mezelf vertel. En ik kan een 
ander verhaal kiezen: Gods verhaal van vreugde en liefde."
 
 


Kernzinnen uit de les:
•"Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn."
•"Pijn is mijn eigen idee."
•"Het is geen Gedachte van God, maar een die ik gedacht heb 
los van Hem en van Zijn Wil."
•"Zijn Wil is vreugde, niets dan vreugde voor Zijn geliefde 
Zoon."
•"En dat kies ik in plaats van wat ik heb gemaakt."
 
 
SAMENVATTING VAN LES 210
Les 210 biedt een van de meest kracht gevende en uitdagende 
leringen van de Cursus: pijn is een keuze, en je kunt anders 
kiezen.
Kernpunten:
	Pijn is jouw idee: Niet Gods schepping, niet Zijn Wil, 

maar jouw eigen interpretatie van situaties.
	God's Wil is vreugde: Niet gemengd met lijden, niet 

voorwaardelijk, niet later - niets dan vreugde, nu, altijd.
	Je hebt keuze: In elk moment kun je kiezen: blijf ik 

vasthouden aan pijn-verhalen, of kies ik vreugde?
	Dit is geen ontkenning: De Cursus ontkent niet dat 

uitdagingen bestaan. Ze leert dat je identiteit niet bepaald 
wordt door omstandigheden.
	Vreugde is jouw natuur: Als Kind van God is vreugde 

niet iets wat je moet bereiken, maar wat je al bent - 
wachtend op herkenning.


De praktijk:
Elke dag, telkens pijn opkomt (fysiek, emotioneel, mentaal):
	Herken: "Ik ervaar pijn"

	Eigenaarschap: "Dit is mijn eigen idee"

	Kies: "Ik kies Gods vreugde in plaats hiervan"

	Leef vanuit die keuze

De belofte:
Niet dat het leven gemakkelijk wordt, maar dat je vrij wordt - 
vrij om vreugde te ervaren ongeacht omstandigheden, vrij om te 
leven als wie je werkelijk bent: Gods geliefde Kind.


 
 
Les 211
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.”
 
 
 
 
 
 
De Heilige Zoon
 
In stilte zoek ik,
niet de wereld van geschreeuw
maar de glorie die
mijn Vader in mij legt.
 
Ik ben niet dit lichaam —
niet huid noch adem noch pijn,
maar de heilige Zoon,
geschapen als Zelf van God.


 
In ware nederigheid
aanschouw ik wat ik ben:
geen zondaar, geen dwerg,
maar Gods eigen licht.
 
Zijn schepping spreekt
in elk moment, elk hart —
en waar ik keek naar angst,
ontdek ik nu Zijn glorie.
 
 
 
 
 
Uitgebreide commentaar
A. De centrale uitspraak: "Ik ben de heilige Zoon van God 
Zelf"
Les 211 keert terug naar Les 191 en legt de nadruk op 
identiteit, heiligheid, en waardigheid. Deze les roept ons op om 
onze ware aard te herkennen: wij zijn de heilige Zoon van God 
Zelf.
Dit is geen blasfemie of arrogantie, maar een bescheiden 
erkenning van de waarheid. God schiep ons in Zijn eigen beeld 
en gelijkenis, en die schepping is heilig, volmaakt, en 
onveranderlijk. Les 211 nodigt ons uit om in stilte en nederigheid 
deze waarheid te zoeken en aan te schouwen — niet als een 
abstract concept, maar als onze levende identiteit.


B. Heiligheid: geen verdienste, maar realiteit
Het woord ‘heilig' roept vaak weerstand of ongemak op. We 
associëren het met perfectie die onbereikbaar lijkt, met religieuze 
figuren die ver boven ons staan, of met een moreel ideaal dat we 
nooit zullen bereiken.
Maar in Een Cursus in Wonderen heeft heiligheid een 
fundamenteel andere betekenis:
•Heiligheid is geen verdienste, maar een feit.
•Heiligheid is niet iets wat je bereikt, maar iets wat je 
ontvangt bij je schepping.
•Heiligheid is niet een kwaliteit die sommigen hebben 
en anderen niet, maar de essentie van elk kind van God.
Les 211 leert: "Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."

Dit betekent:
	Heiligheid is mijn natuur, niet mijn prestatie.

	Heiligheid is onveranderlijk, ongeacht mijn gedachten, 

daden, of fouten.
	Heiligheid is gedeeld, want alle kinderen van God zijn 

even heilig.
 
C. "In stilte en in ware nederigheid"
Les 211 benadrukt dat we Gods glorie "in stilte en in ware 
nederigheid” zoeken. Dit zijn cruciale voorwaarden:
1. Stilte
Stilte is het tegengif voor de herrie van het ego. Het ego 
schreeuwt, veroordeelt, vergelijkt, eist, en jammert. Het ego kan 
niet stil zijn, want stilte onthult zijn leegte.


Gods Stem — de Heilige Geest — spreekt zacht. Zijn Stem 
wordt alleen gehoord in stilte. Stilte is geen passiviteit, maar een 
actieve keuze om de herrie van de wereld en het ego tijdelijk te 
laten rusten.
In stilte:
•Hoor je de waarheid over jezelf.
•Voel je Gods nabijheid.
•Ontdek je dat je nooit alleen was.
2. Ware nederigheid
Nederigheid in de Cursus is niet zelfvernedering, maar 
waarheidsbesef.
•Valse nederigheid zegt: "Ik ben een zondaar, ik ben 
waardeloos, ik verdien niets."
•Ware nederigheid zegt: "Ik ben wat God mij schiep: 
heilig, geliefd, vrij."
Ware nederigheid is het erkennen van de waarheid zonder 
toe te voegen of weg te nemen. Het is het aanvaarden dat je niet 
jezelf hebt geschapen, maar dat God je schiep — en dat Zijn 
schepping volmaakt is.
Paradox: Ware nederigheid maakt je groot, omdat je Gods 
grootheid in jezelf herkent. Valse nederigheid maakt je klein, 
omdat je de waarheid ontkent.
 
D. "Zoek ik Gods glorie, om die te aanschouwen in de Zoon 
die Hij geschapen heeft als mijn Zelf"
Deze zin bevat de kern van Les 211: Gods glorie is niet ergens 
anders, maar in jou.


1. "Gods glorie"
Gods glorie is Zijn alomvattende Liefde, Zijn volmaakte 
schepping, Zijn oneindige uitstraling. Het is niet een eigenschap 
van God die Hij bewaart voor Zichzelf, maar een geschenk dat Hij 
deelt met Zijn Kinderen.
2. "Om die te aanschouwen"
Aanschouwen is niet alleen zien met de ogen, maar 
erkennen met het hart. Het is een innerlijke visie die verder gaat 
dan de wereld van vormen, voorbij het lichaam, voorbij de maskers 
van het ego.
Aanschouwen betekent:
•Herkennen wat altijd waar was.
•Toelaten dat de waarheid zich aan je openbaart.
•Rusten in de zekerheid van wie je bent.
3. "In de Zoon die Hij geschapen heeft als mijn Zelf"
Dit is de climax: Gods glorie woont in jou. Je bent niet een 
onbetekenend schepsel dat probeert God te bereiken. Je bent de 
Zoon van God Zelf, geschapen uit Zijn Liefde, één met Hem in 
essentie.
"Als mijn Zelf” benadrukt dat dit geen abstract concept is, 
maar jouw levende identiteit. Dit is het Zelf dat eeuwig bestaat, 
voorbij tijd en ruimte, voorbij geboorte en dood.
 
E. De opbouw van Les 211
Les 211 volgt een prachtige opbouw die de leerling stap voor 
stap naar de waarheid leidt:


	Identiteit: "Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."


→ Wie ben ik?
	Weg: "In stilte en in ware nederigheid..."


→ Hoe ontdek ik dit?
	Zoeken: "...zoek ik Gods glorie..."


→ Wat zoek ik?
	Doel: "...om die te aanschouwen in de Zoon die Hij 

geschapen heeft als mijn Zelf."

→ Waar vind ik het?
	Bevestiging: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want 

ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij."

→ Wat is de waarheid?
Deze opbouw leidt van verwarring naar helderheid, van 
zoeken naar vinden, van twijfel naar zekerheid.
 
F. Contrast met de ego-identiteit
De ego-identiteit zegt:
•"Ik ben een lichaam."
•"Ik ben schuldig en waardeloos."
•"Ik ben gescheiden van God en anderen."
•"Ik moet mezelf bewijzen en verdedigen."
•"Ik ben mijn fouten, mijn verleden, mijn zwakheid."
De Cursus-identiteit (Les 211) zegt:
•"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."
•"Ik ben onschuldig en geliefd."
•"Ik ben één met God en alle kinderen van God."


•"Ik ben volmaakt geschapen en niets kan dit veranderen."
•"Ik ben eeuwig, vrij, en onbegrensd."
 
G. Heiligheid en waardigheid in het dagelijks leven
Hoe pas je dit toe in het dagelijks leven?
Voorbeeld 1: Schaamte en schuld
Wanneer je schaamte voelt over een fout, zegt het ego: "Zie je 
wel? Je bent slecht, waardeloos, onheilig."

Les 211 nodigt je uit: "Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."

Deze affirmatie verandert je perspectief: je bent nog steeds heilig, 
ook al maakte je een fout. Je heiligheid is onveranderlijk, want 
God verandert niet.
Voorbeeld 2: Vergelijking en jaloezie
Wanneer je jezelf vergelijkt met anderen en je minderwaardig 
voelt, zegt het ego: "Zij zijn beter, mooier, succesvoller — jij bent 
minder."

Les 211 nodigt je uit: "In stilte en in ware nederigheid zoek ik 
Gods glorie in mijzelf."

Dit betekent: je hoeft je niet te vergelijken, want Gods glorie is in 
iedereen gelijk. Jouw waarde hangt niet af van prestaties of 
vergelijkingen.
Voorbeeld 3: Lichaamsidentificatie
Wanneer je je lichaam ziek, oud, of lelijk vindt, zegt het ego: 
"Dit is wie je bent — dit zwakke, vergankelijke lichaam."

Les 211 nodigt je uit: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."

Dit opent een ruimte waarin je je identiteit loskoppelt van het 
lichaam en jezelf ziet als de eeuwige, heilige Zoon van God.
 


H. De rol van stilte in het ontdekken van heiligheid
Stilte is niet passief, maar actief luisteren. Het is het moment 
waarop je de herrie van de wereld stopt en je opent voor de Stem 
van God.
Praktische stilte-oefening:
	Zoek een rustige plek.

	Sluit je ogen en adem diep.

	Laat alle gedachten over de wereld los.

	Herhaal zachtjes: "Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."

	Voel hoe deze woorden resoneren in je hart.

	Luister naar de stilte die volgt.

	In die stilte openbaart God Zijn glorie aan je.

 
I. Gods glorie als je erfgoed
Les 211 verbindt met Les 204 ("De Naam van God is mijn 
erfgoed"). Je erfgoed is niet alleen de Naam van God, maar ook 
Zijn glorie.
Glorie is:
•Licht dat door je heen schijnt.
•Liefde die je wezen vult.
•Vreugde die de natuurlijke staat van je ziel is.
•Vrede die voorbij alle begrip gaat.
•Vrijheid die geen grenzen kent.
Dit is geen toekomstig geschenk, maar je huidige realiteit. Les 
211 nodigt je uit om dit nu te aanschouwen.


J. De betekenis van "zo schiep God mij"
Deze zin komt steeds terug in Les 201-220 en benadrukt:
	Onveranderlijkheid: Hoe God je schiep, ben je nog 

steeds. Niets wat je deed of niet deed heeft je ware natuur 
veranderd.
	Volmaaktheid: Gods schepping is volmaakt. Hij maakt 

geen fouten. Jij bent geen fout.
	Eeuwigheid: God schiep je in eeuwigheid, niet in tijd. Je 

ware Zelf bestaat voorbij geboorte en dood.
	Liefde: God schiep je uit Liefde, niet uit noodzaak of 

gebrek. Je bent een uitdrukking van Zijn oneindige Liefde.
 
Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je ongestoord kunt zijn. Ga 
comfortabel zitten of liggen. Sluit je ogen. Adem diep en rustig. 
Laat alle spanning in je lichaam los. Weet dat de volgende 30 
minuten zijn gewijd aan het ontdekken van je ware identiteit.
 
DEEL 1: IK BEN NIET EEN LICHAAM. IK BEN VRIJ (5 
minuten)
Begin met diep ademhalen.

Met elke uitademing laat je een laag van lichaamsidentificatie los.
Herhaal in je geest:

"Ik ben niet een lichaam."
Voel hoe je bewustzijn zich losmaakt van:
•Je huid, je spieren, je botten.


•Je leeftijd, je geslacht, je uiterlijk.
•Je gezondheid, je kracht, je zwakheid.
Herhaal:

"Ik ben vrij."
Vrij van de beperkingen van het lichaam.

Vrij van tijd en ruimte.

Vrij van angst en pijn.
Adem diep.

Voel je lichaam als een neutrale vorm, tijdelijk gebruikt, maar niet 
wie je bent.
 
DEEL 2: IK BEN DE HEILIGE ZOON VAN GOD ZELF (7 
minuten)
Breng je aandacht nu naar je essentie.

Voorbij het lichaam, voorbij je gedachten, voorbij je verhalen — 
wie ben je werkelijk?
Herhaal zachtjes:

"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."
Laat deze woorden in je hart zakken, niet alleen in je verstand.
Heilig:

Niet omdat je het verdiende, maar omdat God je zo schiep.

Heilig betekent: ongerept, volmaakt, geliefd.
Zoon van God:

Niet een kleine schepping, maar Zijn eigen uitdrukking.

Niet gescheiden van Hem, maar één met Hem in essentie.
Zelf:

Dit is niet een masker, een rol, of een tijdelijke identiteit.

Dit is je ware Zelf, eeuwig en onveranderlijk.


Voel hoe deze waarheid je vult.

Het is geen arrogantie, maar ware nederigheid: je erkent wat God 
schiep.
Adem diep.

"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."
 
DEEL 3: IN STILTE EN IN WARE NEDERIGHEID (6 minuten)
Nu komt een tijd van diepe stilte.
Het ego zal proberen te spreken:
•"Dit is niet waar."
•"Jij bent niet heilig."
•"Dit is te veel."
Laat deze gedachten voorbijgaan als wolken.

Keer terug naar de stilte.
In deze stilte luister je niet naar het ego, maar naar God.
Ware nederigheid:

Je zegt niet: "Ik ben waardeloos."

Je zegt: "Ik ben wat God mij schiep. Niet meer, niet minder."
Ware nederigheid is waarheidsbesef zonder ego.
Zit in deze stilte.

Laat de waarheid tot je doordringen.
(3 minuten stilte)
 
DEEL 4: ZOEK IK GODS GLORIE (7 minuten)
Nu ga je actief zoeken naar Gods glorie — niet ergens anders, 
maar in jezelf.


Stel je een gouden licht voor diep in je hart.

Dit licht is Gods glorie:
•Zijn Liefde
•Zijn vrede
•Zijn vreugde
•Zijn volmaaktheid
Dit licht is niet nieuw; het was er altijd.

Maar nu schouw je het aan.
Herhaal:

"Ik zoek Gods glorie in mijzelf."
Voel hoe dit licht groter wordt.

Het vult je hart, je borst, je hele lichaam.

Het stroomt door je heen als een zachte, warme rivier.
Dit licht is niet van jou, maar van God in jou.

Jij bent het kanaal, de vorm, de uitdrukking.
Gods glorie straalt door je heen.
Voel hoe dit licht zich uitbreidt:
•Naar anderen
•Naar de wereld
•Naar alle levende wezens
Dit is Gods glorie: alles verlicht, alles heelt, alles verbindt.
Adem diep en rust in dit licht.
 
 
 


DEEL 5: OM DIE TE AANSCHOUWEN IN DE ZOON DIE HIJ 
GESCHAPEN HEEFT ALS MIJN ZELF (5 minuten)
Nu keer je terug naar jezelf, maar met nieuwe ogen.
Je ziet niet langer:
•Een schuldig lichaam
•Een zwakke persoonlijkheid
•Een gescheiden individu
Je aanschouwt de Zoon van God:
•Heilig
•Geliefd
•Vrij
•Eeuwig
•Één met God
Herhaal:

"Ik aanschouw Gods glorie in de Zoon die Hij geschapen heeft 
als mijn Zelf."
Dit is geen visualisatie van iets buiten jezelf.

Dit is het herkennen van wat je altijd was.
Voel de waardigheid van deze identiteit.

Voel de vrede van deze zekerheid.

Voel de vreugde van deze bevrijding.
Je bent thuis.

Je bent compleet.

Je bent geliefd.
Adem diep en laat deze waarheid in elke cel van je wezen 
doordringen.


DEEL 6: LEVEN VANUIT DEZE IDENTITEIT (5 minuten)
Breng nu je aandacht naar je dagelijks leven.
Hoe zou je leven als je wist dat je de heilige Zoon van God 
bent?
•Zou je jezelf veroordelen?
•Zou je anderen veroordelen?
•Zou je bang zijn?
•Zou je jezelf verdedigen?
Nee.
Je zou:
•Vergeving geven, want je weet dat iedereen heilig is.
•Liefde uitstralen, want dat is je natuur.
•Vrede voelen, want je weet dat niets je kan schaden.
•Vreugde ervaren, want je bent vrij.
Neem één situatie in je leven waar je worstelt.

Zie die situatie nu door de ogen van de heilige Zoon van God.
Wat verandert er?
Herhaal:

"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf. Ik kies om vanuit deze 
waarheid te leven."
 
Afsluiting (3 minuten)
Begin je lichaam weer zachter te voelen.

Beweeg je vingers en tenen.

Adem diep.


[image: fill-image-46.png][image: border-image-46.png]Herhaal één keer, met overtuiging:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.

Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."
Open je ogen.

Neem deze waarheid mee in je dag.
 
 
Gebed
Vader,

In stilte kom ik tot U.

Ik zoek niet langer buiten mijzelf,

maar in mijn hart,

waar U verblijft.
U schiep mij heilig,

en heilig blijf ik.

Ik ben Uw Zoon,

Uw eigen uitdrukking,

één met U in Liefde en Licht.
Help mij deze waarheid te aanschouwen,

niet alleen in woorden,

maar in leven.
Laat Uw glorie door mij heen stralen,

zodat ik een baken ben voor anderen,

die nog zoeken wat ik vond.
Dank U voor Uw oneindige Liefde.

Dank U dat ik Uw heilige Zoon ben.

Amen.


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
OEFENING 1: OCHTENDLITURGIE — HEILIGE 
IDENTITEIT BEVESTIGEN (5 minuten)
Begin elke dag met het bevestigen van je ware identiteit.
Zit stil en herhaal:
•"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."
•"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij."
•"In stilte en nederigheid zoek ik Gods glorie in mijzelf."
Visualisatie:

Stel je voor dat een gouden licht vanuit je hart naar buiten straalt. 
Dit licht is Gods glorie in jou. Voel het zich uitbreiden.
Doel:

Je dag begint met waarheid, niet met angst of haast.
 
OEFENING 2: STILTE-PAUZES (elk uur, 1 minuut)
Zet een herinnering op je telefoon of horloge. Elk uur stop je 1 
minuut en:
	Sluit je ogen.

	Adem diep.

	Herhaal: "Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."

	Voel de stilte.

	Keer terug naar je activiteiten.

Doel:

Je herinnert jezelf gedurende de dag aan je ware identiteit. Je 
voorkomt dat je verdwaalt in de herrie van het ego.


OEFENING 3: NEDERIGHEID-CHECK BIJ ARROGANTIE 
OF SCHAAMTE (direct toepassen)
Wanneer je merkt dat je:
•Arrogant wordt (jezelf superieur vindt)
•Schaamte voelt (jezelf inferieur vindt)
Stop en vraag:

"Is dit ware nederigheid?"
Ware nederigheid zegt:

"Ik ben wat God mij schiep: heilig, geliefd, vrij — niet meer, niet 
minder. Alle kinderen van God zijn gelijk."
Doel:

Je corrigeert het ego en keert terug naar waarheid.
 
OEFENING 4: GLORIE-AANSCHOUWEN IN ANDEREN 
(dagelijks, 3 personen)
Kies drie personen die je vandaag tegenkomt.

Voor elk van hen, herhaal in stilte:
"Ik aanschouw Gods glorie in jou. Jij bent de heilige Zoon/
Dochter van God."
Kijk naar hen met de ogen van de Heilige Geest:
•Niet hun lichaam
•Niet hun gedrag
•Maar hun essentie: heilig, geliefd, vrij.
Doel:

Je leert anderen zien zoals God hen ziet. Dit heelt jouw perceptie 
en hun perceptie.


OEFENING 5: STILTE-DAGBOEK (avond, 10 minuten)
Schrijf in je dagboek:
	Momenten van stilte vandaag:


Wanneer voelde ik stilte? Wat hoorde/voelde ik?
	Momenten van herrie vandaag:


Wanneer was ik overweldigd door het ego? Wat zei het ego?
	Gods glorie vandaag:


Waar zag ik Gods glorie? In mezelf? In anderen? In situaties?
Doel:

Je wordt bewust van de patronen van stilte en herrie. Je leert 
stilte steeds vaker te kiezen.
 
OEFENING 6: HEILIGHEID BIJ SCHULD (direct toepassen)
Wanneer je schuldgevoel voelt (over een fout, een gedachte, 
een daad):
Stop en herhaal:

"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf. Mijn heiligheid is 
onveranderlijk."
Realiseer je:
•Schuld is een illusie van het ego.
•Heiligheid is een feit van God.
•Jouw fout veranderde niets aan je ware natuur.
Vraag:

"Wat wil de Heilige Geest dat ik nu doe?" (bijv. vergiffenis, herstel, 
loslaten)
Doel:

Je doorbreekt het patroon van schuldveroordeling en keert terug 
naar je heilige identiteit.


OEFENING 7: LICHAAMS-IDENTIFICATIE LOSLATEN (bij 
pijn, ziekte, of zelfkritiek)
Wanneer je je identificeert met je lichaam (bijv. "Ik ben ziek," 
"Ik ben oud," "Ik ben lelijk"):
Herhaal:

"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Ik ben de heilige Zoon van 
God Zelf."
Visualisatie:

Stel je voor dat je uit je lichaam stapt en jezelf ziet als een 
stralend licht. Dit licht is wie je werkelijk bent.
Doel:

Je loskoppelt je identiteit van het lichaam. Je herkent dat het 
lichaam een tijdelijk voertuig is, niet je essentie.
 
OEFENING 8: NEDERIGE BESLUITVORMING (bij 
belangrijke keuzes)
Wanneer je een belangrijke beslissing moet nemen:
	Zoek een stille plek.

	Herhaal: "In stilte en in ware nederigheid zoek ik 

Gods Wil."
	Laat alle ego-argumenten los (angst, controle, trots).

	Vraag: "Heilige Geest, wat is in lijn met mijn heilige 

identiteit?"
	Luister in stilte naar het antwoord.

Doel:

Je beslissingen worden geleid door waarheid, niet door angst of 
ego.


OEFENING 9: GLORIE-MEDITATIE BIJ VERDRIET (direct 
toepassen)
Wanneer je je verdrietig, eenzaam, of verloren voelt:
	Sluit je ogen.

	Leg je hand op je hart.

	Herhaal: "Gods glorie woont in mij. Ik ben de heilige 

Zoon van God."
	Stel je een warm, gouden licht voor in je hart dat groeit 

en je omhult.
	Voel hoe dit licht je troost en geneest.

Doel:

Je troost komt niet van de wereld, maar van Gods aanwezigheid 
in jou.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 10: AVONDRITUEEL — DANKBAARHEID 
VOOR HEILIGHEID (5 minuten)
Voor het slapen gaan, zit stil en:
	Dank God voor je heilige identiteit:


"Dank U, Vader, dat U mij heilig schiep. Dank U dat ik Uw 
Zoon ben."
	Reflecteer op je dag:


Wanneer leefde ik vanuit mijn heilige identiteit? Wanneer 
vergat ik het?
	Vergeef jezelf voor momenten van verwarring:


"Ik vergeef mezelf voor het vergeten van wie ik ben. Morgen 
kies ik opnieuw voor waarheid."
	Rust in vrede:


Herhaal: "Ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij." Slaap in 
deze zekerheid.
Doel:

Je dag eindigt in vrede en dankbaarheid. Je slaapt als de heilige 
Zoon van God.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven
Voorbeeld 1: Sofie en Zelfhaat
Situatie:

Sofie (32) worstelt met depressie en zelfhaat. Ze denkt constant: 
"Ik ben waardeloos. Ik haat mezelf."
Les 211 toepassing:

Sofie begint elke ochtend met het herhalen: "Ik ben de heilige 
Zoon van God Zelf."

Eerst voelt dit vals en ongeloofwaardig. Het ego schreeuwt: "Dit 
is niet waar! Je bent slecht!"
Maar Sofie blijft volhouden. Ze realiseert zich: dit is geen 
mening, maar een feit. God schiep haar heilig, ongeacht haar 
gevoelens.
Na enkele weken merkt Sofie dat de intensiteit van zelfhaat 
afneemt. Er ontstaat een nieuwe stem in haar: "Misschien ben ik 
toch geliefd. Misschien ben ik toch waardig."
Lespunt:

Heiligheid is geen gevoel, maar een feit. Door het te herhalen, 
ondermijn je het ego en open je je voor waarheid.
 
 
Voorbeeld 2: Marc en Arrogantie
Situatie:

Marc (45) is succesvol zakenman. Hij kijkt neer op "gewone 
mensen" en denkt: "Ik ben beter dan zij."
Les 211 toepassing:

Een vriend introduceert Marc tot de Cursus. Marc leest Les 211 en 
denkt eerst: "Perfect! Ik ben de heilige Zoon van God. Dat bevestigt 
dat ik speciaal ben."


Maar dan leest hij: "In ware nederigheid..."

Hij realiseert zich: ware nederigheid betekent dat iedereen even 
heilig is. Zijn heiligheid maakt hem niet superieur, maar gelijk 
aan anderen.
Dit schokt Marc. Maar langzaam begint hij anderen te zien met 
meer respect en liefde. Hij herkent: "Als ik heilig ben, zijn zij dat 
ook."
Lespunt:

Heiligheid is gedeeld, niet exclusief. Het ego wil het als 
superieuriteit gebruiken, maar ware nederigheid herkent: we zijn 
allemaal gelijk heilig.
 
 
Voorbeeld 3: Anne en lichaamsziekte
Situatie:

Anne (60) lijdt aan chronische pijn. Ze denkt: "Ik ben mijn zieke 
lichaam. Ik ben nutteloos."
Les 211 toepassing:

Anne begint te mediteren op: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben 
vrij."

Ze realiseert zich: het lichaam is ziek, maar haar essentie — de 
heilige Dochter van God — is ongerept.
Ze begint haar identiteit los te koppelen van het lichaam. De 
pijn is er nog, maar de veroordeling en wanhoop verminderen.
Anne ontdekt: "Ik ben niet wat er met mijn lichaam gebeurt. 
Ik ben wat God mij schiep: eeuwig, heilig, vrij."
Lespunt:

Ziekte verandert je identiteit niet. Je blijft de heilige Zoon/
Dochter van God, ongeacht je lichamelijke toestand.


Kernzinnen uit Les 211:
	"Ik ben de heilige Zoon van God Zelf."

	"In stilte en in ware nederigheid zoek ik Gods glorie, 

om die te aanschouwen in de Zoon die Hij geschapen heeft 
als mijn Zelf."
	"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat 

ik ben, zo schiep God mij."
 
SAMENVATTING LES 211
Les 211 roept je op om je ware identiteit te herkennen: je 
bent de heilige Zoon van God Zelf. Deze heiligheid is geen 
verdienste, maar een feit — onveranderlijk geschapen door God.
Kernpunten:
	Identiteit: Je bent heilig, niet door prestatie, maar door 

schepping.
	Weg: In stilte en ware nederigheid ontdek je deze 

waarheid.
	Doel: Je zoekt Gods glorie niet buiten jezelf, maar in 

jezelf — in de Zoon die God schiep als jouw Zelf.
	Vrijheid: Je bent niet beperkt door het lichaam, tijd, of 

ruimte. Je bent vrij, zoals God je schiep.
	Praktijk: Door dagelijkse oefeningen —stilte, affirmaties, 

meditatie — integreer je deze waarheid in je leven.
Les 211 is een diepe uitnodiging:

Stop met zoeken in de wereld.

Keer naar binnen.

In stilte en nederigheid ontdek je wat altijd waar was:

Je bent de heilige Zoon van God Zelf.


 
 
Les 212
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik heb een functie die God me graag vervullen 
ziet.”
 
 
 
 
De Functie Die Bevrijdt
 
Wat zoek ik in deze wereld? 
Succes, erkenning, liefde van anderen? 
Ik heb gezocht in duizend vormen, 
maar vond alleen vermoeidheid.
 
Nu zoek ik anders. 
Ik zoek de functie die God mij gaf — 
de enige die bevrijdt, 
de enige die waar is.
 


 
Niet wat de wereld eist, 
niet wat het ego bedenkt, 
maar wat mij schiep 
en wat mij thuisbrengt.
 
Alleen die functie zoek ik. 
Alleen die aanvaard ik als de mijne. 
Want al het andere is illusie, 
en deze alleen is vrijheid.
 
 
 
 
Uitgebreide commentaar
A. De centrale uitspraak: "Ik heb een functie die God me 
graag vervullen ziet"
Les 212 verwijst terug naar Les 192 en richt zich op het thema 
functie. Dit is niet de oppervlakkige betekenis van 'functie' als 
'baan' of 'rol', maar de heilige functie die God aan elk van Zijn 
kinderen gaf.
Wat betekent deze functie?
In Een Cursus in Wonderen heeft elk kind van God één 
fundamentele functie:
•Vergeving schenken
•Liefde uitstralen
•Genezing brengen


•Waarheid getuigen
•Vrede delen
Deze functie is niet iets wat je moet bereiken of verdienen. 
Het is iets wat je ontvangt bij je schepping en wat je vervult door 
te zijn wie je bent.
God gaf je deze functie graag, niet uit plicht. Het vervullen van 
deze functie brengt Hem vreugde en jou vrijheid.
 
B. "Ik zoek de functie die mij bevrijden zal van al de zinloze 
illusies van de wereld"
Deze zin benoemt het diepe verlangen van elke ziel: 
bevrijding.
1. Zinloze illusies van de wereld
De wereld biedt talloze 'functies' aan:
•Carrière: "Wees succesvol, verdien geld, klim op de 
ladder."
•Relaties: "Vind de perfecte partner, vorm een gezin, wees 
geliefd."
•Status: "Wees mooi, slim, populair, bewonderd."
•Bezit: "Verzamel spullen, huis, auto, veiligheid."
Geen van deze functies bevrijdt je. Integendeel, ze binden je:
•Ze vereisen constante inspanning.
•Ze hangen af van externe omstandigheden.
•Ze bieden tijdelijke bevrediging, maar geen blijvende 
vrede.
•Ze versterken de illusie van scheiding.


Les 212 noemt deze functies zinloos, niet omdat ze moreel 
slecht zijn, maar omdat ze je niet brengen waar je werkelijk naar 
verlangt: thuiskomen bij God.
2. Bevrijding
Bevrijding betekent in de Cursus:
•Vrijheid van angst (de wortel van alle lijden)
•Vrijheid van schuld (de kern van het ego)
•Vrijheid van scheiding (de illusie dat je alleen bent)
•Vrijheid van tijd (de gevangenis van verleden en 
toekomst)
Deze bevrijding komt niet door de wereld, maar door de 
functie die God je gaf.
 
C. "Alleen de functie mij door God gegeven kan vrijheid 
brengen"
Dit is een absolute uitspraak. Geen compromis, geen 
alternatief.
Waarom alleen Gods functie?
	Gods functie is in lijn met je ware natuur


Het ego geeft je functies die tegen je natuur ingaan: 
aanvallen, verdedigen, concurreren, oordelen. Gods functie 
— vergeving, liefde, vrede — past bij wie je werkelijk bent.
	Gods functie vereist geen offer


Ego-functies vragen offers: "Geef dit op om dat te krijgen." 
Gods functie geeft alleen, zonder verlies.


	Gods functie verenigt


Ego-functies scheiden: "Ik win, jij verliest." Gods functie 
verbindt: "Als ik geef, ontvangen we beiden."
	Gods functie is eeuwig


Ego-functies zijn tijdelijk en vergankelijk. Gods functie blijft, 
want ze is gegrond in eeuwigheid.
Les 212 nodigt je uit:

Stop met zoeken in de wereld. Keer terug naar de functie die God 
je gaf. Alleen daar vind je vrijheid.
 
D. "Die alleen zoek ik en die alleen aanvaard ik als de 
mijne"
Dit is een beslissing, een verbintenis, een toewijding.
1. "Die alleen zoek ik"
Dit betekent:
•Ik stop met zoeken naar vervulling in de wereld.
•Ik stop met proberen het ego tevreden te stellen.
•Ik richt mijn aandacht, energie, en intentie op Gods 
functie.
Het is geen passieve houding ("Ik doe niets"), maar een actieve 
keuze ("Ik zoek bewust en gericht").
2. "Die alleen aanvaard ik als de mijne"
Aanvaarden betekent:
•Geen twijfel: "Is dit echt mijn functie?"
•Geen uitstel: "Misschien later, eerst nog dit..."


•Geen compromis: "Een beetje Gods functie, een beetje 
ego-functie."
Je aanvaardt volledig dat Gods functie jouw enige ware functie 
is. Al het andere is een afleiding.
Praktisch voorbeeld:

Je hebt een baan, een gezin, verantwoordelijkheden. Les 212 zegt 
niet: "Verlaat alles."

Les 212 zegt: "Vervul je baan, gezin, en verantwoordelijkheden 
vanuit Gods functie: vergeving, liefde, vrede."
Je externe rol kan blijven, maar je innerlijke functie verandert 
van ego naar God.
 
E. De relatie tussen functie en identiteit
Les 212 is nauw verbonden met Les 211 ("Ik ben de heilige 
Zoon van God Zelf").
Identiteit en functie gaan samen:
•Identiteit: Wie ben ik? → De heilige Zoon van God.
•Functie: Wat doe ik? → Vergeving, liefde, vrede 
schenken.
Je functie vloeit voort uit je identiteit. Omdat je heilig bent, is 
je functie heilig. Omdat je Gods Zoon bent, is je functie Gods Wil.
Het ego probeert deze volgorde om te draaien:
•“Eerst moet je presteren (functie), dan ben je waardig 
(identiteit)."
De Cursus herstelt de orde:
•“Je bent al waardig (identiteit), daarom vervul je Gods 
functie (functie)."


F. De paradox van functie
Les 212 bevat een prachtige paradox:
"Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet."
Dit klinkt alsof God iets van je vraagt of verwacht. Maar de 
Cursus benadrukt ook dat God niets nodig heeft.
Hoe los je deze paradox op?
God vraagt niet dat je Zijn functie vervult omdat Hij het nodig 
heeft, maar omdat jij het nodig hebt voor je eigen bevrijding.
Analogie:

Een liefdevolle vader zegt tegen zijn kind: "Ik zou graag zien dat je 
speelt en gelukkig bent."

Dit is geen eis, maar een uitdrukking van liefde. De vader geniet 
van de vreugde van zijn kind.
Zo ook God: Hij ziet graag dat je je functie vervult, omdat Hij 
weet dat dit je vreugde en vrijheid brengt.
 
G. Functie versus rol
Het is belangrijk om functie en rol te onderscheiden:
ROL (vorm, tijd, specifiek):
•Ouder, leraar, arts, kunstenaar, werknemer
•Tijdelijk: je rol verandert gedurende je leven
•Specifiek: afhankelijk van omstandigheden
FUNCTIE (essentie, eeuwig, universeel):
•Vergeving schenken, liefde uitstralen, vrede brengen
•Eeuwig: je functie blijft altijd hetzelfde


•Universeel: elke Zoon van God heeft dezelfde 
fundamentele functie
Les 212 richt zich op functie, niet op rol.
Je kunt arts zijn (rol) en je functie vervullen door vergeving en 
genezing te brengen — niet alleen lichamelijk, maar ook 
spiritueel.
Je kunt ouder zijn (rol) en je functie vervullen door liefde 
zonder oordeel te geven aan je kinderen.
Je kunt werkloos zijn (geen externe rol) en nog steeds volledig 
je functie vervullen door vrede uit te stralen naar iedereen die je 
tegenkomt.
Je functie is onafhankelijk van je rol.
 
H. De zinloze functies van de wereld
Les 212 spreekt over "al de zinloze illusies van de wereld". 
Wat zijn deze illusies?
1. Functie van succes
"Ik moet succesvol zijn om gelukkig te zijn."

→ Succes brengt tijdelijke voldoening, maar geen blijvende vrede.
2. Functie van redder
"Ik moet anderen redden en hun problemen oplossen."

→ Dit versterkt schuld en afhankelijkheid, in plaats van werkelijke 
genezing.
3. Functie van slachtoffer
"Ik ben machteloos en moet beschermd worden."

→ Dit ontkent je ware kracht als Zoon van God.
4. Functie van aanvaller


"Ik moet mezelf verdedigen en anderen aanvallen."

→ Dit versterkt scheiding en angst.
5. Functie van plezier-zoeker
"Ik moet zoveel mogelijk genieten en pijn vermijden."

→ Dit is verslaving aan externe stimuli, geen ware vreugde.
Al deze functies zijn zinloos omdat ze:
•Je niet thuis brengen
•Je niet bevrijden
•Je niet verenigen met God en anderen
 
I. Hoe ontdek je Gods functie in je dagelijks leven?
Les 212 is geen abstract concept, maar een praktische 
uitnodiging.
Drie stappen om Gods functie te ontdekken:
STAP 1: HERKEN DE ZINLOOSHEID VAN EGO-FUNCTIES
Kijk naar je huidige 'functies':
•Wat probeer ik te bereiken?
•Waarom wil ik dit?
•Brengt dit me vrede of stress?
Wees eerlijk: veel van wat je doet, komt voort uit angst, 
niet uit liefde.
STAP 2: VRAAG OM HELING VAN PERCEPTIE
Bid:

"Heilige Geest, toon mij mijn ware functie. Ik wil niet langer 
dienen wat het ego mij oplegt, maar wat God mij gaf."


STAP 3: VERVUL JE EXTERNE ROL VANUIT GODS FUNCTIE
Je hoeft je leven niet drastisch te veranderen.

Je verandert je motivatie en perceptie:
•Als ouder: Niet controleren, maar liefde en vrijheid 
geven.
•Als werknemer: Niet alleen voor geld werken, maar 
vrede en vergeving brengen in je werkomgeving.
•Als vriend: Niet oordelen, maar liefde zonder 
voorwaarden geven.
Je externe rol blijft, maar je innerlijke functie transformeert 
alles.
 
J. De vreugde van Gods functie
Les 212 zegt dat God je graag je functie ziet vervullen. 
Waarom?
Omdat het vervullen van je functie je vreugde brengt, en 
God deelt in die vreugde.
Wanneer je vergeeft:
•Voel je lichter.
•Ervaar je vrede.
•Herken je eenheid.
Wanneer je liefde geeft:
•Ontvang je liefde terug (want geven en ontvangen zijn 
één).
•Ervaar je je ware natuur.
•Voel je verbinding met God.


Gods functie is geen last, maar een geschenk.

Het ego maakt van functie een verplichting.

God maakt van functie een vreugde.
Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je ongestoord kunt zijn. Ga 
comfortabel zitten of liggen. Sluit je ogen. Adem diep en rustig. 
Laat alle spanning in je lichaam los. Weet dat de volgende 30 
minuten zijn gewijd aan het ontdekken van je heilige functie.
 
DEEL 1: IK BEN NIET EEN LICHAAM. IK BEN VRIJ (5 
minuten)
Begin met diep ademhalen.

Met elke uitademing laat je de identificatie met je lichaam los.
Herhaal in je geest:

"Ik ben niet een lichaam."
Voel hoe je bewustzijn zich losmaakt van:
•Je fysieke vorm
•Je leeftijd en gezondheid
•Je uiterlijk
•Je kracht en zwakheid
Herhaal:

"Ik ben vrij."
Vrij van de beperkingen van het lichaam.

Vrij van de verwachtingen van de wereld.

Vrij van de rollen die je speelt.


Adem diep.

Voel je bewustzijn uitbreiden voorbij het lichaam.

Je bent ruimte, licht, bewustzijn.
 
DEEL 2: DE ZINLOZE FUNCTIES VAN DE WERELD (7 
minuten)
Breng nu je aandacht naar de functies die de wereld je gaf.
Zie voor je:
•Je baan
•Je relaties
•Je verantwoordelijkheden
•Je ambities
•Je zorgen
Vraag jezelf af:

"Welke van deze functies brengen mij ware vrede?"
Wees eerlijk.

Veel van wat je doet, komt voort uit:
•Angst (wat als ik faal?)
•Schuld (ik moet dit doen)
•Trots (ik wil bewondering)
•Controle (ik moet dit regelen)
Zie deze functies als wolken die voorbijdrijven.

Ze zijn niet slecht, maar ze zijn tijdelijk en zinloos als het gaat om 
ware bevrijding.


Herhaal zachtjes:

"Deze functies kunnen mij niet bevrijden. Ik zoek de functie die 
mij door God gegeven is."
Voel hoe je bereid bent om los te laten wat je niet dient.
 
DEEL 3: IK HEB EEN FUNCTIE DIE GOD ME GRAAG 
VERVULLEN ZIET (6 minuten)
Breng nu je aandacht naar je hart.
Stel je voor dat er een zachte, gouden gloed is in je hart.

Deze gloed is Gods aanwezigheid in jou.
Vanuit deze gloed komt een zachte stem — niet luid, maar 
helder:
"Ik gaf je een functie bij je schepping.

Deze functie is:

Vergeving schenken.

Liefde uitstralen.

Vrede brengen.

Waarheid getuigen."
Herhaal zachtjes:

"Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet."
Voel hoe dit geen druk is, maar een uitnodiging.

God dwingt niet, maar nodigt uit.

Hij ziet graag dat je deze functie vervult, omdat Hij weet dat het je 
vreugde brengt.
Adem diep.

Voel de waardigheid van deze functie.

Dit is niet klein of onbelangrijk.

Dit is de heiligste taak die er bestaat.
 


DEEL 4: ALLEEN DE FUNCTIE MIJ DOOR GOD GEGEVEN 
KAN VRIJHEID BRENGEN (7 minuten)
Zie nu voor je een tweesprong:
Linkspad:

De zinloze functies van de wereld.

Dit pad is druk, luidruchtig, hectisch.

Mensen rennen, concurreren, strijden.

Er is geen rust, alleen vermoeidheid.
Rechtspad:

Gods functie.

Dit pad is stil, vredig, helder.

Er is geen haast, geen strijd.

Er is alleen liefde, vergeving, vrede.
Je staat bij deze tweesprong.

Het ego roept: "Ga links! Daar is succes, erkenning, veiligheid!"

De Heilige Geest fluistert: "Ga rechts. Daar is vrijheid."
Herhaal:

"Alleen de functie mij door God gegeven kan vrijheid brengen."
Je kiest het rechtspad.
Terwijl je dit pad bewandelt, voel je hoe:
•Angst wegsmelt
•Schuld oplost
•Vermoeidheid verdwijnt
•Vrede je vult
Je loopt niet alleen. God loopt met je mee.
Herhaal:

"Deze functie alleen bevrijdt mij. Alles wat de wereld biedt, is 
zinloos in vergelijking."


DEEL 5: DIE ALLEEN ZOEK IK EN DIE ALLEEN AANVAARD 
IK ALS DE MIJNE (6 minuten)
Nu maak je een diepe toewijding.
Leg je hand op je hart en herhaal:
"Die alleen zoek ik."
Dit betekent:
•Ik stop met zoeken naar vervulling in de wereld.
•Ik stop met het najagen van ego-doelen.
•Ik richt mijn hele wezen op Gods functie.
"Die alleen aanvaard ik als de mijne."
Dit betekent:
•Ik aanvaard dat vergeving, liefde, en vrede mijn ware 
functie zijn.
•Ik aanvaard dat alles wat hiervan afwijkt, niet van God 
komt.
•Ik aanvaard dat deze functie mij volledig vervult.
Voel hoe deze toewijding een zegel plaatst op je hart.

Dit is geen tijdelijke beslissing, maar een fundamentele keuze.
Herhaal drie keer, langzaam en met overtuiging:
"Die alleen zoek ik en die alleen aanvaard ik als de mijne."
Voel hoe elke herhaling je dieper verankert in deze waarheid.
 
DEEL 6: LEVEN VANUIT GODS FUNCTIE (5 minuten)
Breng nu je aandacht naar je dagelijks leven.


Zie jezelf in je gewone omgeving:
•Thuis
•Op je werk
•Met vrienden
•In het verkeer
Maar nu vervul je elke situatie vanuit Gods functie:
Als iemand je irriteert:

Je kiest vergeving in plaats van oordeel.
Als iemand je pijn doet:

Je kiest liefde in plaats van wraak.
Als je gestrest bent:

Je kiest vrede in plaats van paniek.
Als je twijfelt:

Je kiest waarheid in plaats van angst.
Zie hoe je leven transformeert wanneer je vanuit Gods functie 
leeft.

De externe omstandigheden kunnen hetzelfde blijven, maar 
je ervaring verandert volledig.
Herhaal:

"Ik vervul mijn heilige functie in elke situatie. Dit is mijn enige 
doel."
 
Afsluiting (3 minuten)
Begin je lichaam weer zachter te voelen.

Beweeg je vingers en tenen.

Adem diep.
Herhaal één keer, met overtuiging:


[image: fill-image-46.png][image: border-image-46.png]"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.

Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet.

Die alleen zoek ik en die alleen aanvaard ik als de mijne."
Open je ogen.

Neem deze heilige functie mee in je dag.

Vervul elke taak, elk gesprek, elke beslissing vanuit deze functie.
 
Gebed
Vader,

Ik heb te lang gezocht

in de zinloze illusies van de wereld.

Ik rende achter succes, erkenning, veiligheid,

maar vond alleen vermoeidheid.
Nu keer ik terug naar U.

U gaf mij een functie bij mijn schepping:

vergeving schenken,

liefde uitstralen,

vrede brengen.
Deze functie alleen bevrijdt mij.

Deze functie alleen vervult mij.

Deze functie alleen zoek ik,

en deze alleen aanvaard ik als de mijne.
Help mij, Vader,

om elk moment van deze dag

te leven vanuit deze heilige functie.

Laat mij een kanaal zijn van Uw Liefde,

een boodschapper van Uw vrede.


[image: fill-image-47.png][image: border-image-47.png]Dank U dat U mij deze functie graag ziet vervullen,

niet omdat U het nodig heeft,

maar omdat U weet dat het mij vreugde brengt.
Amen.
 
 
 
Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
OEFENING 1: OCHTENDRITUEEL — FUNCTIE-
BEVESTIGING (5 minuten)
Begin elke dag met het bevestigen van je heilige functie.
Zit stil en herhaal:
•"Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet."
•"Alleen de functie mij door God gegeven kan vrijheid 
brengen."
•"Die alleen zoek ik en die alleen aanvaard ik als de mijne."
Visualisatie:

Stel je voor dat je dag zich voor je ontvouwt. Zie elke situatie—
werk, gesprekken, verplichtingen — als een kans om je heilige 
functie te vervullen: vergeving, liefde, vrede.
Intentie:

"Vandaag vervul ik geen ego-functies, maar Gods functie. Dit is 
mijn enige doel."
 


OEFENING 2: FUNCTIE-CHECK (elk uur, 1 minuut)
Zet een herinnering op je telefoon. Elk uur stop je en vraag je:
"Welke functie vervul ik nu?"
Ben je bezig met:
•Ego-functie: oordelen, verdedigen, controleren, 
bewijzen?
•Gods functie: vergeven, liefhebben, vrede brengen?
Als je ego-functie herkent, corrigeer je:

"Ik kies nu voor mijn ware functie. Ik vergeef. Ik bemin. Ik breng 
vrede."
Doel:

Je blijft bewust van je functie gedurende de dag. Je voorkomt dat 
je automatisch in ego-patronen vervalt.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 3: ZINLOOSHEID HERKENNEN (bij frustratie of 
stress)
Wanneer je je gefrustreerd, gestrest, of overweldigd voelt:
Stop en vraag:

"Welke zinloze functie probeer ik nu te vervullen?"
Voorbeelden:
•"Ik probeer iedereen tevreden te stellen." (onmogelijk)
•"Ik probeer alles te controleren." (illusie)
•"Ik probeer te bewijzen dat ik waardevol ben." (ego)
Herhaal:

"Deze functie is zinloos. Ze kan mij niet bevrijden. Ik keer 
terug naar mijn ware functie: vrede."
Actie:

Adem diep. Laat de zinloze functie los. Kies voor vrede, ook al blijft 
de situatie onopgelost.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 4: FUNCTIE-TRANSFORMATIE (bij dagelijkse 
taken)
Kies drie dagelijkse taken die je als "vervelend" of "saai" ervaart:
•Afwassen
•Wachten in een rij
•Administratie
Transformeer deze taken:

In plaats van ze te zien als "zinloze taken", zie ze als kansen om je 
heilige functie te oefenen.
Bijvoorbeeld:
•Afwassen: Terwijl je wast, vergeef je iemand die je 
irriteerde.
•Wachten: Terwijl je wacht, straal je vrede uit naar 
iedereen om je heen.
•Administratie: Terwijl je werkt, zegen je het geld en de 
mensen die je betaalt.
Doel:

Geen taak is zinloos wanneer je hem vervult vanuit Gods functie.
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 5: FUNCTIE-DAGBOEK (avond, 10 minuten)
Schrijf in je dagboek:
1. Ego-functies vandaag:

Wanneer leefde ik vanuit angst, controle, oordeel?

Wat probeerde ik te bereiken?

Bracht dit me vrede?
2. Gods functie vandaag:

Wanneer koos ik voor vergeving, liefde, vrede?

Hoe voelde dit?

Wat veranderde er?
3. Leren voor morgen:

Welke situatie kan ik morgen anders benaderen door mijn ware 
functie te vervullen?
Doel:

Je wordt bewust van de patronen van ego-functie en Gods functie. 
Je leert steeds vaker voor Gods functie te kiezen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 6: VERGEVING ALS FUNCTIE (bij conflict)
Wanneer je in conflict bent met iemand:
Stop en herhaal:

"Mijn functie is vergeving. Niet oordeel, niet aanval, niet 
verdediging — maar vergeving."
Vraag:

"Heilige Geest, help mij deze persoon te zien zoals U hem/haar 
ziet: heilig, onschuldig, verdwaald in angst, maar nog steeds Gods 
Kind."
Actie:

Je hoeft niet akkoord te gaan met hun gedrag, maar je vergeeft 
hun angst en kiest voor vrede in jezelf.
Doel:

Conflict wordt een kans om je functie te vervullen, niet een 
bedreiging.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 7: LIEFDE ALS FUNCTIE (bij ontmoetingen)
Vandaag, bij elke persoon die je tegenkomt (gezin, collega's, 
vreemden):
Herhaal in stilte:

"Mijn functie is liefde uitstralen. Ik zie jou als Gods Kind. Ik 
zegen jou."
Je hoeft niets te zeggen of te doen.

Het gaat om je innerlijke houding.
Visualisatie:

Stel je voor dat een zacht licht vanuit je hart naar de ander 
stroomt. Dit licht is Gods Liefde die door jou heen werkt.
Doel:

Elke ontmoeting wordt een heilig moment waarin je je functie 
vervult.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 8: VREDE ALS FUNCTIE (bij chaos)
Wanneer je omgeving chaotisch is (drukte, ruzie, stress):
Herhaal:

"Mijn functie is vrede brengen. Ik laat me niet meeslepen door 
chaos. Ik kies voor vrede in mijzelf."
Actie:
	Adem diep en langzaam (4 seconden in, 4 seconden uit).

	Visualiseer een cirkel van licht rondom je. Binnen deze 

cirkel is vrede.
	Straal deze vrede uit naar de chaos om je heen.

Doel:

Je wordt een anker van vrede in een turbulente wereld.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 9: WAARHEID ALS FUNCTIE (bij twijfel)
Wanneer je twijfelt aan jezelf, aan God, aan de Cursus:
Herhaal:

"Mijn functie is waarheid getuigen. Ik ben de heilige Zoon van 
God. Dit is de waarheid. Alles wat hieraan twijfelt, komt van 
het ego."
Vraag:

"Heilige Geest, herinner mij aan de waarheid. Toon mij wie ik 
werkelijk ben."
Luister:

Zit stil en luister naar de zachte Stem die zegt:

"Je bent geliefd. Je bent heilig. Je bent vrij."
Doel:

Je verankert jezelf in waarheid, niet in de wisselende gedachten 
van het ego.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 10: AVONDRITUEEL — DANKBAARHEID 
VOOR FUNCTIE (5 minuten)
Voor het slapen gaan, zit stil en:
1. Dank God voor je heilige functie:

"Dank U, Vader, dat U mij een functie gaf die mij bevrijdt. Dank U 
dat U mij graag deze functie ziet vervullen."
2. Reflecteer op momenten van succes:

Wanneer vervulde ik vandaag mijn functie? Hoe voelde dit?
3. Vergeef momenten van vergeetachtigheid:

Wanneer vergat ik mijn functie en leefde ik vanuit het ego? Ik 
vergeef mezelf. Morgen kies ik opnieuw.
4. Rust in vrede:

Herhaal: "Mijn functie is volbracht in Gods Liefde. Ik rust in vrede."
Doel:

Je dag eindigt in dankbaarheid en vrede. Je slaapt als iemand die 
zijn heilige functie kent en vervult.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven
Voorbeeld 1: Ann en haar baan
Situatie:

Ann (38) werkt als accountant. Ze voelt zich gevangen in haar 
baan: saai, repetitief, zinloos. Ze denkt: "Dit is niet waarom ik leef."
Les 212 toepassing:

Anna leest Les 212 en realiseert zich: haar baan is niet haar 
functie. Haar baan is een rol (tijdelijk, extern). Haar functie is 
vergeving, liefde, vrede (eeuwig, innerlijk).
Anna besluit: "Ik blijf accountant, maar ik vervul mijn werk 
vanuit mijn ware functie."
Praktisch:
•Wanneer collega's roddelen, kiest Anna voor vergeving in 
plaats van mee roddelen.
•Wanneer een klant vervelend is, kiest Anna voor liefde in 
plaats van irritatie.
•Wanneer deadlines stress veroorzaken, kiest Anna voor 
vrede in haar hart, ondanks de druk.
Resultaat:

Anna's externe situatie blijft hetzelfde, maar haar innerlijke 
ervaring transformeert. Ze voelt zich niet langer gevangen, maar 
vrij om haar heilige functie te vervullen, waar ze ook is.
Lespunt:

Je hoeft je externe rol niet te veranderen om je functie te 
vervullen. Je verandert je innerlijke motivatie.
 
 
 


Voorbeeld 2: Jacob en succes
Situatie:

Jacob (42) is ondernemer. Hij werkt 70 uur per week om 
succesvol te zijn. Hij denkt: "Als ik succesvol ben, ben ik gelukkig."
Maar hoe meer succes hij bereikt, hoe leger hij zich voelt.
Les 212 toepassing:

Een vriend geeft Jacob de Cursus. Jacob leest Les 212: "Alleen de 
functie mij door God gegeven kan vrijheid brengen."
Jacob realiseert zich: succes is een zinloze functie. Het brengt 
geen bevrijding, alleen meer angst (angst om te verliezen wat hij 
bereikte).
Jacob vraagt: "Wat is dan mijn ware functie?"

Hij hoort de zachte Stem: "Vrede brengen. Liefde geven. Vergeving 
schenken."
Praktisch:

Jacob herstructureert zijn leven:
•Hij werkt minder uren.
•Hij brengt meer tijd door met zijn gezin, vanuit liefde, 
niet vanuit plicht.
•Hij gebruikt zijn bedrijf als een platform om vrede en 
eerlijkheid te brengen in zijn industrie.
Resultaat:

Jacob's inkomen daalt enigszins, maar zijn vrede groeit enorm. Hij 
voelt zich vervuld, niet uitgeput.
Lespunt:

Succes is niet slecht, maar het is niet je functie. Wanneer je Gods 
functie vervult, kan succes een bijproduct zijn, maar het is niet het 
doel.


Voorbeeld 3: Sofie en het moederschap
Situatie:

Sofie (29) is moeder van twee jonge kinderen. Ze voelt zich 
overweldigd en denkt: "Ik faal als moeder. Ik ben niet goed 
genoeg."
Les 212 toepassing:

Sofie's zus introduceert haar tot de Cursus. Sofie leest Les 212 en 
realiseert zich: "Ik heb geprobeerd de perfecte moeder te zijn 
(ego-functie), maar dat is zinloos. Mijn ware functie is liefde 
en vergeving."
Praktisch:
•Wanneer haar kinderen moeilijk zijn, kiest Sofie voor 
vergeving (van hen en van zichzelf) in plaats van schuld.
•Wanneer ze fouten maakt, kiest Sofie voor zelfliefde in 
plaats van zelfkritiek.
•Wanneer ze vermoeid is, kiest Sofie voor vrede en vraagt 
ze om hulp, in plaats van te denken dat ze alles alleen moet 
doen.
Resultaat:

Sophia wordt een meer ontspannen en liefdevolle moeder. Haar 
kinderen voelen minder druk en meer liefde.
Lespunt:

Je rol (moeder) blijft, maar je functie (liefde, vergeving) 
transformeert hoe je die rol vervult.
 
 
 
 


Kernzinnen uit Les 212:
	"Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet."

	"Ik zoek de functie die mij bevrijden zal van al de 

zinloze illusies van de wereld."
	"Alleen de functie mij door God gegeven kan vrijheid 

brengen."
	"Die alleen zoek ik en die alleen aanvaard ik als de 

mijne."
	"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat 

ik ben, zo schiep God mij."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


SAMENVATTING LES 212
Les 212 nodigt je uit om je ware functie te herkennen en te 
aanvaarden. Deze functie — vergeving, liefde, vrede — werd je 
gegeven door God bij je schepping.
Kernpunten:
	Zinloze functies: De wereld biedt talloze functies aan 

(succes, redder, slachtoffer), maar geen ervan bevrijdt je.
	Gods functie: Alleen de functie die God je gaf —

vergeving, liefde, vrede — brengt ware vrijheid.
	Toewijding: "Die alleen zoek ik en die alleen aanvaard ik 

als de mijne." Dit is een fundamentele keuze.
	Rol versus functie: Je externe rol (baan, gezin) kan 

blijven, maar je vervult deze vanuit je innerlijke functie 
(Gods Wil).
	Vreugde: God ziet graag dat je je functie vervult, niet 

omdat Hij het nodig heeft, maar omdat het jou vreugde 
brengt.
	Praktijk: Door dagelijkse oefeningen — bewustzijn, 

vergeving, liefde, vrede — integreer je deze functie in elk 
aspect van je leven.
Les 212 is een oproep:

Stop met zoeken naar vervulling in de zinloze functies van de 
wereld.

Aanvaard je heilige functie.

Vervul deze met vreugde.

Dit alleen bevrijdt je.
 


 
 
Les 213
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Alles is een les die God me graag ziet leren.”
 
 
 
 
 
Elke Les Een Wonder
 
Ik dacht dat ik de leraar was, 
dat mijn gedachten mij de weg zouden wijzen. 
Maar elke gedachte die ik maakte 
leidde alleen tot pijn.
 
Nu zie ik anders. 
Elke situatie — de gemakkelijke en de moeilijke,
 de vreugdevolle en de pijnlijke — 
is een les die God mij geeft.
 


 
Geen straf, geen toeval, 
maar een wonder vermomd, 
een kans om vrij te worden, 
een uitnodiging om te leren.
 
Ik vergeet wat ik dacht te weten. 
Ik open mijn handen en laat los. 
En in die leegte 
vult God mij met Zijn wijsheid.
 
Elke les bevrijdt mij. 
Elke les brengt mij thuis.
 
 
Uitgebreide commentaar
A. De centrale uitspraak: "Alles is een les die God me graag 
zien leren"
Les 213 verwijst terug naar Les 193 en introduceert een 
radicaal nieuwe manier om naar het leven te kijken. In plaats van 
het leven te zien als een serie willekeurige gebeurtenissen, 
straffen, of beproevingen, nodigt Les 213 ons uit om elke situatie 
te zien als een les van God.
Wat betekent dit?
	Niets gebeurt toevallig


Vanuit het perspectief van de Cursus is er geen toeval. Elke 
ontmoeting, elke uitdaging, elke vreugde is een kans om te 
leren wat je moet leren om vrij te worden.


	God is de Leraar


Het ego claimt ook leraar te zijn: "Luister naar mij, ik weet 
hoe je moet overleven." Maar de lessen van het ego schaden 
je. Gods lessen bevrijden je.
	Graag zien leren


God dwingt niet. Hij nodigt uit. Hij ziet graag dat je leert, 
niet omdat Hij iets nodig heeft, maar omdat Hij weet dat 
leren je vreugde brengt.
 
B. "Een les is een wonder dat God mij geeft"
Dit is een van de meest transformerende zinnen in de Cursus.
1. Les = Wonder
In het dagelijks taalgebruik associëren we 'les' vaak met:
•Moeite ("Ik moet dit leren.")
•Straf ("Dit is een les die ik moest leren.")
•Verplichting ("Ik moet dit doorstaan.")
Les 213 herdefinieert 'les' volledig:

Een les is geen straf, maar een wonder.
Wat is een wonder in de Cursus?

Een wonder is een verschuiving in perceptie van angst naar 
liefde, van ego naar waarheid, van scheiding naar eenheid.
Dus: elke les die God geeft, is een kans op zo'n 
verschuiving.
2. God geeft de les
Dit betekent:
•De les komt niet van het toeval.


•De les komt niet van een wrede god die je wil straffen.
•De les komt van een liefdevolle Vader die je wil 
bevrijden.
Praktisch voorbeeld:

Je verliest je baan. Het ego zegt: "Dit is een ramp. Je bent mislukt."

Les 213 vraagt: "Wat is de les die God mij hier wil geven?"

Mogelijke lessen:
•Loslaten van controle
•Vertrouwen ontwikkelen
•Je waarde niet langer baseren op externe succes
•Ruimte maken voor iets nieuws
 
C. "In plaats van de gedachten die ik heb gemaakt en die 
mij schaden"
Dit is een cruciale erkenning: de gedachten die je zelf maakt, 
schaden je.
1. Wat zijn "gedachten die ik heb gemaakt"?
Dit zijn ego-gedachten, gedachten die niet van God komen, 
maar die je zelf hebt geconstrueerd. Voorbeelden:
•"Ik ben schuldig."
•"Ik ben niet goed genoeg."
•"De wereld is gevaarlijk."
•"Ik ben alleen."
•"Ik moet mezelf verdedigen."
•"Anderen zijn mijn vijanden."


•"Ik ben mijn fouten."
Deze gedachten lijken waar, maar ze zijn illusies die je 
gevangen houden.
2. "Die mij schaden"
Het ego beweert dat zijn gedachten je beschermen:

"Als je schuldig voelt, zul je je verbeteren."

"Als je angstig bent, zul je voorzichtig zijn."

"Als je jezelf verdedigt, zul je veilig zijn."
Maar Les 213 onthult de waarheid:

Deze gedachten schaden je. Ze brengen:
•Angst (in plaats van vrede)
•Scheiding (in plaats van eenheid)
•Lijden (in plaats van vreugde)
•Verwarring (in plaats van helderheid)
3. God's les als vervanging
God geeft je Zijn lessen in plaats van je eigen schadelijke 
gedachten.
Dit is geen straf, maar een geschenk.
Je eigen gedachten zijn als giftige voeding.

Gods lessen zijn als helende voeding.
God zegt: "Stop met je te voeden met gif. Ik geef je voeding die 
je heelt."
 
D. "Wat ik van Hem leer wordt de manier waarop ik word 
bevrijd"
Dit legt de directe verbinding tussen leren en bevrijding.


1. Leren = Bevrijding
In de Cursus is leren niet intellectueel, maar ondervindelijk.
Je leert niet over vrijheid.

Je leert door bevrijd te worden.
Bijvoorbeeld:
•Les van vergeving: Wanneer je vergeeft, ervaar je 
onmiddellijk meer vrede. Dit is bevrijding.
•Les van loslaten: Wanneer je controle loslaat, ervaar je 
onmiddellijk meer rust. Dit is bevrijding.
•Les van liefde: Wanneer je liefde geeft, ervaar je 
onmiddellijk meer verbinding. Dit is bevrijding.
2. De manier
"Wat ik van Hem leer wordt de manier waarop ik word 
bevrijd."
Dit betekent: Gods lessen zijn niet alleen informatie, maar een 
pad, een methode, een weg naar huis.
Elke les die je leert, brengt je één stap dichter bij volledige 
bevrijding.
 
E. "En dus verkies ik Zijn lessen te leren en die van mij te 
vergeten"
Dit is de fundamentele keuze van Les 213.
1. "Verkies"
Dit is een actieve keuze, geen passieve overgave.
Je wordt niet gedwongen om Gods lessen te leren.

Je kiest ervoor, omdat je herkent dat jouw eigen gedachten je 
schaden.


2. "Zijn lessen te leren"
Dit betekent:
•Openheid: "Ik weet het niet. Leer mij, God."
•Vertrouwen: "Uw lessen zijn beter dan de mijne."
•Overgave: "Ik laat mijn ego-gedachten los en ontvang 
Uw waarheid."
3. "Die van mij te vergeten"
Dit is niet onderdrukking ("Ik mag niet denken wat ik denk"), 
maar loslaten ("Ik herken dat deze gedachten mij niet dienen, en 
ik kies ervoor ze te laten gaan").
Praktisch:

Wanneer een ego-gedachte opkomt ("Ik ben waardeloos"), zeg je 
niet: "Dit mag ik niet denken!"

Je zegt: "Deze gedachte schaadt mij. Ik kies voor Gods les: Ik ben 
de geliefde Zoon van God."
 
F. Alles is een les: niets is uitgesloten
Het woord “alles" in Les 213 is cruciaal.
Alles betekent:
•De gemakkelijke momenten én de moeilijke
•De vreugdevolle ervaringen én de pijnlijke
•De successen én de mislukkingen
•De liefde die je ontvangt én de pijn die je lijdt
Niets is uitgesloten.
Voorbeelden:


1. Een ziekte

Ego: "Dit is een straf. Waarom overkomt dit mij?"

Les 213: "Wat is de les die God mij hier wil geven? Loslaten van 
controle? Vertrouwen? Acceptatie?"
2. Een conflict

Ego: "Deze persoon is mijn vijand. Ik moet mezelf verdedigen."

Les 213: "Wat is de les? Vergeving? Het zien van angst achter 
aanval? Liefde in plaats van oordeel?"
3. Een verlies

Ego: "Ik heb gefaald. Ik ben waardeloos."

Les 213: "Wat is de les? Loslaten van gehechtheid? Erkennen dat 
mijn waarde niet afhangt van externe succes?"
4. Een vreugdevolle gebeurtenis

Ego: "Eindelijk! Dit verdien ik."

Les 213: "Wat is de les? Dankbaarheid? Delen van vreugde? 
Erkennen van Gods goedheid?"
Zelfs positieve gebeurtenissen zijn lessen.
 
G. Het verschil tussen ego-lessen en Gods lessen
	EGO-LESSEN
	GODS LESSEN

	Gebaseerd op angst
	Gebaseerd op liefde

	Leren door straf
	Leren door genezing

	Schuld versterken
	Onschuld herstellen

	Scheiding bevestigen
	Eenheid herkennen

	Controle behouden
	Overgave oefenen

	Verdedigen en aanvallen
	Vergeven en liefhebben





 
Het ego beweert ook lessen te geven:

"Als je lijdt, leer je wat je niet moet doen."

"Als je schuldig voelt, zul je beter worden."

"Als je bang bent, zul je voorzichtig zijn."
Maar deze lessen versterken het probleem, ze lossen het 
niet op.
Gods lessen daarentegen helen de wortel van het lijden: de 
illusie van scheiding.
 
H. Hoe herken je Gods les in een situatie?
Dit is een praktische vraag die velen zich stellen: "Hoe weet ik 
wat God mij wil leren?"
Drie stappen:
STAP 1: ERKEN DAT ER EEN LES IS
In plaats van te zeggen: "Dit is oneerlijk!" of "Waarom overkomt 
dit mij?"

Zeg: "Dit is een les die God mij wil geven. Wat is de les?"
Deze verschuiving opent je voor leren in plaats van voor 
verzet.
STAP 2: VRAAG DE HEILIGE GEEST
"Heilige Geest, wat is de les die ik hier moet leren? Toon mij 
hoe ik dit kan zien met Uw ogen."
Wees stil. Luister. De les zal komen — niet altijd onmiddellijk, 
maar wel zeker.
	Zelfveroordeling
	Zelfacceptatie

	Schadelijk
	Bevrijdend




STAP 3: KIJK NAAR DE VREDE
Gods lessen brengen vrede, ook midden in moeilijke 
omstandigheden.

Ego-lessen brengen meer angst en verwarring.
Test:

Als een interpretatie je meer angst geeft ("Dit is een straf"), komt 
het van het ego.

Als een interpretatie je vrede geeft ("Dit is een kans om te leren 
loslaten"), komt het van God.
 
I. De houding van de leerling
Les 213 nodigt je uit om de houding van een leerling aan te 
nemen.
Wat betekent dit?
1. Nieuwsgierigheid in plaats van weten
Het ego zegt: "Ik weet al hoe dit zit."

De leerling zegt: "Ik ben nieuwsgierig. Wat kan ik hier leren?"
2. Openheid in plaats van verdediging
Het ego zegt: "Ik moet mijn gelijk verdedigen."

De leerling zegt: "Ik ben open voor een andere manier van zien."
3. Vertrouwen in plaats van angst
Het ego zegt: "Dit is gevaarlijk. Ik moet op mijn hoede zijn."

De leerling zegt: "God is mijn Leraar. Ik vertrouw dat deze les mij 
goed doet."
4. Geduld in plaats van haast
Het ego zegt: "Ik moet dit nu begrijpen!"

De leerling zegt: "Ik leer in Gods tijd. Elke les ontvouwt zich 
wanneer ik er klaar voor ben."


J. Gods vreugde in jouw leren
Les 213 zegt dat God je graag deze lessen ziet leren.
Waarom?
Niet omdat God iets nodig heeft (Hij is compleet), maar omdat 
Hij van je houdt en je vreugde wil.
Analogie:

Een liefdevolle moeder ziet graag dat haar kind leert lopen — niet 
omdat zij het lopen nodig heeft, maar omdat zij weet dat lopen het 
kind vrijheid en vreugde brengt.
Zo ook God: Hij ziet graag dat je Zijn lessen leert, omdat Hij 
weet dat elke les je dichter bij vrede en vrijheid brengt.
Dit verandert de hele toon van leren:

Het is geen plicht ("Ik moet leren"),

maar een geschenk ("Ik mag leren").
 
Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je ongestoord kunt zijn. Ga 
comfortabel zitten of liggen. Sluit je ogen. Adem diep en rustig. 
Laat alle spanning in je lichaam los. Weet dat de volgende 30 
minuten zijn gewijd aan het leren zien van je leven als een serie 
lessen van God.
 
DEEL 1: IK BEN NIET EEN LICHAAM. IK BEN VRIJ (5 
minuten)
Begin met diep ademhalen.

Met elke uitademing laat je de identificatie met het lichaam los.


Herhaal in je geest:

"Ik ben niet een lichaam."
Voel hoe je bewustzijn zich losmaakt van:
•De vorm van je lichaam
•De sensaties van pijn of plezier
•De beperkingen van tijd en ruimte
Herhaal:

"Ik ben vrij."
Vrij van de illusie dat je een lichaam bent.

Vrij om te leren zonder angst voor pijn.

Vrij om te groeien zonder angst voor verlies.
Adem diep.

Voel je bewustzijn uitbreiden.

Je bent geest, bewustzijn, leerling van God.
 
DEEL 2: MIJN EIGEN GEDACHTEN SCHADEN MIJ (6 
minuten)
Breng nu je aandacht naar je eigen gedachten — de gedachten 
die je hebt gemaakt, los van God.
Laat deze gedachten opkomen:
•Schuldgedachten: "Ik heb gefaald. Ik ben slecht."
•Angstgedachten: "De wereld is gevaarlijk. Ik ben niet 
veilig."
•Oordeelsgedachten: "Zij zijn verkeerd. Ik ben beter (of 
slechter)."
•Scheidingsgedachten: "Ik ben alleen. Niemand begrijpt 
mij."


Zie deze gedachten zonder oordeel.

Ze zijn niet 'slecht'. Ze zijn gewoon illusies die je hebt geloofd.
Herhaal zachtjes:

"Deze gedachten schaden mij. Ze brengen mij geen vrede, 
alleen lijden."
Voel hoe deze gedachten zwaar zijn, als stenen die je draagt.
Herhaal:

"Ik ben bereid om deze gedachten te vergeten. Ik hoef ze niet 
langer vast te houden."
Begin de stenen één voor één neer te leggen.

Voel hoe je lichter wordt.
 
DEEL 3: ALLES IS EEN LES DIE GOD MIJ GEEFT (7 minuten)
Nu breng je je aandacht naar je leven — de situaties die je 
momenteel ervaart.
Kies drie situaties:
	Een moeilijke situatie (conflict, ziekte, verlies)

	Een neutrale situatie (dagelijkse routine)

	Een vreugdevolle situatie (liefde, succes, vreugde)

Voor elke situatie, herhaal:

"Dit is een les die God mij graag ziet leren."
Situatie 1 (moeilijk):

Het ego zegt: "Dit is een straf. Dit is oneerlijk."

Laat deze stem gaan.
Vraag: "Heilige Geest, wat is de les?"

Luister. Misschien hoor je:
•"Leer loslaten."


•"Leer vertrouwen."
•"Leer vergeving."
Situatie 2 (neutraal):

Het ego zegt: "Dit is saai. Dit betekent niets."

Laat deze stem gaan.
Vraag: "Wat is de les?"

Misschien hoor je:
•"Leer aanwezig zijn."
•"Leer dankbaarheid."
•"Leer vrede in eenvoud."
Situatie 3 (vreugdevol):

Het ego zegt: "Eindelijk! Geniet ervan voordat het verdwijnt."

Laat deze stem gaan.
Vraag: "Wat is de les?"

Misschien hoor je:
•"Leer delen."
•"Leer erkennen van Gods goedheid."
•"Leer dat vreugde je ware natuur is."
Voel hoe elke situatie een geschenk wordt wanneer je haar ziet 
als een les van God.
 
DEEL 4: WAT IK VAN HEM LEER BEVRIJDT MIJ (6 minuten)
Nu keer je terug naar de moeilijke situatie die je eerder koos.
Zie jezelf in die situatie, maar nu met Gods les.
Bijvoorbeeld:

Als de les vergeving is, zie jezelf de persoon vergeven die je pijn 


deed.

Voel hoe deze vergeving een last van je schouders neemt.

Voel hoe je vrijer wordt.
Als de les loslaten is, zie jezelf de controle loslaten.

Voel hoe je ontspant.

Voel hoe je vrijer ademt.
Als de les vertrouwen is, zie jezelf vertrouwen dat God voor je 
zorgt.

Voel hoe angst verdwijnt.

Voel hoe vrede binnenkomt.
Herhaal:

"Wat ik van Hem leer, bevrijdt mij. Deze les is een wonder."
Voel de transformatie.

De situatie is misschien niet veranderd, maar jij bent veranderd.

En dat is het wonder.
 
DEEL 5: IK VERKIES ZIJN LESSEN EN VERGEET DE MIJNE 
(6 minuten)
Nu maak je een toewijding.
Leg je hand op je hart en herhaal:
"Ik verkies Gods lessen te leren."
Dit betekent:
•Ik kies voor liefde boven angst.
•Ik kies voor vergeving boven oordeel.
•Ik kies voor vrede boven controle.
•Ik kies voor waarheid boven illusie.
"Ik verkies mijn eigen gedachten te vergeten."


Dit betekent:
•Ik laat schuld los.
•Ik laat angst los.
•Ik laat oordeel los.
•Ik laat scheiding los.
Visualisatie:

Stel je voor dat er twee paden voor je liggen:
Links: Het pad van je eigen gedachten — donker, zwaar, 
eenzaam.

Rechts: Het pad van Gods lessen — licht, vredig, verbonden.
Je staat bij de tweesprong.

Je kiest rechts.
Terwijl je dit pad bewandelt, voel je hoe:
•Elke stap lichter wordt
•Elke ademhaling vrijer wordt
•Elke gedachte helderder wordt
Herhaal:

"Dit is het pad naar huis. Dit is het pad naar vrijheid."
 
DEEL 6: LEVEN ALS LEERLING VAN GOD (5 minuten)
Breng nu je aandacht naar je toekomst — de dagen, weken, 
maanden die komen.
Zie jezelf als een leerling van God.
Elke situatie die je tegenkomt — moeilijk of gemakkelijk — is 
een les.


Als iemand je irriteert:

"Dit is een les in vergeving."
Als je iets verliest:

"Dit is een les in loslaten."
Als je twijfelt:

"Dit is een les in vertrouwen."
Als je vreugde ervaart:

"Dit is een les in dankbaarheid."
Zie hoe je leven transformeert wanneer je alles ziet als een les 
van God.
Je bent niet langer een slachtoffer van omstandigheden.

Je bent een leerling die groeit, heelt, en vrij wordt.
Herhaal:

"Alles is een les die God mij graag ziet leren. Ik ontvang elke 
les met een open hart."
 
Afsluiting (3 minuten)
Begin je lichaam weer zachter te voelen.

Beweeg je vingers en tenen.

Adem diep.
Herhaal één keer, met overtuiging:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.

Alles is een les die God me graag ziet leren.

Ik verkies Zijn lessen te leren en die van mij te vergeten."
Open je ogen.

Neem deze houding van leerling mee in je dag.

Zie elke situatie als een kans om te leren en vrij te worden.


[image: fill-image-48.png][image: border-image-48.png]Gebed
Vader,

Ik heb te lang geprobeerd

mijn eigen leraar te zijn.

Ik maakte gedachten

die mij schaden,

die mij gevangen houden in angst.
Nu kies ik anders.

Ik kies voor Uw lessen.
Leer mij, Vader,

door elke situatie,

door elke persoon,

door elke uitdaging en vreugde.
Help mij zien

dat niets toevallig is,

dat alles een les is —

een wonder dat U mij geeft.
Wat ik van U leer,

bevrijdt mij.

Dus verkies ik Uw lessen

en vergeet de mijne.
Maak mij een bereidwillige leerling,

met een open hart,

een nieuwsgierige geest,

en een vertrouwende ziel.
Dank U dat U mij graag ziet leren,

niet omdat U het nodig heeft,

maar omdat U van mij houdt

en mijn vrijheid wilt. Amen.


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
OEFENING 1: OCHTENDRITUEEL — DE LEERLING-
HOUDING (5 minuten)
Begin elke dag met het bevestigen van je rol als leerling.
Zit stil en herhaal:
•"Alles is een les die God me graag ziet leren."
•"Ik verkies Zijn lessen te leren en die van mij te vergeten."
•"Wat ik van Hem leer, bevrijdt mij."
Intentie:

"Vandaag ben ik een leerling. Ik sta open voor elke les die God mij 
wil geven. Ik verzet me niet, maar ontvang met vertrouwen."
Visualisatie:

Stel je voor dat je dag zich voor je ontvouwt als een school waar 
God de Leraar is. Elke situatie is een les, geen bedreiging.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 2: LES-HERKENNING (elk uur, 1 minuut)
Zet een herinnering op je telefoon. Elk uur stop je en vraag je:
"Wat is de les die God mij nu wil geven?"
Kijk naar wat je op dat moment doet of ervaart:
•Ben je gefrustreerd? Les: Geduld, loslaten.
•Ben je blij? Les: Dankbaarheid, delen.
•Ben je verdrietig? Les: Troost zoeken bij God, niet in de 
wereld.
•Ben je in conflict? Les: Vergeving, liefde.
Doel:

Je blijft bewust dat alles een les is. Je leeft niet op automatische 
piloot, maar als een bewuste leerling.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 3: SCHADELIJKE GEDACHTEN HERKENNEN 
EN LOSLATEN (bij stress of angst)
Wanneer je je gestrest, angstig, of verdrietig voelt:
Stop en vraag:

"Welke gedachte heb ik nu die mij schaadt?"
Bijvoorbeeld:
•"Ik ben niet goed genoeg."
•"Ik ben alleen."
•"Dit moet perfect zijn anders ben ik waardeloos."
Erken:

"Deze gedachte schaadt mij. Ze brengt geen vrede, alleen lijden."
Laat los:

"Ik vergeet deze gedachte. Ik kies voor Gods les."
Vraag:

"Heilige Geest, wat is Uw les voor mij nu?"

Luister naar het antwoord (bijv. "Je bent geliefd," "Je bent veilig," 
"Laat controle los").
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 4: MOEILIJKE SITUATIES ALS LESSEN (direct 
toepassen)
Wanneer je een moeilijke situatie tegenkomt (conflict, verlies, 
teleurstelling):
In plaats van:

"Waarom overkomt dit mij? Dit is oneerlijk!"
Zeg:

"Dit is een les die God mij graag ziet leren. Wat is de les?"
Drie vragen stellen:
	Wat probeert het ego mij te leren? (bijv. "Je bent een 

slachtoffer," "De ander is schuldig")
	Wat wil God mij leren? (bijv. "Vergeving," "Loslaten," 

"Vertrouwen")
	Welke les kies ik?

Doel:

Moeilijke situaties worden kansen voor groei, niet obstakels.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 5: LES-DAGBOEK (avond, 10 minuten)
Schrijf in je dagboek:
1. Lessen van vandaag:

Welke situaties waren lessen? Wat wilde God mij leren?
2. Mijn eigen schadelijke gedachten:

Welke ego-gedachten kwamen op? Hoe schaden ze mij?
3. Gods lessen die ik leerde:

Welke nieuwe inzichten kreeg ik? Hoe voelde ik mij na het leren?
4. Weerstand:

Waren er lessen waar ik me tegen verzette? Waarom? Wat kan ik 
morgen anders doen?
Doel:

Je wordt bewust van patronen in je leren. Je ziet waar je open 
bent en waar je weerstand biedt.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 6: VREUGDEVOLLE MOMENTEN ALS 
LESSEN (bij geluk)
Wanneer je een vreugdevol moment ervaart:
Stop en vraag:

"Wat is de les in dit moment?"
Mogelijke lessen:
•Dankbaarheid: "God is goed. Hij geeft mij vreugde."
•Delen: "Deze vreugde wil ik delen met anderen."
•Herinnering: "Vreugde is mijn ware natuur, niet een 
uitzondering."
Doel:

Je leert dat niet alleen moeilijke momenten lessen zijn. Vreugde 
is ook een leraar.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 7: DE VRAAG VAN DE LEERLING (bij twijfel of 
verwarring)
Wanneer je twijfelt of niet weet wat te doen:
Herhaal:

"Ik weet het niet, maar God weet het. Heilige Geest, wat is de les 
die ik moet leren om deze situatie helder te zien?"
Zit stil.

Luister.
De les komt misschien niet onmiddellijk, maar wees geduldig.

Vertrouw dat de les zal komen wanneer je er klaar voor bent.
Doel:

Je erkent je niet-weten en opent je voor Gods wijsheid.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 8: CONFLICTEN ALS LESSEN IN 
VERGEVING (bij relatieproblemen)
Wanneer je in conflict bent met iemand:
Ego's les:

"Deze persoon is verkeerd. Verdedig jezelf. Bewijs je gelijk."
Gods les:

"Deze persoon is bang, net als jij. Leer vergeving. Zie voorbij de 
aanval naar de roep om liefde."
Herhaal:

"Dit conflict is een les in vergeving die God mij geeft. Ik kies te 
leren vergeven."
Actie:

Je hoeft niet akkoord te gaan met hun gedrag, maar je vergeeft 
hun angst en kiest voor vrede in jezelf.
Doel:

Conflicten worden leermomenten, niet slagvelden.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 9: LIJDEN ALS UITNODIGING TOT 
LOSLATEN (bij pijn of verlies)
Wanneer je lijdt (emotioneel of fysiek):
Ego's interpretatie:

"Dit is een straf. Ik verdien dit. De wereld is wreed."
Gods les:

"Dit is een uitnodiging om te leren loslaten, vertrouwen, overgave."
Herhaal:

"Dit lijden is een les. Wat wilt U mij leren, God? Hoe kan ik 
hierdoor groeien en vrijer worden?"
Luister:

Misschien hoor je: "Laat controle los," "Vertrouw Mij," "Je bent 
meer dan dit lichaam."
Doel:

Lijden wordt een poortwaar tot vrijheid, niet een bewijs van 
waardeloosheid.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 10: AVONDRITUEEL — DANKBAARHEID 
VOOR LESSEN (5 minuten)
Voor het slapen gaan, zit stil en:
1. Dank God voor de lessen van vandaag:

"Dank U, Vader, voor elke les die U mij gaf — de gemakkelijke en 
de moeilijke."
2. Reflecteer op wat je leerde:

Welke lessen heb je geleerd? Hoe ben je gegroeid?
3. Vergeef jezelf voor gemiste lessen:

Waren er momenten dat je je verzette? Vergeef jezelf. Morgen krijg 
je nieuwe kansen.
4. Rust in vertrouwen:

Herhaal: "Morgen zal God mij nieuwe lessen geven. Ik vertrouw 
dat elke les mij bevrijdt."
Doel:

Je dag eindigt in dankbaarheid en vrede. Je slaapt als een leerling 
die vertrouwt op zijn Leraar.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven
Voorbeeld 1: Maria en het verlies van haar baan
Situatie:

Maria (45) verliest haar baan door reorganisatie. Ze voelt zich 
wanhopig en denkt: "Ik ben mislukt. Ik ben nutteloos."
Les 213 toepassing:

Maria's vriend introduceert haar tot de Cursus. Maria leest Les 
213: "Alles is een les die God me graag ziet leren."
Eerst is Maria boos: "Een les? Dit is geen les, dit is een ramp!"
Maar langzaam begint ze te vragen: "Wat is de les?"
Ze ontdekt:
•Les 1: Haar waarde hangt niet af van haar baan.
•Les 2: Loslaten van controle — ze kan niet alles regelen.
•Les 3: Vertrouwen — God zorgt voor haar, zelfs zonder 
baan.
Resultaat:

Maria vindt na enkele maanden een nieuwe baan die beter past bij 
haar waarden. Ze beseft: "Het verlies was geen straf, maar een 
omleiding naar iets beters."
Lespunt:

Wat lijkt op een ramp, kan een les en een geschenk zijn.
 
 
 
 
 


Voorbeeld 2: David en zijn lastige collega
Situatie:

David (38) heeft een collega die constant kritiek levert en hem 
onderuit haalt. David voelt zich gefrustreerd en boos.
Les 213 toepassing:

David leest Les 213 en vraagt: "Wat is de les die God mij hier wil 
geven?"
Hij hoort:
•Les: Vergeving. Zie voorbij de aanval naar de angst van je 
collega.
David beseft: zijn collega is bang (misschien bang om zijn eigen 
baan te verliezen) en projecteert deze angst op David.
Praktisch:

David stopt met zich te verdedigen. In plaats daarvan:
•Hij vergeeft zijn collega in stilte.
•Hij kiest voor vrede in zichzelf.
•Hij blijft professioneel, maar zonder innerlijke strijd.
Resultaat:

De spanning vermindert. De collega wordt minder agressief. En 
David voelt zich vrijer — niet langer gevangen in conflict.
Lespunt:

Conflicten zijn lessen in vergeving. Wanneer je vergeeft, 
transformeert de situatie.
 
 
 
 


Voorbeeld 3: Sophia en haar ziekte
Situatie:

Sophia (52) wordt gediagnosticeerd met een chronische ziekte. Ze 
voelt zich boos op God: "Waarom straft U mij?"
Les 213 toepassing:

Een vriend geeft Sophia de Cursus. Ze leest Les 213 en eerst denkt 
ze: "Een les? Welke les kan er zitten in ziekte?"
Maar ze begint te vragen: "God, wat wilt U mij leren?"
Ze ontdekt:
•Les 1: Loslaten van de illusie dat ze haar lichaam is. Ze is 
meer dan dit lichaam.
•Les 2: Acceptatie en vrede, zelfs midden in pijn.
•Les 3: Vertrouwen dat God haar niet verlaat, zelfs in 
ziekte.
Resultaat:

De ziekte blijft, maar Sophia’s innerlijke vrede groeit. Ze voelt 
zich niet langer een slachtoffer, maar een leerling die groeit door 
haar ervaring.
Lespunt:

Zelfs ziekte kan een leraar zijn, als je bereid bent te leren.
 
 
 
 
 
 


Kernzinnen uit Les 213:
	"Alles is een les die God me graag ziet leren."

	"Een les is een wonder dat God mij geeft in plaats van 

de gedachten die ik heb gemaakt en die mij schaden."
	"Wat ik van Hem leer wordt de manier waarop ik word 

bevrijd."
	"En dus verkies ik Zijn lessen te leren en die van mij te 

vergeten."
	"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat 

ik ben, zo schiep God mij."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


SAMENVATTING LES 213
Les 213 nodigt je uit om alles in je leven te zien als een les 
van God — een wonder dat je bevrijdt van de schadelijke 
gedachten die je zelf hebt gemaakt.
Kernpunten:
	Alles is een les: Niets is toevallig. Elke situatie — 

moeilijk of vreugdevol — is een kans om te leren.
	Les = Wonder: Gods lessen zijn geen straffen, maar 

wonderen — verschuivingen in perceptie die je bevrijden.
	Schadelijke gedachten: De gedachten die je zelf maakt 

(ego-gedachten) schaden je. Gods lessen vervangen deze met 
waarheid.
	Leren = Bevrijding: Wat je van God leert, bevrijdt je. 

Elke les brengt je dichter bij vrede.
	De keuze: Je verkiest Gods lessen te leren en je eigen 

schadelijke gedachten te vergeten. Dit is een actieve, 
dagelijkse keuze.
	Gods vreugde: God ziet graag dat je leert, niet omdat 

Hij het nodig heeft, maar omdat Hij van je houdt en je 
vrijheid wil.
	Praktijk: Door dagelijkse oefeningen — les-herkenning, 

vergeving, loslaten — word je een bewuste leerling in plaats 
van een onbewust slachtoffer.
 
Les 213 is een uitnodiging:

Stop met vechten tegen het leven.

Zie elke ervaring als een les.

Leer wat God je wil leren.

En word vrij.


 
Les 214
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik leg de toekomst in Gods Handen.”
 
 
In Gods Handen
 
Ik verander de toekomst
als een steen, 
zwaar op mijn schouders, 
vragend: wat als, wat als, wat als?
 
Mijn handen verkrampt, 
mijn nek stijf, 
mijn hart voortdurend op wacht.
 
Ik dacht dat dat controleveiligheid was. 
Ik dacht dat plannen bescherming was. 
Ik dacht dat als ik maar genoeg regelde, 
alles goed zou komen.


 
 
Maar het verleden blijft herhalen – 
als een schaduw die ik niet kan afschudden, 
als een stem die blijft fluisteren: 
"Zie je wel? Dit is waarom je bang moet zijn."
 
En de toekomst strekt zich uit — 
eindeloos, ongrijpbaar, 
vol met dingen die ik moet voorkomen, 
scenario's die ik moet bedenken.
 
Tot ik besef: het verleden is voorbij. 
Het bestaat alleen nog in mijn gedachten. 
De toekomst is niet daar. 
Ze bestaat alleen en niet in mijn angst.
 
En hier, 
op dit moment, 
ben ik vrij.
 
Ik open mijn handen. 
Ik laat de steen vallen. 
Ik leg alles neer 
– verleden, toekomst, angst – 
in Gods Handen.
 


 
Wil je wat Hij geeft, 
kan alleen ten goede zijn. 
Niet omdat ik het begrijp, 
maar omdat ik Hem vertrouw.
 
In deze overgave vind ik geen verlies, 
maar ruimte om te ademen, 
vrede om te zijn, 
vrijheid om te leven - 
nu.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Uitgebreide commentaar
A. De centrale uitspraak: "Ik leg de toekomst in Gods 
Handen"
Les 214 helpt terug naar Les 194 en richt zich op één van de 
meest fundamentele angsten van het menselijk bestaan: angst 
voor de toekomst.


Wat betekent "de toekomst in Gods Handen leggen"?
Dit is geen passieve fatalisme ("Wat gebeurt, gebeurt, ik kan 
er niets aan doen").

Dit is actieve overgave ("Ik kies ervoor om te vertrouwen dat God 
voor mij zorgt").
Betekenis:
	Erkenning van beperking


Je erkent dat jouw vermogen om de toekomst te 
controleren een illusie is. Het ego beweert: "Als je genoeg 
plant, voorkomt, en onmogelijk, zul je veilig zijn." Maar dit 
brengt alleen angst en vermoeidheid .
	Vertrouwen in Gods goedheid


Je vertrouwt dat God alleen goedheid geeft. Wat Hij geeft, is 
altijd in lijn met je hoogste welzijn.
	Loslaten van controle


Je laat de krampachtige greep los waarmee je alles probeert 
te regelen. Je opent je handen en geeft de toekomst aan 
God.
 
B. "Het verleden is voorbij, de toekomst nog niet daar"
Dit is een van de meest bevrijdende uitspraken in de hele 
Cursus.
1. Het verleden is voorbij
Het ego houdt je gevangen in het verleden:
•Spijt: "Had ik maar anders betalen..."
•Schuld: "Ik heb iets vreselijks gedaan..."
•Angst: "Dit gebeurde vroeger, het zal weer gebeuren..."


•Identiteit: "Ik ben mijn fouten, mijn trauma's, mijn 
verleden..."
Les 214 zegt: Het verleden is voorbij. Het bestaat alleen nog 
in je gedachten. Het heeft geen macht over je, tenzij je ervoor kiest 
om die macht te geven.
Dit betekent NIET:
•Ontkennen dat het verleden is gebeurd
•Onderdrukken van emoties over het verleden
•Vermijden van verantwoordelijkheid
Dit betekent WEL:
•Erkennen dat het verleden geen controle meer heeft 
over dit moment
•Kiezen om het verleden los te laten in plaats van het 
herhaaldelijk opnieuw te beleven
•Je identiteit is niet gebaseerd op wat was, maar op wat 
nu waar is
2. De toekomst nog niet daar
Het ego houdt je ook gevangen in de toekomst:
•Angst: "Wat als dit gebeurt? Wat als dat misgaat?"
•Planning obsessie: "Ik moet alles regelen, anders gaat 
het fout..."
•Uitstel van vrede: "Als ik dit bereik, dan ben ik 
gelukkig..."
•Anticipatie: "Ik kan nu niet ontspannen, ik moet me 
voorbereiden..."


Les 214 zegt: De toekomst is er nog niet. Ze bestaat alleen in 
je verbeelding. Je kunt haar niet controleren, hoe hard je ook 
probeert.
Paradox:

Het ego zegt: "Plan de toekomst om veilig te zijn."

Maar hoe meer je de toekomst probeert te controleren, hoe 
angstiger je wordt – wil je dat er oneindig veel dingen zijn die je 
niet kunt controleren.
 
C. "Nu ben ik van beide bevrijd"
Dit is de kern van Les 214 : bevrijding van tijd.
1. Het eeuwig NU
Als het verleden voorbij is en de toekomst er nog niet is, wat 
blijft er voorbij?

NU.
Het enige moment dat werkelijk bestaat, is dit moment.
•Het verleden bestaat alleen als herinnering in het nu.
•De toekomst bestaat alleen als projectie in het nu.
•Maar het NU zelf is de enige werkelijkheid.
In het NU:
•Is er geen schuld (schuld hoort bij het verleden)
•Is er geen angst (angst hoort bij de toekomst)
•Is er alleen aanwezigheid
2. Bevrijding
"Nu ben ik van beide bevrijd."
Bevrijd betekent:


•Vrij van de laatste van het verleden (spijt, schuld, 
identificatie)
•Vrij van de angst voor de toekomst (zorgen, controle, 
obsessieve planning)
•Vrij om HIER en NU te zijn, volledig aanwezig
Dit is geen ontsnapping uit het leven, maar volledig leven 
op dit moment.
 
D. "Willen wat God geeft kan alleen ten goede zijn"
Dit is de theologische basis voor het leggen van de toekomst in 
Gods Handen.
1. Goden natuur: alleen goedheid
In Een Cursus in Wonderen is God volkomen goed. Hij kent 
geen:
•Wraak
•Straf
•Willekeur
•Wreedheid
God is Liefde, en Liefde geeft alleen wat goed is.
2. Vertrouwen als basis
Als je gelooft dat God soms kwaad geeft (straf, beproevingen, 
minder door lijden), dan is het onmogelijk om de toekomst in Zijn 
Handen te leggen. Je zult altijd angstig zijn voor wat Hij je zou 
kunnen geven.
Maar als je gelooft dat God alleen goedheid geeft, dan wordt 
overgave veilig.


Je kunt zeggen: "Wat God ook geeft, het zal goed zijn. 
Misschien begrijp ik het nu niet, maar ik vertrouw Hem."
3. Het probleem van lijden
Vraag: "Maar er gebeurt veel slechts in de wereld. Komt dat 
ook van God?"
Cursus-antwoord:
•Wat van God komt, is alleen goed.
•Wat van het ego komt (scheiding, angst, aanval), lijkt 
slecht, maar is illusie.
•God brengt geen ziekte, oorlog, lijden. Deze komen voort 
uit het geloof in scheiding .
•Gods antwoord op lijden is genezing, vergeving, liefde 
– en dat is wat Hij je geeft.
Dus: Wanneer je de toekomst in Gods Handen legt, geef je haar 
niet aan een onvoorspelbare macht, maar aan volmaakte Liefde.
 
E. "En ik aanvaard slechts wat Hij geeft als wat mij 
toebehoort"
Dit is een cruciale keuze die Les 214 van je vraagt.
1. "Slechts wat Hij geeft"
Dit betekent:
•Ik aanvaard niet wat het ego mij voorstel (angst, schuld, 
oordeel, scheiding).
•Ik aanvaard alleen wat God geeft (vrede, liefde, 
vergeving, vreugde).
voorbeeld:


•Het ego biedt je zorgen over de toekomst. Aanvaard je dit 
als het jouwe?
•God biedt je vrede op dit moment. Aanvaard je dit als het 
jouwe?
De keuze is aan jou.
2. "Als wat mij toebehoort"
Dit betekent:
•Wat God geeft, is niet vreemd of buitengewoon. Het is 
jouw erfgoed, jouw natuurlijke staat.
•Vrede, vreugde, liefde — dit zijn niet voldoende staten, 
maar je ware natuur.
Het ego zegt: "Vrede is zeldzaam. Je moet ervoor vechten. En 
zelfs dan het duurt niet."

Les 214 zegt: "Vrede is wat God je geeft. Het behoort je toe. 
Aanvaard het."
 
F. De relatie tussen overgave en controle
Les 214 gaat over overgave, maar dit wordt vaak misverstaan.
Overgave is niet:
•Passiviteit: "Ik doe niets, God regelt het wel."
•Fatalisme: "Wat gebeurt, gebeurt. Ik heb geen keuze."
•Vermijding: "Ik neem geen verantwoordelijkheid."
Overgave IS:
•Vertrouwen: "Ik doe wat ik kan, maar ik vertrouw dat 
God voor de rest zorgt."
•Loslaten: "Ik laat de obsessie met controle los."


•Aanvaarding: "Ik aanvaard wat is, zonder te vechten 
tegen de werkelijkheid."
Analogie:

Een zeiler kan zijn zeil zetten, het roer vasthouden, en navigeren. 
Maar hij kan de wind niet controleren.
Overgave betekent:
•Doe wat je kunt (zeil zetten, navigeren)
•Maar investeer op de wind (Gods leiding)
•Stop met vechten tegen de wind
 
G. Het verschil tussen planning en obsessieve controle
Les 214 betekent NIET dat je nooit mag plannen of 
voorbereiden.
Planning (gezond):
•"Ik plan mijn dag, mijn werk, mijn leven, maar ik blijf 
flexibel."
•"Ik bereid me voor, maar ik weet dat niet alles zal gaan 
zoals ik denk."
•"Ik doe mijn best, maar ik vertrouw dat God zorgt voor 
wat ik niet kan regelen."
Obsessieve controle (ongezond):
•"Ik moet alles tot in detail plannen anders gaat het mis."
•"Ik kan niet ontspannen voordat ik zeker weet dat alles 
onder controle is."
•"Als ik iets niet kan controleren, voel ik angst en paniek."
Les 214 nodigt je uit:


•Plan wat voorlopige moet worden
•Maar het resultaat is in Gods Handen
•Vertrouw wat er gebeurt, goed zal zijn, zelfs als het 
anders gaat dan je plan
H. Vrijheid in het NU
Les 214 gewelddadige vrijheid: "Nu ben ik van beide bevrijd."
Wat betekent deze vrijheid praktisch?
Kwelling van spijt
Je hoeft niet langer gevangen te zitten in: "Had ik maar..."

Het verleden is voorbij. Je kunt het niet veranderen. Maar je kunt 
nu kiezen voor vrede.
Kwelling van schuld
Je hoeft jezelf niet langer te veroordelen voor wat je daad of 
niet daad is.

God oordeelt je niet. Waarom zou je dat dan zelf doen?
Kwelling van angst
Je hoeft niet langer te zorgen voor wat komt gaat.

De toekomst is in Gods Handen, en Hij geeft alleen goedheid.
Vrijheid van controle-obsessie
Je hoeft niet langer alles te regelen.

Je doet wat je kunt, en geeft de rust aan God.
Vrijheid om TE ZIJN
In het NU kun je gewoon ZIJN — zonder voortdurend bezig te 
zijn met verleden of toekomst.
 


	De toekomst in Gods Handen versus de toekomst in de 

handen van het ego

J. De rol van vertrouwen:
Les 214 vraagt om vertrouwen – misschien wel het moeilijkste 
wat er is voor het ego.
Waarom is vertrouwen moeilijk?
	Eerder mislukten: "Ik heb eerder en werd teleurgesteld."

	Illusie van controle: "Als ik het niet regel, gaat het mis."

	Angst voor kwetsbaarheid: "Als ik loslaat, ben ik 

hulpeloos."
Les 214 nodigt je uit:
•Begin met kleine praktische dingen van vertrouwen
	TOEKOMST IN EGO'S 
HANDEN
	TOEKOMST IN GODS 
HANDEN

	Angst voor wat komen gaat
	Vertrouwen in wat komen gaat

	Obsessieve planning
	Gezonde planning met flexibiliteit

	Controle als illusie van 
veiligheid
	Overgave als ware

	Vermoeidheid door 
constante alertheid
	Vrede door.

	"Ik moet alles controleren"
	"Ik doe mijn deel, God doet de rest"

	Vastzitten in "wat als...?"
	Leven in "wat is"

	Angst dat het niet genoeg 
zal zijn
	Vertrouwen dat God voor alles zorgt




•Leg één bezorgdheid in Gods Handen en zie wat er 
gebeurt
•Ervaar dat loslaten vrede brengt, niet chaos
•Leer door ervaring dat wat God geeft, goed is
Vertrouwen groeit door oefening.
 
Geleide Meditatie (30-35 minuten)
Voorbereiding
Zoek een rustige plek waar je gestoord kunt zijn. Ga 
comfortabel zitten of liggen. Sluit je ogen. Adem diep en rustig. 
Laat alle spanning in je lichaam los. Weet dat de volgende 30 
minuten toegewijd zijn aan het loslaten van verleden en toekomst, 
en het vinden van vrijheid in het NU.
 
DEEL 1: IK BEN NIET EEN LICHAAM. IK BEN VRIJ (5 
minuten)
Begin met diep ademhalen.

Met elke uitademing laat je de identificatie met het lichaam los.
Herhaald in je geest:

"Ik ben niet een lichaam."
Voel hoe je bewustzijn zich losmaakt van:
•De beperkingen van tijd (geboorte, veroudering, dood)
•De zorgen van het lichaam (gezondheid, uiterlijk, kracht)
•De identificatie met vorm
Herhaal:

"Ik ben vrij."


Vrij van tijd.

Vrij van angst.

Vrij van de illusie dat je een beperkt wezen bent.
Adem diep.

Voel je bewustzijn uitbreiding voorbij tijd en ruimte.

Je bent eeuwig, onbegrensd, vrij.
 
DEEL 2: HET VERLEDEN IS VOORBIJ (7 minuten)
Breng nu je aandacht naar je verleden — de dingen die 
gebeurden, de keuzes die je maakt, de pijn die je leed.
Zie je verleden als een film die je op een scherm bekijkt.

De film is afgelopen. De gebeurtenissen zijn voorbij.
Maar je hebt deze film telkens opnieuw in je gedachten:
•Spijt: "Had ik maar anders gedaan..."
•Schuld: "Ik heb iets vreselijks gedaan..."
•Angst: "Dit zal weer gebeuren..."
Herhaaldelijk:

"Het verleden is voorbij."
Voel hoe deze woorden macht hebben.

Het verleden heeft geen macht over dit moment, tenzij je ervoor 
kiest om die macht te geven.
Visualisatie:

Stel je voor dat je een afstandsbediening hebt.

Je drukt op STOP.

De film van het verleden stopte.

Je legt de afstandsbediening neer.

Je hoeft deze film niet meer af te spelen.


Herhaal:

"Het verleden is voorbij. Ik ben vrij om NU te zijn."
Voel hoe een laatste van je schouders valt.

Je bent lichter.
 
DEEL 3: DE TOEKOMST IS NOG NIET DAAR (7 minuten)
Breng nu je aandacht naar je toekomst — de dingen die je 
plant, de dingen waar je bang voor bent, de "wat als...?"-vragen.
Zie je toekomst als een mistig landschap.

Je kunt de contouren zien, maar niet de details.

Probeer toch je dit landschap te controleren, te voorspellen, te 
regelen.
Het ego zegt:

"Je moet alles plannen!"

"Wat gebeurt er?"

"Wat is er misgegaan?"

"Je bent niet veilig tenzij je alles praktisch!"
Maar deze gedachten brengen geen vrede, alleen 
vermoeidheid en angst.
Helaas:

"De toekomst is nog niet daar."
Voel hoe deze woorden bevrijden.

De toekomst bestaat alleen in je verbeelding.

Je kunt haar niet controleren, hoe hard je ook probeert.
Visualisatie:

Stel je voor dat je een zware koffer draagt, gevuld met zorgen 
over de toekomst.

Je hebt deze koffer zo lang gedragen dat je dacht dat hij bij je 
hoorde.


Maar nu zet je de koffer neer.

Je opent hem en ziet:
•Angst voor ziekte
•Angst voor verlies
•Angst voor
•Angst voor africhting
Eén voor één haal je deze angsten uit de koffer en zet je ze 
neer.
Herhaaldelijk:

"De toekomst is nog niet daar. Ik hoef haar niet te dragen."
Voel hoe je lichter wordt.

Je schouders ontspannen.

Je ademhaling wordt dieper.
 
DEEL 4: NU BEN IK VAN BEIDE BEVRIJD (6 minuten)
Nu bevind je je in het NU — vrij van verleden, vrij van 
toekomst.
Op dit moment:
•Is er geen schuld (die hoort bij het verleden)
•Is er geen angst (die hoort bij de toekomst)
•Is er alleen aanwezigheid
Tegelijkertijd:

"Nu ben ik van beide bevrijd."
Voel de ruimte die ontstaat.

Voel de stilte.

Voel de vrede.


In dit NU:
•Hoef je niets te vertegenwoordigen
•Hoef je niets te
•Hoef je niets te dragen
•Je mag gewoon ZIJN
Voel je lichaam op dit moment.

Je adem stroomt in en uit.

Je hart klopt.

Je bent levend, aanwezig, hier.
Dit is het enige moment dat het werkelijk bestaat.

En op dit moment ben je vrij.
Herhaaldelijk:

"Nu ben ik vrij. Dit is de enige vrijheid die ik nodig heb."
Zit in deze vrijheid.

Geniet ervan.

Rust erin.
(3 minuten stil)
 
DEEL 5: IK LEG DE TOEKOMST IN GODS HANDEN (7 
minuten)
Nu doe je een daad van overgave.
Stel je voor dat je handen open zijn, palmen naar boven.

In je handen liggen alle zorgen over de toekomst:
•Zorgen over geld
•Zorgen over gezondheid
•Zorgen over


•Zorgen over werk
•Zorgen over de wereld
Je hebt deze zorgen ook jij ze moest dragen.
Maar nu zie je een groter paar Handen — Gods Handen — die 
zich onder de jouwe bevinden.
Herhaalde:

"Ik leg de toekomst in Gods Handen."
Voel hoe je je handen kantelt .

Alle zorgen glijden uit je handen in Gods Handen.
Hij neemt ze over.

Niet omdat Hij ze nodig heeft, maar omdat Hij weet dat jij ze niet 
hoeft te dragen.
Visualisatie:

Zie hoe Goden Handen deze zorgen transformeren.

Wat zwaar en donker was, wordt licht en helder.

Wat angst was, wordt vertrouwen.
Herhaald:

"Wat God geeft, kan alleen tien goede zijn. Ik vertrouw Hem."
Voel hoe vrede je hart binnenstroomt.

Je bent niet langer alleen verantwoordelijk voor alles.

God draagt de toekomst met je mee.
Belangrijke nuance:

Dit betekent NIET dat je passief wordt.

Je doet nog steeds wat je kunt.

Maar je draagt niet langer de illusie dat jij alles moet regelen.
Je doet je deel.

God doet Zijn deel.

En samen komt het goed.


DEEL 6: IK AANVAARD ALLEEN WAT GOD GEEFT (5 
minuten)
Nu maak je een belofte.
Leg je hand op je hart en herhaal:
"Ik houd slechts wat God geeft als wat mij toebehoort."
Dit betekent:
•Als het ego mij angst aanvaardt, aanvaard ik het niet.
•Als het ego mij schuld aanvaardt, aanvaard ik het niet.
•Als het ego mij zorgen maakt, aanvaard ik het niet.
Maar:
•Als God mij vrede geeft, dan ben ik het als het mijne.
•Als God mij vertrouwen geeft, ben ik het als het mijne.
•Als God mij liefde geeft, ik het als het mijne.
Visualisatie:

Stel je voor dat er twee bronnen voor je staan:
Links: De bron van het ego – donker, troebel water.

Rechts: De bron van God – helder, stralend water.
Je hebt te lang gedronken uit de bron van het ego en je 
gevraagd waarom je dorstig bleef.
Nu draai je je naar de bron van God.

Je drinkt van het betrouwbaar water.

Het is verfrissend, helend, voedend.
Vaak:

"Dit is wat mij toebehoort. Dit gebruikelijke ik."
Voel hoe je gevuld wordt met vrede, liefde, vertrouwen.


[image: fill-image-49.png][image: border-image-49.png]Afsluiting (3 minuten)
Begin je lichaam weer zachter te voelen.

Beweeg je vingers en tenen.

Adem diep.
Herhaal één keer, met overtuiging:
"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.

Ik leg de toekomst in Gods Handen.

Het verleden is voorbij, de toekomst nog niet daar.

Nu ben ik van beide bevrijd."
Open je ogen.

Neem deze vrijheid mee in je dag.

Telkens wanneer angst of zorgen opkomen, herhaal:

"Ik leg dit in Gods Handen. Wat Hij geeft, is goed."
 
Gebed
Vader,

ik heb te lang geleden

het verleden gedaan te maken

en de toekomst te controleren.
Mijn handen zijn moe

van het vasthouden,

mijn hart is zwaar

van de zorgen.
Nu leg ik alles neer.
Het verleden is voorbij –

ik kan het niet veranderen.

Ik vergeef het, en ik laat het los.


[image: fill-image-50.png][image: border-image-50.png]De toekomst is nog niet daar —

ik kan haar niet controleren.

Ik leg haar in Uw Handen.
Want U geeft alleen wat goed is.

Wat van U komt,

is altijd in lijn met mijn hoogste welzijn,

ook als ik het nu niet begrijp.
Leer mij te leven in het NU,

vrij van spijt over gisteren,

vrij van angst voor morgen.
Op dit moment ben ik veilig.

Op dit moment ben ik geliefd.

Op dit moment ben ik vrij.
Dank U, Vader,

dat ik de toekomst in Uw Handen mag leggen.

Ik steun U.
Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 


Tien Praktische Dagelijkse Oefeningen
OEFENING 1: OCHTENDRITUEEL — OVERGAVE VAN 
DE DAG (5 minuten)
Begin elke dag met het geven van de dag aan God.
Zit stil en herhaal:
•"Ik leg deze dag in Gods Handen."
•"Het verleden is voorbij, de toekomst nog niet daar. Nu 
ben ik vrij."
•"Ik acceptabel alleen wat God geeft als wat mij 
toebehoort."
Visualisatie:

Stel je voor dat je dag zich voor je ontvouwt als een open boek 
met lege pagina's.

Je geeft dit boek aan God aan en zegt: "Schrijf deze dag zoals U 
wilt. Ik vertrouw U."
Intentie:

"Vandaag draag ik niet de illusie van controle. Ik doe mijn deel, 
maar ik leg het resultaat in Gods Handen."
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 2: ZORGEN-OVERGAVE (bij stressangst)
Wanneer zorgen over de toekomst komen:
Stop en vraag:

"Probeer ik nu de toekomst te controleren?"
Erken:

"Ik kan de toekomst niet controleren. Deze zorgen maken me 
alleen maar moe en angstig."
Vaak:

"Ik leg deze zorgen in Gods Handen. Wat Hij geeft, kan alleen 
tien goede zijn."
Fysieke actie:
•Houd je handen gesloten (symbool van vasthouden)
•Open je handen langzaam naar boven (symbool van 
loslaten/overgeven)
•Voel hoe de zorgen uit je handen wegvloeien
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 3: VERLEDEN LOSLATEN (bij spijt of schuld)
Wanneer je gevangen zit in spijt of schuld over het verleden:
Herhaaldelijk:

"Het verleden is voorbij. Ik kan het niet veranderen. Ik geef 
mezelf en laat het los."
Vraag:

"Wat kan ik nu doen dat constructief is?"

(bijv. herstel maken, vergiffenis vragen, anders kiezen)
En dan:

"Ik doe wat ik nu kan, en de rest leg ik in Gods Handen."
Doel:

Je breekt de cyclus van eindeloos herkauwen van het verleden.
 
 
OEFENING 4: NU-MOMENT HERINNERING (elk uur, 1 
minuut)
Zet een herinnering op je telefoon. Elk uur stop je en:
	Sluit je ogen

	Adem diep

	Herhaaldelijk: "Het verleden is voorbij, de toekomst nog 

niet daar. Nu ben ik vrij."
	Voel je lichaam in dit moment (voeten op de grond, 

handen, adem)
	Keer terug naar wat je doet, volledig aanwezig

Doel:

Je traint jezelf om regelmatig terug te keren naar het NU, in 
plaats van verloren te raken in het verleden van de toekomst.


OEFENING 5: PLANNING MET OVERGAVE (bij het maken 
van plannen)
Wanneer je plant (werk, reizen, projecten):
STAP 1: Plan

Maak je plan. Denk na. Bereiden voor.
STAP 2: Voer

je plan uit naar het beste vermogen.
STAP 3: Overgave

herhaald: "Ik heb gedaan wat ik kon. Het resultaat leg ik in 
Gods Handen. Wat Hij geeft, zal goed zijn."
Doel:

Je gezonde verantwoordelijkheid met het loslaten van 
controle-obsessie.
 
OEFENING 6: GODS GOEDHEID HERINNERING (bij 
teleurstelling)
Wanneer iets niet gaat zoals je wilde:
Ego's reactie:

"Dit is verschrikkelijk! Dit had niet mogen gebeuren!"
Les 214 reactie:

"Wat God geeft, kan alleen tien goede zijn. Misschien begrijp ik nu 
niet hoe dit goed is, maar ik vertrouw dat het deel is van een 
groter plan."
Vraag:

"Heilige Geest, help mij te zien hoe dit tien goede kan zijn. Wat is 
de les? Wat is de kans?"
Doel:

Je traint jezelf om vertrouwen te hebben, zelfs wanneer dingen 
niet gaan zoals je hoopte.


OEFENING 7: AANVAARDINGS-CHECK (meerdere keren per 
dag)
Stel jezelf regelmatig de vraag:
"Wat vind ik nu als het mijne?"
•Aanvaard ik angst (van het ego)?
•Aanvaard ik vrede (van God)?
•Aanvaard ik zorgen (van het ego)?
•Aanvaard ik vertrouwen (van God)?
Als je ego-geschenken bestaan:

"Ik hoef dit niet te accepteren. Ik kies voor wat God geeft: vrede, 
liefde, vertrouwen."
Doel:

Je wordt bewust van wat je innerlijk consistent en je leert 
bewuster te kiezen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 8: TOEKOMST-DAGBOEK (avond, 10 minuten)
Schrijf in je:
1. Waar geprobeerd ik vandaag de toekomst te controleren?

Welke zorgen had ik? Welke scenario's speelden ik af in mijn 
hoofd?
2. Hoe voelde controle-obsessie?

Brengt de vrede van angst?
3. Momenten van overgave:

Wanneer liet ik los? Hoe voelde dat?
4. Vertrouwen oefenen morgen:

Welke zorgen kan ik morgen bewust in Gods Handen leggen?
Doel:

Je wordt bewust van je patronen en leert bewuster over te 
geven.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 9: FYSIEKE OVERGAVE-GEBAAR (bij hevige 
zorgen)
Wanneer zorgen overweldigend zijn:
Fysieke actie:
	Sta (of zit) en houd je handen gesloten voor je lichaam

	Voel hoe je de zorgen vasthoudt (symbolisch)

	Adem diep en open langzaam je handen, palmen naar 

boven
	Mogelijk: "Ik leg dit in Gods Handen"

	Visualiseer hoe de zorgen uit je handen opstijgen naar 

God
	Voel hoe je handen leeg en licht zijn

Doel:

Fysieke gebaren kunnen helpen om interne processen te 
verankeren.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OEFENING 10: AVONDRITUEEL — DANKBAARHEID EN 
OVERGAVE (5 minuten)
Voor het slapen gaan, zit stil en:
1. Dank God voor de dag:

"Dank U voor deze dag, voor wat ging zoals ik hoopte en voor wat 
anders ging."
2. Leg de dag neer:

"De dag is voorbij. Ik been zoom in Uw Handen. Ik hoef hem niet 
meer te analyseren of te herkauwen."
3. Leg morgen over:

"Morgen is nog niet daar. Ik leg de dag van morgen al in Uw 
Handen. Wat U geeft, zal goed zijn."
4. Rust in het NU:

Herhaal: "Nu ben ik vrij. Ik rust in vrede." Slaap in deze zekerheid.
Doel:

Je dag grotendeels in overgave en vrede, niet in zorgen of 
analyse.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Voorbeelden Uit Het Dagelijks Leven
Voorbeeld 1: Anna en haar gezondheidsangst
Situatie:

Anna (42) heeft constante angst over haar gezondheid. Bij elk 
denkt mentaal dat ze: "Wat als het kanker is? Wat als ik sterf?"
Les 214 toepassing:

Anna leest Les 214: "Ik leg de toekomst in Gods Handen."
Ze begint te oefenen:
•Wanneer gezondheidsangst opkomt, herhaal ze: "Ik kan 
de toekomst niet controleren. Ik leg mijn gezondheid in Gods 
Handen."
•Ze doet wat verstandig is (dokter bezoeken, gezond 
leven), maar ze draagt niet langer de obsessieve angst.
Praktisch:

Anna visualiseert regelmatig dat ze haar zorgen over gezondheid 
uit haar handen laat glijden in Gods Handen.
Resultaat:

De angst verminderde drastisch. Anna leeft meer in het NU, 
genoten van elke dag, in plaats van constant in angst te leven voor 
een mogelijke toekomst.
Lespunt:

Overgave betekent NIET dat je onverstandig wordt. Het betekent 
dat je een gezonde verantwoordelijkheid neemt, maar de angst 
loslaat.
 
 
 
 


Voorbeeld 2: Daniel en zijn financiële zorgen
Situatie:

Daniel (50) heeft zijn baan verloren en maakt zich constant 
zorgen over geld: "Hoe ga ik de rekeningen betalen? Wat als ik 
mijn huis verlies?"
Les 214 toepassing:

Een vriend geeft Daniel de Cursus. Daniel leest Les 214 en denkt 
eerst hij: "Dit is naïef. Zorgen lost mijn problemen niet op, maar 
overgave ook niet!"
Maar hij besluit het te proberen:
•Elke ochtend: "Ik leg deze dag in Gods Handen. Ik doe 
wat ik kan (solliciteren, budgetteren), maar ik draag niet de 
angst."
•Wanneer zorgen opkomen: "De toekomst is nog niet daar. 
Ik leg haar in Gods Handen."
Resultaat:

Daniel merkt dat wanneer hij minder angstig is, hij helderder 
denkt en beter beslissingen neemt. Hij vindt na enkele maanden 
een nieuwe baan. Achteraf duurzame hij: de overgave gaf hem 
ruimte om creatief en open te zijn.
Lespunt:

Overgave verminderde angst, en minder angst betekent 
helderder denken en betere keuzes.
 
 
 
 
 


Voorbeeld 3: Sofie en haar volwassen zoon
Situatie:

Sofie (58) heeft een volwassen zoon (28) die worstelt met 
verslaving. Sofie probeert constant te controleren wat hij doet, 
waar hij is, met wie hij omgaat. Ze slaapt nauwelijks van de 
zorgen.
Les 214 toepassing:

Sofie leest Les 214 en tussentijd: "Ik probeer zijn toekomst te 
controleren, maar dat kan ik niet. Ik maak mezelf en hem 
kapot."
Ze begint te oefenen:
•"Ik leg mijn zoon in Gods Handen. Ik doe wat ik kan 
(grenzen stellen, liefde tonen), maar ik draag niet zijn leven."
•"Wat God geeft, kan alleen ten goede zijn. Ik vertrouw dat 
Gods plan voor mijn zoon goed is, zelfs als ik het nu niet zie."
Resultaat:

Sofie voelt meer vrede. Haar relatie met haar zoon verbetert 
omdat ze minder controleert en meer liefheeft. Haar zoon voelt de 
ruimte en begint zelf verantwoordelijkheid te nemen.
Lespunt:

Soms is de beste manier om te helpen: loslaten en vertrouwen dat 
God voor de ander zorgt.
 
 
 
 
 
 


Kernzinnen uit Les 214:
	"Ik leg de toekomst in Gods Handen."

	"Het verleden is voorbij, de toekomst nog niet daar."

	"Nu ben ik van beide bevrijd."

	"Willen wat God geeft kan alleen tien goede zijn."

	"En ik aanvaard slechts wat Hij geeft als wat mij 

toebehoort."
	"Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Wil ik blijf wat ik 

ben, zo schiep God mij."
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
SAMENVATTING LES 214
Les 214 nodigt je uit om de toekomst in Gods Handen te 
leggen en te leven in het NU — vrij van de laatste van het 
verleden en de angst voor de toekomst.


Kernpunten:
	Overgave: De toekomst in Gods Handen leggen is geen 

passiviteit, maar actief vertrouwen. Je doet wat je kunt, 
maar je laat de illusie van controle los.
	Verleden is voorbij: Het verleden heeft geen macht over 

dit moment, tenzij je ervoor kiest om het die macht te geven. 
Laat spijt en schuld los.
	Toekomst is er niet: De toekomst bestaat alleen in je 

verbeelding. Je kunt haar niet controleren. Stop met vechten 
tegen wat nog niet is.
	Vrijheid in het NU: Wanneer je loslaat van verleden en 

toekomst, ontdek je vrijheid in dit moment. Hier is vrede.
	Gods goedheid: Wat God geeft, kan alleen ten goede 

zijn. Vertrouw dat zelfs wanneer dingen niet gaan zoals je 
hoopt, er een groter plan is.
	Keuze van aanvaarding: Aanvaard alleen wat van God 

komt (vrede, liefde, vertrouwen), niet wat van het ego komt 
(angst, schuld, zorgen).
	Praktijk: Door dagelijkse oefeningen — overgave-

rituelen, NU-moment herinnering, zorgen loslaten — leer je 
leven vanuit vertrouwen in plaats van controle.
 
 
Les 214 is een uitnodiging tot vrijheid:

Stop met dragen wat je niet hoeft te dragen.

Leg het verleden neer.

Leg de toekomst in Gods Handen.

En leef — echt, volledig, vrij — in het NU.
 


 
 
Les 215
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga.”
 
 
 
Eén weg, één Gids
 
Ik heb veel wegen gebruikt,
wegen van gelijk,
wegen van snelheid,
wegen van voorzichtigheid.
 
Ik noemde het wijsheid
wanneer ik me afsloot.
Ik noemde de kracht
wanneer ik vasthield en controleerde.
 
Maar liefde vraagt ​​geen bewijs.
Liefde vraagt ​​een stap.


 
Dankbaarheid is mijn adem:
niet omdat alles licht is,
maar omdat ik niet alleen ga.
 
De Heilige Geest is mijn enige Gids —
niet voor later,
maar voor dit gesprek,
deze blik,
dit kleine moment waarin ik kan kiezen.
 
Ik ga de weg die liefde is.
En terwijl ik ga,
wordt de weg eenvoudig.
En ik zeg dank U
voor de richting die al aanwezig was.
 
 
Uitgebreide commentaar
A. “Liefde is de weg”: liefde als methode, niet als beloning
Deze les zet liefde neer als het pad zelf. Dat is een grote 
correctie op de ego-logica, die vaak zegt: “Eerst controle, eerst 
zekerheid, eerst gelijk, en dán (misschien) liefde.” 
Les 215 draait om: liefde is niet wat je krijgt na succesvolle 
zelfbescherming; liefde is wat je kiest als manier van leven, praten, 
kijken en reageren - gewoon midden in twijfel. “Liefde is de 
weg…”


B. “...die ik in dankbaarheid ga”: dankbaarheid als 
innerlijke houding van geschenk
Dankbaarheid is hier geen emotionele “blijheid omdat alles 
meezit”, maar een geesteshouding: ik erken dat ik niet langer op 
eigen kracht hoef te navigeren. Dankbaarheid betekent: ik bén 
bereid geleid te worden; ik zal ontvangen in plaats van pushen. 
Het is een zachte instemming met leiding: “ik ga”, niet “ik forceer”. 
“...in dankbaarheid ga.”
C. “De Heilige Geest is mijn enige Gids”: één bron, minder 
innerlijk conflict
Het woord “enige” is praktisch en confronterend. Zolang je 
twee gidsen behandeld – ego én Heilige Geest – krijg je innerlijke 
strijd: de ene stem wil verdedigen, de andere wil vergeven; de ene 
wil winnen, de andere wil verbinden. 
Les 215 is een keuze voor een enkel richtpunt: interpretatie, 
betekenis en richting komen van één Gids. “De Heilige Geest is 
mijn enige Gids.”
D. “In liefde vergezelt Hij mij”: leiding als nabijheid, niet 
als druk
“Vergezellen” hoort bij een metgezel. Niet een harde 
commandant, niet een beoordelaar, maar een constante nabijheid 
die je herinnert aan vrede. Dat betekent dat leiding vaak heel 
eenvoudig impliceert: een zachte rem op impuls, een kleine pauze 
voordat je spreekt, een rustige uitnodiging om een andere 
interpretatie te kiezen. “In liefde vergezelt Hij mij.”
E. Dank aan de Gids: dank als oefening die je waarneming 
opent
De les heeft niet de bedoeling met “ik begrijp alles”, maar met 
“ik zeg Hem dank”. Danken is hier een spirituele techniek: je kent 
de leiding en maakt daarmee je je geest meer bereid om die leiding 


ook werkelijk te volgen. “...ik zeg Hem dank dat Hij mij de weg 
toont…”
F. De verborgen verborgen: liefde versus speciale belangen
In dagelijkse situaties betekent “liefde als weg” vaak: ik laat 
mijn “speciale belangen” (gelijk krijgen, gezien worden, geen 
gezichtsverlies lijden) zelfs vallen. Niet omdat je jezelf wegcijfert, 
maar omdat je merkt dat de belangen bijna altijd angst verhullen. 
Liefde is dan de keuze om in plaats van aanval/verdediging te 
kiezen voor eerlijkheid, mildheid en verbinding.
G. De link met het refrein: "Ik ben niet een lichaam. Ik ben 
vrij..."
Het refrein boven deze plaatselijke liefde op een ondergronds 
fundament: je bent niet beperkt tot lichaamsidentiteit, dus je hoeft 
niet vanuit schaarste te reageren. Vanuit vrijheid is liefde niet 
“gevaarlijk”, maar natuurlijk. "Ik ben niet een lichaam. Ik ben 
vrij…"
 
Geleide meditatie (30–35 minuten) — 
“Liefde als weg, dankbaarheid als houding”
Voorbereiding (2–3 min)

Ga zitten of liggen. Ontspan je schouders, kaken, handen. Adem 
rustig. Neem één zin mee als anker: “Liefde is de weg die ik in 
dankbaarheid ga.”
Deel 1 — Aankomen in het nu (5 min)
Adem in 4 tellen, adem uit 6 tellen.

Bij elke uitademing: laat haast los.

Zeg innerlijk één keer het refrein langzaam: "Ik ben niet een 
lichaam. Ik ben vrij …"
Laat het niet “groot” worden; laat het simpel zijn: ik hoef nu 
niets te bewijzen.


Deel 2 — De zin openen (7 min)
Langzaamaan: “Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga.” 
Bron
•Bij Liefde: voel waar je verhardt (borst, buik, kiel). Laat 
dat gebied één fractie zachter worden.
•Bij weg: merk de neiging op om te plannen, te 
controleren, te analyseren. Laat het zelfs rusten.
•Bij dankbaarheid: zoek geen emotie; kies een houding: 
“Ik ben bereid geleid te worden.”
Blijf 1 minuut stil en laat de zin “doorwerken”.
 
Deel 3 — Eén Gids kiezen (6 min)
Herhaald: “De Heilige Geest is mijn enige Gids.”
Breng een actuele situatie in gedachten waarin je verdeeld bent 
(een conflict, keuze, angst).

Merk twee stemmen op:
•de stem die wil controleren/afweren/winnen
•de stem die wil begrijpen/vergeven/verbinden
Zonder discussie: kies opnieuw. Zeg:

"Eén Gids is genoeg. Ik kies vrede als richting.”
 
Deel 4 — “In liefde vergezelt Hij mij” (6 min)
Herhaald: “In liefde vergezelt Hij mij.”
Stel je niet per se een beeld voor. Voel het als: je hoeft dit niet 
alleen te dragen.

Laat je adem diepere zakken.



Laat je schouders dalen.

Als gedachten komen: label zacht “denken” en keer terug naar 
“vergezelt”.
 
Deel 5 — Dankbaarheid als overgave (6–7 min)
Vaak: “En ik zeg Hem dank dat Hij mij de weg toont die ik 
dien te gaan.”
Nu een oefening in “de volgende stap”:
	Kies één concreet moment dat vandaag komt (gesprek, 

mail, afspraak, lastige ontmoeting).
	Vraag innerlijk: “Wat is hier de liefdevolle stap?”

	Wacht 60-90 seconden in stilte.

Wat kan komen is vaak eenvoudig: pauzeren, luisteren, grenzen 
rustig uitspreken, niet reageren vanuit impuls, één zin terugnemen, 
hulpvragen, lastigen, of juist niets forceren.
 
Deel 6 — Integratie (5 min)
Keer op keer nog langzaam de vier kernzinnen van de les 
(zonder haast):

“Liefde is de weg… De Heilige Geest is mijn enige Gids… In 
liefde vergezelt Hij mij… En ik zeg Hem dank…”
Sluit af met:

"Vandaag loop ik niet perfect, maar wel bewust. Liefde is genoeg 
als richting."
 
 
 


[image: fill-image-51.png][image: border-image-51.png]Gebed 
Heilige Geest,

U bent mijn enige gids.

Ik wil vandaag niet geleid worden door angst,

maar door liefde.
Vergezél mij in mijn woorden,

in mijn keuzes,

in mijn stiltes.
Ik zeg U dank

dat U mij de weg toont die ik dien te gaan.

Amen.
 
 
Tien Praktische dagelijkse oefeningen 
Oefening 1 — Ochtendinstelling (3 min)
Lees/spreek de kernzinnen hardop:

“Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga… De Heilige Geest is 
mijn enige Gids…”


Kies één concrete intentie: “Vandaag wil ik in minimaal één situatie 
bewust pauzeren voordat ik reageer.”
 
Oefening 2 — De “Enige Gids”-check (elk uur, 20–30 sec)
Vraag: “Wie stuurt nu — angst van de Heilige Geest?”

Corrigeer met: “De Heilige Geest is mijn enige Gids.”


Oefening 3 — Micro-pauze vóór spreken (10 sec)
Voordat je reageert (zeker bij irritatie):

Adem één keer diep en zeg innerlijk: “In liefde vergezelt Hij mij.”
 
Oefening 4 — Dankbaarheid zonder aanleiding (1 min)
Schrijf of zeg drie zinnen die beginnen met:

“Dank U dat...”

Niet omdat alles perfect is, maar om te worden voor leiding.
 
Oefening 5 — De “volgende liefdevolle stap” (1–2 min)
Bij twijfel: “Wat is de volgende stap die liefde nu vraagt?”

Doe alleéén die stap (niet de hele toekomst oplossen).
 
Oefening 6 — Omkeer bij gelijk willen (30 sec)
Als je merkt “ik wil gelijk”:

Zeg: “Liefde is de weg.”

Vraag: “Wat wil ik hier werkelijk – gelijk van vrede?”
 
Oefening 7 — Grenzen als liefde (2–3 min, vooraf)
Kies één grens die je vaak uitstelt. Schrijf één rustige zin, bv.:

“Ik kan dit nu niet doen, maar ik kan wél ...”

Oefen hem één keer hardop. Liefde is ook helder.
 
Oefening 8 — Vergezeld-wandeling (5–10 min)
Wandel en herhaal ritmisch: “In liefde vergezelt Hij mij.”

Laat de omgeving gewoon zijn; de oefening is innerlijke 
begeleiding.


Oefening 9 — Relatie-oefening (1 min per persoon)
Kies 2 mensen: één makkelijk, één lastig.

Bij elk: “Liefde is de weg die ik ga.”

Let op: je hoeft niet te doen ook alles oké is; je kiest alleen je 
innerlijke gids.
 
Oefening 10 — Avondterugblik (7 min)
Drie vragen:
	Waar volgde ik vandaag angst als gids?

	Waar koos ik liefde als weg?

	Waar kan ik morgen één kleine correctie doen?


Sluit af met dank: “Ik zeg Hem dank dat Hij mij de weg 
toont...”
 
 
Voorbeelden uit het dagelijks leven 
Voorbeeld 1 — Werk: kritiek van een collega
Situatie: Een collega zegt in een vergadering iets hards over 
jouw werk.

Egoroute: verdedigen, scherp terugslaan, later piekeren.

Les 215-route: je neemt één ademhaling, herinnert: “De Heilige 
Geest is mijn enige Gids.”


Volgende liefdevolle stap: je vraagt verduidelijking zonder 
aanval: “Kun je één concreet punt noemen dat je anders zou 
willen?”

Dankbaarheid: achteraf: “Dank U dat U mij de weg gaf die ik dien 
te gaan” — namelijk kalm blijven en helder zijn.


Voorbeeld 2 — Relatie: appje dat triggert
Situatie: Je partner stuurt kortaf: “Ok.”

Ego-route: invullen, wantrouwen, beschuldigen.

Les 215-route: “In liefde vergezelt Hij mij.”


Volgende stap: één open vraag: "Hé, is alles oké? Ik merk dat ik je 
verkeerd ga begrijpen."

Effect: je kiest liefde als weg, niet interpretatie als wapen.
 
 
Voorbeeld 3 — Verkeer: afgesneden worden
Situatie: Iemand snijdt je de weg af; adrenaline.

Egoroute: schelden, wraakfantasie.

Les 215-route: “Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga.”


Volgende stap: ruimte maken, veilig rijden, innerlijk loslaten.

Dankbaarheid: niet “dankbaar voor gevaar”, maar dankbaar dat 
je de leiding kon kiezen in plaats van impuls.
 
 
Voorbeeld 4 — Ouder/kind: driftbui
Situatie: Kind ontploft van woede; jij bent moe.

Egoroute: controleren, hard, beschamen.

Les 215-route: “De Heilige Geest is mijn enige Gids.”


Volgende stap: eerst onzichtbaar (adem), dan grenzen + 
nabijheid: "Ik zie dat je boos bent. Ik begrijp je niet. Ik ben hier."

Effect: liefde als weg = zowel beginnend als bestaand.


 
Voorbeeld 5 — Zelfbeeld: interne kritiek
Situatie: Je maakt een fout en je innerlijke stem zegt: “Zie je 
wel.”

Egoroute: schaamte, zelfstraf, uitstel.

Les 215-route: “In liefde vergezelt Hij mij.”


Volgende stap: herstel: één correctie, één bericht, één praktische 
handeling — zonder zelfhaat.

Dankbaarheid: je bovenste leiding als zachtheid in plaats van 
zweep.
 
Mini-samenvatting (Les 215 in één zin)
Les 215 traint je om liefde als richting te kiezen, 
dankbaarheid als houding te oefenen en de Heilige Geest als 
enige innerlijke Gids te volgen – zodat je in concrete situaties 
minder vanuit angst en meer vanuit vrede handelt.
 


 
 
 
Les 216
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen.”
 
 
 
De spijkers in mijn hand
 
Ik dacht dat anderen mij pijn deden,
dat woorden van buiten kwamen
en mij binnendrongen.
 
Ik wees naar de wereld
en noemde dat eerlijkheid.
 
Maar ik zie de hand
die de spijker vasthoudt.
Ik voel wie hem slaat.
Ik hoor wie het vonnis uitspreekt.


 
Als ik aanval,
maak ik een gevangenis
en ga er zelf in wonen.
 
Als ik vergeef,
maak ik mijn eigen handen los,
maak ik ruimte voor adem,
en ontdek ik dat verlossing
geen beloning is voor later
maar een deur die nu opengaat.
 
 
 
 
Uitgebreide commentaar
A. “Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen”: de radicale 
omkering van slachtofferschap
Deze zin is schokkend precies omdat hij het ego’s 
lievelingsverhaal ontkent: “Zij doen mij dit aan.” 
Les 216 zegt: het ultieme lijden (kruisiging als symbool van 
pijn, vernedering, onmacht) kan ik alleen mezelf aandoen — door 
de interpretatie die ik kies, door schuld en aanval in mijn geest te 
houden. Het gaat niet om het ontkennen van gebeurtenissen, maar 
om het aanwijzen van de bron van ervaring: de geest. 
“Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen.” 


B. “Al wat ik doe, doe ik aan mijzelf”: geestelijke causaliteit 
(wat ik geef, ontvang ik)
De les drukt een kernwet van de Cursus uit: wat ik uitzend in 
gedachten (aanval of vergeving) ervaar ik als mijn eigen innerlijke 
toestand. Wanneer ik aanval, maak ik in mijn bewustzijn een 
wereld van gevaar en schuld, en die wereld komt als angst en 
spanning bij mij terug. “Al wat ik doe, doe ik aan mijzelf.” 
C. “Als ik aanval, lijd ik”: aanval is zelfbeschadiging
Het ego gelooft dat aanval bescherming is: “Als ik hard ben, ben 
ik veilig.” Les 216 zegt het tegenovergestelde: aanval produceert 
lijden. Niet als moralistische straf, maar als psychologische 
consequentie: aanval veronderstelt een vijand, scheiding, dreiging 
— en wie dat gelooft, leeft in spanning. “Als ik aanval, lijd ik.” 
D. “Maar als ik vergeef…”: vergeving als correctie van 
perceptie (niet als ‘goedkeuring’)
Vergeving in ECIW is geen “ik vind het oké wat je deed”, maar: 
ik weiger mijn vrede afhankelijk te maken van mijn oordeel. Ik laat 
het interpretatiekader van schuld los. Vergeving is de keuze om de 
betekenis te laten corrigeren: van aanval naar roep om liefde, van 
schuld naar vergissing, van scheiding naar gedeeld belang. “Maar 
als ik vergeef…”
E. “…zal verlossing mij worden geschonken”: verlossing als 
gave, niet als prestatie
De formulering “wordt geschonken” is belangrijk. In de logica 
van de Cursus is verlossing niet iets wat je “verdient” door perfect 
te zijn, maar iets wat je ontvangt zodra je de blokkade (aanval/
onschuld ontkennen) opgeeft. Vergeving is het verwijderen van de 
barrière; verlossing is het geschenk dat vanzelf volgt. “Verlossing 
mij worden geschonken.”
F. De innerlijke praktijk: de hele les is een ‘keuzepunt’


Les 216 is uiterst compact, maar in die compactheid zit een 
dagelijks draaiboek:
	Ik merk aanval op (gedachte, toon, oordeel, defensie).

	Ik erken het gevolg: “als ik aanval, lijd ik.”

	Ik kies opnieuw: “maar als ik vergeef…”

	Ik ontvang het effect: “verlossing… geschonken.”

Het is een korte ketting die je tientallen keren per dag kunt 
doorlopen.
G. Koppeling aan het refrein: “Ik ben niet een lichaam. Ik 
ben vrij…”
Waarom staat dit refrein erboven? Omdat aanval en kruisiging 
vrijwel altijd voortkomen uit lichaamsidentiteit: “ik ben kwetsbaar, 
dus moet ik verdedigen.” Als je je herinnert dat je ware Zelf niet 
het lichaam is, wordt vergeving makkelijker; je hoeft minder te 
vechten om een kwetsbaar zelf te beschermen. “Ik ben niet een 
lichaam. Ik ben vrij…”
 
Geleide meditatie (30–35 minuten) — 
“Van aanval naar vergeving, van lijden naar gave”
Vooraf (2–3 min) Ga zitten of liggen. Ontspan je schouders, 
kaken, handen. Adem rustig. Neem je voor: vandaag oefen ik niet 
om “beter te worden”, maar om te ontvangen.
Deel 1 — Aankomen in vrijheid (5 min)
Adem in 4 tellen, uit 6 tellen.

Herhaal langzaam (inwendig):

“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.”
Merk waar je lichaam gespannen is. Laat dat gebied 5% zachter 
worden. Niet forceren.


Deel 2 — De zin die het ego doorbreekt (7 min)
Herhaal, met pauzes:

“Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen.”
Laat beelden of weerstand opkomen zonder discussie.

Voel waar slachtofferschap in je lichaam zit (buik, borst, keel).

Zeg zacht: “Ik sta open voor een andere manier om dit te zien.”
Deel 3 — Causaliteit: wat ik geef, ontvang ik (6 min)
Herhaal:

“Al wat ik doe, doe ik aan mijzelf.”
Kies één recente situatie waarin je oordeel of irritatie voelde.

Kijk eerlijk: wat deed die gedachte met míj?

– spanning?

– herkauwen?

– afstand?

Laat dit inzicht niet als schuld komen, maar als helderheid: “Ah, 
daarom wil ik anders kiezen.”
Deel 4 — Het keerpunt: aanval → lijden (6 min)
Herhaal:

“Als ik aanval, lijd ik.”
Breng nu één “kleine aanval” in gedachten: sarcastische toon, 
innerlijk gelijk halen, iemand negeren, jezelf veroordelen.

Merk het effect op: een krimp in je bewustzijn.

Zeg: “Dit wil ik niet meer als gids. Ik kies vrede.”
Deel 5 — De correctie: vergeving → gave (7 min)
Herhaal:

“Maar als ik vergeef, zal verlossing mij worden geschonken.”
Neem dezelfde situatie. Stel je nu voor dat je de interpretatie 
loslaat.

Zonder het gedrag goed te praten, zeg je innerlijk:



[image: fill-image-51.png][image: border-image-51.png]“Jij bent meer dan dit moment. Ik ook.”

“Mijn vrede hangt niet af van mijn oordeel.”

Wacht 60–90 seconden in stilte.

Let op het effect in je lichaam: iets ontspant, iets opent.
Deel 6 — Integratie in één formule (3–4 min)
Herhaal als afsluitende oefenzin (langzaam):

“Als ik aanval, lijd ik. Maar als ik vergeef, zal verlossing mij worden 
geschonken.”
Kies één concrete situatie van vandaag waarin je dit gaat 
toepassen (werk, partner, verkeer, jezelf). Open je ogen rustig.
 
 
Gebed
Heilige Geest,

laat mij vandaag zien

dat ik niet hoef te lijden om gelijk te krijgen.
Help mij herkennen

dat aanval mij pijn doet,

en dat vergeving mij bevrijdt.
Ik kies nu opnieuw:

als ik vergeef,

zal verlossing mij worden geschonken.

Amen.
 
 
 


Tien praktische oefeningen (dagprogramma)
	Ochtend-keuze (2 min): lees hardop: “Als ik aanval, lijd 

ik. Maar als ik vergeef…” en kies één intentie: vandaag let ik 
op mijn toon.
	Aanval-detectie (doorlopend): herken “kleine 

aanvallen”: zuchten, sarcasme, innerlijk labelen, koude stilte, 
zelfhaat. Zeg dan één zin: “Dit doet ik aan mijzelf.”
	10-seconden pauze vóór reactie: wanneer je getriggerd 

bent: adem 1× diep, ontspan je kaak, en stel één vraag: “Wil 
ik gelijk of vrede?”
	De micro-vergevingszin (30 sec): herhaal: “Maar als ik 

vergeef…” en laat je schouders zakken. (Geen analyse; enkel 
keuze.)
	Zelf-aanval stoppen (1 min): bij zelfkritiek: “Ik kan 

alleen mijzelf maar kruisigen.” Vervang met één zachte 
waarheid: “Ik mag leren.”
	‘Verlossing-test’ (1 min): vraag bij een gedachte: 

“Brengt dit ontspanning of verkramping?” Verkramping = 
aanval; ontspanning = richting vergeving.
	Herstel zonder drama (praktisch): als je uitviel of hard 

was: maak één kleine herstelactie (bericht, excuus, 
correctie). Vergeving is ook functioneel.
	Verkeers-/wachtrij-oefening (2 min): bij irritatie: “Als 

ik aanval, lijd ik.” Kies veiligheid en ruimte — letterlijk en 
innerlijk.
	Avondvergeving (5 min): kies 2 momenten van aanval 

(naar ander of jezelf). Herhaal per moment: “Maar als ik 
vergeef…” en voel 30 seconden stilte. 


	Dank voor de gave (1 min): sluit af met: “Verlossing 

wordt mij geschonken.” Niet als prestatie, maar als 
ontvangen.
 
 
 
Voorbeelden uit het dagelijks leven
Voorbeeld 1 — Werk: een scherpe e-mail
Situatie: je ontvangt een mail die verwijtend klinkt.

Ego-route: direct terugschrijven, sarcasme, “bewijs dat jij fout 
zit”.

Les 216-route: je herinnert: “Als ik aanval, lijd ik.”

Nieuwe stap: je wacht 20 minuten, herleest, en antwoordt 
feitelijk en vriendelijk: “Ik begrijp je punt. Dit is wat ik kan 
doen…”

Effect: minder spanning in je lichaam; je dag blijft van jou.
Voorbeeld 2 — Relatie: ruzie over iets kleins
Situatie: discussie over huishouden, toon wordt hard.

Ego-route: winnen, oude dossiers openen.

Les 216-route: “Al wat ik doe, doe ik aan mijzelf.” 

Nieuwe stap: je stopt: “Ik merk dat ik aan het aanvallen ben. Ik 
wil vrede. Kunnen we opnieuw beginnen?”

Effect: escalatie stopt; verbinding krijgt een kans.
Voorbeeld 3 — Zelfbeeld: fout gemaakt
Situatie: je vergist je in een planning; innerlijke stem: “idioot”.

Les 216-route: “Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen.”

Nieuwe stap: je corrigeert praktisch (bericht sturen, agenda 
fixen) en weigert zelfstraf.

Effect: je leert sneller; minder schaamte, meer rust.


Voorbeeld 4 — Ouderschap: kind luistert niet
Situatie: je kind biedt tegenstand; je voelt schaamte/woede.

Ego-route: hard straffen vanuit frustratie.

Les 216-route: “Als ik aanval, lijd ik.”

Nieuwe stap: eerst reguleren (adem), dan grens + nabijheid: “Ik 
ben boos, maar ik ga niet schreeuwen. Dit is de grens.”

Effect: jij blijft leider zonder agressie; kind voelt veiligheid.
Voorbeeld 5 — Verkeer: afgesneden worden
Situatie: iemand snijdt je de weg af.

Ego-route: schelden, bumperkleven.

Les 216-route: “Maar als ik vergeef, zal verlossing mij worden 
geschonken.”

Nieuwe stap: ruimte maken, veilig rijden; innerlijk loslaten: “Ik 
hoef niet te straffen om oké te zijn.”

Effect: je zenuwstelsel kalmeert; je komt thuis als een mens, niet 
als een strijdmachine.
Voorbeeld 6 — Sociale kring: roddel
Situatie: groep roddelt over iemand.

Ego-route: meedoen om erbij te horen.

Les 216-route: “Al wat ik doe, doe ik aan mijzelf.” 

Nieuwe stap: je verandert zacht de toon: “Ik weet het niet, 
misschien speelt er veel. Zullen we het onderwerp wisselen?”

Effect: je behoudt innerlijke integriteit; minder nasmaak van 
schuld.
 
Afsluitende kern (Les 216 in één zin)
Elke aanval is zelfkruisiging, omdat aanval lijden in je eigen 
geest produceert; vergeving is de keuze die het lijden beëindigt en 
verlossing als gave laat ervaren.


 
 
 
Les 217
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik kan alleen maar mijn eigen dankbaarheid 
oogsten.”
 
 
 
 
 
 
Oogst
 
Ik zocht dankbaarheid buiten mij,
als een reactie die ik moest verdienen,
als applaus, als erkenning,
als bewijs dat ik goed had geleefd.
 
Maar dankbaarheid is geen munt
die anderen mij toewerpen.
 


 
Zij groeit waar ik ophoud met vechten,
waar ik ophoud met tellen
wie mij iets schuldig is.
 
Wanneer ik verlossing kies,
vind ik het Zelf
dat altijd al waardig was
om dank te ontvangen.
 
En dan oogst ik niet iets nieuws,
maar wat ik zelf heb gezaaid:
een stille vreugde,
een zachte ja,
dat niemand mij kan verminderen.
 
 
Uitgebreide commentaar
A. “Ik kan alleen maar mijn eigen dankbaarheid oogsten” = 
dankbaarheid als gevolg (niet als toeval)
Het woord oogsten suggereert iets heel praktisch: 
dankbaarheid is niet alleen een stemming die “toevallig” komt als 
alles meezit, maar een resultaat van wat je innerlijk cultiveert. Je 
oogst wat je zaait: als je zaait in oordeel, onvrede en vergelijken, 
oogst je zelden dankbaarheid; als je zaait in vergeving, mildheid en 
aanvaarding, ontstaat dankbaarheid bijna vanzelf. “Ik kan alleen 
maar mijn eigen dankbaarheid oogsten.”


B. Dankbaarheid wordt onstabiel als ze afhankelijk is van 
anderen
Veel mensen ervaren dankbaarheid als iets wat anderen 
moeten “aanzetten”: zij moeten aardig zijn, erkenning geven, jouw 
inzet zien, jouw pijn begrijpen. Dan wordt dankbaarheid een 
beloning die je pas “mag voelen” nadat de wereld zich correct 
gedraagt. Les 217 bevrijdt je daarvan: je hoeft niet te wachten op 
toestemming om vrede te ervaren. “Ik kan alleen maar mijn eigen 
dankbaarheid oogsten.”
C. “Wie anders moet voor mijn verlossing dank betuigen 
dan ikzelf?”
Deze vraag snijdt door een subtiele gewoonte: uitstel van 
verlossing. We denken: “Als hij/zij eerst sorry zegt… als de situatie 
eerst verandert… dan kan ik pas vrij zijn.” De les zegt: als 
verlossing jouw innerlijke bevrijding is, dan kan niemand anders 
de dank daarvoor namens jou dragen. Jij bent degene die de 
verschuiving in jouw geest herkent — en dus ook degene die dank 
betuigt wanneer vrede terugkeert. “Wie anders moet voor mijn 
verlossing dank betuigen dan ikzelf?”
D. “Behalve door verlossing, het Zelf vinden…”: 
dankbaarheid en identiteit horen bij elkaar
Les 217 koppelt dankbaarheid aan het vinden van het Zelf. Dat 
is een sleutel: zolang je jezelf ziet als een tekort-ik (lichaam, 
prestatie, reputatie), wordt dankbaarheid kwetsbaar en 
conditioneel. Verlossing (de correctie van je manier van kijken) 
onthult een dieper Zelf — een Zelf dat al veilig is, al waardig is, en 
dus dankbaarheid kan ervaren zonder externe garantie. “En hoe 
kan ik, behalve door verlossing, het Zelf vinden…” 
E. Dankbaarheid als teken dat ik weer “thuis” ben in mijn 
geest


In de Cursus is dankbaarheid vaak een symptoom van juiste 
afstemming: ik ben niet langer in de mentale oorlog van gelijk/
ongelijk, winnen/verliezen, schuld/boete. Ik ben terug bij een 
eenvoudiger waarheid: vrede is mogelijk. Dat “terugkeren” voelt 
als thuiskomen, en dááruit komt dankbaarheid.
F. De rol van het refrein: vrijheid maakt dankbaarheid 
eenvoudig
Het refrein (“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij…”) 
ondersteunt de hele les: als je je identificeert met een kwetsbaar 
zelf, is dankbaarheid vaak een poging om jezelf gerust te stellen. 
Als je vrijheid herinnert, kan dankbaarheid een rustige erkenning 
zijn: ik hoef niet te vechten om waardig te zijn. “Ik ben niet een 
lichaam. Ik ben vrij…”
 
Geleide meditatie (30–35 minuten) — 
Dankbaarheid oogsten door verlossing te kiezen
Voorbereiding (2–3 min)

Ga zitten of liggen. Ontspan schouders en kaken. Adem langzaam. 
Neem de intentie: vandaag ga ik niet “dankbaarheid maken”, maar 
de voorwaarden scheppen om haar te oogsten.
Deel 1 — Aankomen in het NU (5 min)
Adem in 4 tellen, adem uit 6 tellen.

Herhaal zacht: “Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.”

Laat de woorden zakken als een rustpunt, niet als een prestatie.
Deel 2 — De eerste zin laten landen (7 min)
Herhaal langzaam (met pauzes):

“Ik kan alleen maar mijn eigen dankbaarheid oogsten.”
Vraag dan in stilte:


•Waar wacht ik nog op, voordat ik vrede “mag” voelen?
•Wie moet eerst veranderen voordat ik zachter kan 
worden?
Zonder oordeel: merk op. En laat het even los op de 
uitademing.
Deel 3 — Het veld waarin ik vandaag wil zaaien (6 min)
Stel je twee innerlijke “velden” voor:
•Veld 1: rekening houden, vergelijken, innerlijke kritiek, 
gelijk willen.
•Veld 2: verlossing kiezen, mildheid, eerlijkheid, 
vergeving.
Kies één woord dat je vandaag wilt zaaien in veld 2:

mildheid of geduld of waarachtigheid of overgave.

Herhaal 3×: “Vandaag zaai ik mildheid (of jouw woord).”
Deel 4 — De vraag die de sleutel teruggeeft (6–7 min)
Herhaal:

“Wie anders moet voor mijn verlossing dank betuigen dan 
ikzelf?”
Breng één situatie in gedachten waarin je innerlijk wacht op:
•excuses,
•erkenning,
•begrip,
•of “rechtvaardigheid”.
Zeg zacht:

“Ik hoef niet te wachten om vrij te zijn.”

Adem uit. Voel of er ruimte komt.


[image: fill-image-52.png][image: border-image-52.png]Deel 5 — Het Zelf vinden (6–7 min)
Herhaal:

“En hoe kan ik, behalve door verlossing, het Zelf vinden aan 
wie ik mijn dank verschuldigd ben?” 
Neem één last (zelfkritiek, schuld, schaamte, wrok).

Zeg: “Ik laat dit niet bepalen wie ik ben.”

Vraag: “Heilige Geest, toon mij het Zelf achter deze wolk.”

Blijf 60–90 seconden in stilte. Niets forceren.
Afsluiting — Oogsten (3–4 min)
Noem drie kleine gaven die nu waar zijn (heel eenvoudig): 
adem, tijd, een plek om te zitten, een mogelijkheid om opnieuw te 
kiezen.

Herhaal nog eenmaal: “Ik kan alleen maar mijn eigen 
dankbaarheid oogsten.”

Open je ogen rustig.
 
Gebed
Heilige Geest,

leer mij vandaag dat dankbaarheid

een oogst is van de keuze voor verlossing.
Laat mij niet wachten op de wereld

om vrij te zijn,

maar mijzelf herinneren

wie ik ben.
Help mij het Zelf te vinden

aan wie ik mijn dank verschuldigd ben,

door verlossing te aanvaarden.

Amen.


Tien praktische oefeningen (dagprogramma)
	Ochtendzin (2 min): spreek hardop: “Ik kan alleen maar 

mijn eigen dankbaarheid oogsten.”
	Zaad-keuze (30 sec): kies één zaad voor vandaag 

(mildheid/geduld/overgave) en noteer het.
	Vergelijkingsalarm: zodra je vergelijkt (“zij hebben… ik 

niet…”), zeg: “Dit veld oogst geen dankbaarheid.”
	‘Wie anders dan ik?’ pauze (20 sec): bij wachten op 

erkenning: herhaal de vraag uit de les. Kies één kleine stap 
die vrede ondersteunt.
	Verlossing in één zin (30 sec): “Ik kies verlossing in 

plaats van oordeel.” (en ontspan je schouders).
	Micro-dank (1 min): noem drie piepkleine dingen die 

nu oké zijn (feitelijk, niet geforceerd).
	Zelfkritiek ombuigen (1 min): bij “ik ben slecht”: “Ik 

wil het Zelf vinden door verlossing.”
	Relatie-oefening (1 min): kies één persoon en zaai 

mildheid: spreek of denk één waarderende zin (zonder 
slijmen).
	Avond-oogst (5 min): schrijf 3 momenten op waarin je 

mildheid/vergeving koos. Merk het effect: meer ruimte = 
oogst.
	Avondzin (30 sec): herhaal voor het slapen: “Ik kan 

alleen maar mijn eigen dankbaarheid oogsten.” 
 
 
 


Voorbeelden uit het dagelijks leven
Voorbeeld 1 — Werk: wachten op erkenning
Situatie: je hebt hard gewerkt, maar niemand zegt iets.

Ego-reactie: “Ze zien mij niet” → wrok.

Les 217: “Ik kan alleen maar mijn eigen dankbaarheid oogsten.”

Nieuwe stap: je zaait innerlijke waardering (één concrete bijdrage 
benoemen) en vraagt later rustig om feedback (zonder verwijt). 
Oogst: minder bitterheid, meer stabiliteit.
 
Voorbeeld 2 — Relatie: wachten op excuses
Situatie: iemand kwetste je; je wacht op “sorry” om verder te 
kunnen.

Les 217: “Wie anders… dan ikzelf?”

Nieuwe stap: je kiest innerlijke verlossing (je laat aanval los), en 
stelt eventueel een grens — maar je maakt je vrede niet afhankelijk 
van hun timing.
 
Voorbeeld 3 — Ouderschap: “ondankbaar” gedrag
Situatie: je kind zegt geen dankjewel en is kortaf.

Ego: “na alles wat ik doe…” → gekrenkt.

Les 217: je herkent het reken-veld en kiest verbinding boven 
score. Oogst: rust en betere toon.
 
Voorbeeld 4 — Verkeer / rij: iemand dringt voor
Situatie: iemand dringt voor.

Ego: rechtvaardigheidswoede.

Les 217: je zaait verlossing: je weigert je vrede te laten bepalen 
door één moment. Oogst: minder adrenaline, sneller herstel.


Voorbeeld 5 — Zelfbeeld: “ik had beter moeten zijn”
Situatie: je maakt een fout; innerlijke stem straft je.

Les 217: “...behalve door verlossing, het Zelf vinden…”

Nieuwe stap: herstel praktisch wat kan, en laat zelfkruisiging los. 
Oogst: leerbaarheid zonder schaamte.
 
Voorbeeld 6 — Vriendschap: jaloezie op iemands 
succes
Situatie: een vriend heeft succes; jij voelt jaloezie.

Les 217: je ziet dat jaloezie geen dankbaarheid oogst. Je zaait 
gunnen: “Moge dit mij herinneren aan mogelijkheden.” Oogst: 
ruimer hart, oprechte blijdschap.
 
Kernzin als afsluiting
Les 217 leert dat dankbaarheid niet afhangt van wat de wereld 
jou geeft, maar van jouw keuze voor verlossing en het terugvinden 
van het Zelf dat vrij is om dankbaar te zijn.
 
 


 
 
Les 218
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Alleen mijn veroordeling verwondt me.”
 
 
 
 
 
Licht dat ik zelf verduister
 
Ik zocht de wonde in de wereld,
in woorden van anderen,
in gezichten die niet glimlachten,
in fouten die ik niet meer kon herstellen.
 
Ik noemde het bescherming
wanneer ik oordeelde.
Ik noemde het waarheid
wanneer ik iemand veroordeelde.
 


 
Maar de pijn kwam niet van buiten.
De pijn kwam van de schaduw
die ik over mijn eigen ogen trok.
 
Alleen mijn veroordeling verwondt me.
Zij maakt mijn blik donker,
en ik vergeet wat ik ben.
 
Vandaag laat ik het vonnis vallen.
Vandaag wil ik zien.
En in het zien
ontdek ik mijn heerlijkheid —
stil, eenvoudig, onaantastbaar —
en ik verheug me.
 
 
 
Uitgebreide commentaar
A. “Alleen mijn veroordeling verwondt me”: de bron van 
pijn wordt naar binnen verplaatst
Les 218 doet opnieuw een radicale omkering: niet “de wereld” 
verwondt mij, maar mijn veroordeling verwondt mij. Dat is geen 
beschuldiging (alsof je “schuldig” bent aan je pijn), maar een 
bevrijdende diagnose: als de oorzaak in mijn veroordeling ligt, dan 
kan ik haar ook loslaten. “Alleen mijn veroordeling verwondt me.”


B. Wat “veroordeling” in de Cursus praktisch betekent
In het dagelijks leven is veroordeling niet alleen een hard 
uitgesproken mening. Het is vaak subtieler:
•het labelen van iemand als “zo iemand”
•het vasthouden aan “ik heb gelijk” als identiteit
•het herhalen van iemands fout als bewijs tegen hem/haar
•jezelf vastpinnen op één moment (“ik ben mislukt”)
•het idee dat schuld “terecht” is en dus behouden moet 
blijven
Les 218 noemt dit verwondend omdat veroordeling je geest in 
oorlog houdt: er moet een dader zijn, een slachtoffer, een dreiging, 
een verdediging.
C. “Mijn veroordeling houdt mijn visie in duisternis gehuld”
De les verplaatst het probleem naar visie: je ziet niet helder 
wanneer je veroordeelt. Veroordeling is als een filter dat het licht 
tegenhoudt. Daardoor lijkt de wereld gevaarlijk, mensen lijken 
vijanden of middelen, en jij lijkt “te klein” of “te schuldig”. “Mijn 
veroordeling houdt mijn visie in duisternis gehuld…”
D. “Door mijn blinde ogen kan ik het visioen van mijn 
heerlijkheid niet zien”
Hier zit de kern: veroordeling verblindt je voor je heerlijkheid. 
In Cursus-taal is “heerlijkheid” geen ego-trots, maar de glans van je 
ware identiteit: onschuld, licht, liefde — wat God schiep. Als je 
veroordeelt (anderen of jezelf), kijk je door “blinde ogen”: je ziet 
alleen tekort, zonde, gevaar, verleden. “...kan ik het visioen van 
mijn heerlijkheid niet zien.”
E. “Maar vandaag kan ik deze heerlijkheid aanschouwen en 
me verheugen”


De les geeft een onmiddellijke opening: vandaag. Niet “na 
jaren therapie”, niet “als iedereen verandert”, maar vandaag kan er 
een verschuiving plaatsvinden: van veroordeling naar zien; van 
duisternis naar heerlijkheid. Verheugen is dan geen opgefokt 
optimisme, maar een rustige vreugde die komt doordat je weer 
waarneemt wat waar is. “Maar vandaag kan ik deze heerlijkheid 
aanschouwen en me verheugen.”
F. De praktijk-logica in één keten
Les 218 bevat een hele oefenketen:
	Ik merk veroordeling op (tegen ander of mezelf).

	Ik erken: dit verwondt míj.

	Ik zie het effect: mijn visie wordt donker.

	Ik kies: vandaag wil ik anders zien.

	Gevolg: ik aanschouw heerlijkheid en ervaar vreugde.

Alles draait om keuze voor visie.
G. Relatie met het refrein: vrijheid = niet gevangen in oordelen
Het refrein herinnert je: je bent vrij, dus je bent niet gedwongen 
om te blijven kijken door het smalle venster van oordeel. “Ik ben 
niet een lichaam. Ik ben vrij…” betekent ook: ik ben niet mijn 
reactie, niet mijn gelijk, niet mijn verhaal—ik kan opnieuw kiezen.
 
 
 
 
 
 


Geleide meditatie (30–35 minuten) — Van veroordeling 
naar visie; van duisternis naar heerlijkheid
Voorbereiding (2–3 min)

Ga zitten of liggen. Ontspan schouders, kaken, handen. Adem 
rustig. Neem als intentie: vandaag wil ik mijn “blinde ogen” 
herkennen en het oordeel laten zakken.
Deel 1 — Aankomen in vrijheid (5 min)
Adem in 4 tellen, uit 6 tellen.

Herhaal zacht:

“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.” 
Voel: één fractie minder spanning, één fractie meer ruimte.
Deel 2 — Het oordeel herkennen (7 min)
Herhaal langzaam:

“Alleen mijn veroordeling verwondt me.”
Breng nu één recente situatie in gedachten waarin je 
veroordeelde:
•iemand anders (“hoe kan hij/zij…”)
•of jezelf (“ik ben echt…”)
Kijk niet naar de inhoud, maar naar het effect:

Wat gebeurde er in je lichaam? (verkramping, onrust, hitte, 
spanning)

Zeg zacht: “Dit is het verwonden. Ik herken het.”
Deel 3 — Duisternis als effect (6 min)
Herhaal:

“Mijn veroordeling houdt mijn visie in duisternis gehuld…”
Stel je voor dat veroordeling als een grijze sluier voor je ogen 
hangt.

Niet dramatisch — gewoon merkbaar: minder nuance, minder 


zachtheid, minder mogelijkheid.

Adem uit en laat die sluier bij elke uitademing 5% dunner worden.
Deel 4 — Blinde ogen en het gemiste visioen (6–7 min)
Herhaal:

“…en door mijn blinde ogen kan ik het visioen van mijn 
heerlijkheid niet zien.”
Leg een hand op je hart. Vraag rustig:

“Wat als ik niet ben wat ik nu over mezelf (of de ander) zeg?”

Wacht 60–90 seconden in stilte.

Laat het antwoord niet een zin zijn, maar een ervaring: een beetje 
ruimte, een beetje licht.
Deel 5 — Vandaag aanschouwen (6–7 min)
Herhaal:

“Maar vandaag kan ik deze heerlijkheid aanschouwen en me 
verheugen.”
Neem dezelfde situatie opnieuw, maar laat het oordeel weg.

Zonder goedpraten, zonder analyse: alleen het oordeel laten 
vallen.

Zeg innerlijk:
•“Ik wil zien zonder veroordelen.”
•“Ik wil dat mijn visie weer helder is.”
Merk op wat er verandert: vaak komt er rust, soms verdriet dat 
zachter wordt, soms een impuls om te herstellen of eerlijk te 
spreken — zonder aanval.
Afsluiting (3 min)
Herhaal één keer:

“Alleen mijn veroordeling verwondt me… maar vandaag kan ik 
deze heerlijkheid aanschouwen…”



[image: fill-image-53.png][image: border-image-53.png]Open je ogen rustig. Neem één concrete situatie mee waarin je 
vandaag oefent “oordeel laten vallen”.
 
Gebed
Heilige Geest,

help mij vandaag herkennen

dat mijn veroordeling mij verwondt.
Neem de duisternis van mijn visie weg.

Laat mij zien zonder blinde ogen,

zodat ik het visioen van mijn heerlijkheid kan aanschouwen.
Vandaag kies ik voor zien,

en ik wil mij verheugen.

Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Tien praktische oefeningen (dagprogramma)
	Ochtendzin (2 min): spreek hardop: “Alleen mijn 

veroordeling verwondt me.”
	Oordeel-detectie (doorlopend): merk micro-oordelen 

op: zuchten, labelen, innerlijk afwijzen, jezelf afstraffen.
	De effect-check (20 sec): vraag bij een oordeel: “Wat 

doet dit met mij?” (meestal: verkramping). Dat is je signaal 
om te stoppen.
	Oordeel laten vallen (30 sec): adem één keer diep en 

zeg: “Vandaag wil ik zien. Ik laat dit oordeel los.”
	Zelfveroordeling ombuigen (1 min): als je jezelf 

veroordeelt: “Door mijn blinde ogen kan ik mijn heerlijkheid 
niet zien.” Kies één vriendelijke correctie: “Ik mag leren.”
	De ‘helderheid’-vraag (1 min): “Wat zou ik zien als ik 

dit niet veroordeelde?” Noteer één alternatief (bijv. “hij is 
bang”, “ik ben moe”).
	Vergevingsmicro-oefening (1 min): kies één persoon en 

laat één label los (bv. “egoïstisch”). Vervang door “mens in 
behoefte/angst”.
	Dank-voor-visie (30 sec): zeg: “Dank U dat ik vandaag 

opnieuw kan zien.” (niet omdat alles oké is, maar omdat 
keuze mogelijk is).
	Avondreflectie (5 min): schrijf 2 momenten van 

veroordeling en 1 moment van “oordeel laten vallen”. Merk 
het verschil in gevoel.
	Avondzin (30 sec): “Vandaag kan ik deze heerlijkheid 

aanschouwen en me verheugen.” 
 


Voorbeelden uit het dagelijks leven
Voorbeeld 1 — Werk: een collega “doet altijd moeilijk”
Situatie: je denkt: “Hij is lastig.”

Les 218: je herkent: dit label verduistert je visie en verwondt jou 
(spanning, weerstand). “Alleen mijn veroordeling verwondt me.”

Nieuwe stap: je laat het label los en vraagt concreet: “Wat heb je 
nodig om dit helder te krijgen?”

Effect: minder innerlijke strijd, praktischer samenwerking.
 
 
Voorbeeld 2 — Relatie: “zij luistert nooit”
Situatie: je veroordeelt je partner als onverschillig.

Les 218: “Mijn veroordeling houdt mijn visie in duisternis 
gehuld…”

Nieuwe stap: je formuleert een behoefte zonder oordeel: “Ik voel 
me alleen; ik wil graag dat je even luistert.”

Effect: meer kans op verbinding dan bij beschuldiging.
 
 
Voorbeeld 3 — Zelfbeeld: schaamte na een fout
Situatie: “Ik ben dom/waardeloos.”

Les 218: door zelfveroordeling zie je je heerlijkheid niet. “...kan ik 
het visioen van mijn heerlijkheid niet zien.”

Nieuwe stap: corrigeer praktisch (herstel), en spreek één zin van 
mildheid: “Ik maak fouten en ik leer.”

Effect: schaamte zakt; je blijft functioneel.
 
 


Voorbeeld 4 — Verkeer: iemand rijdt agressief
Situatie: “Wat een idioot.”

Les 218: het oordeel geeft jou stress; jij verwondt jezelf.

Nieuwe stap: je kiest veiligheid en laat het label los: “Misschien 
heeft hij haast/angst.”

Effect: je zenuwstelsel kalmeert; je dag blijft van jou.
 
 
Voorbeeld 5 — Familie: oude rolpatronen
Situatie: bij familie schiet je in “zij zijn altijd zo…”

Les 218: duisternis = verleden herhalen als identiteit.

Nieuwe stap: je oefent één keer “nieuw zien”: je luistert zonder 
meteen te interpreteren.

Effect: meer ruimte; minder automatische irritatie.
 
 
Voorbeeld 6 — Online: commentaar dat triggert
Situatie: je leest iets en veroordeelt direct.

Les 218: je merkt: je visie wordt smal, donker, boos.

Nieuwe stap: je stopt, ademt, en kiest: “Vandaag wil ik zien.” Je 
scrolt door of reageert neutraal.

Effect: minder innerlijke vervuiling.
 
 
Afsluitende kern (Les 218 in één zin)
Les 218 leert dat het oordeel jouw eigen visie verduistert en jou 
verwondt; als je vandaag het oordeel laat vallen, kan je de 
heerlijkheid van je ware Zelf weer aanschouwen en je verheugen.


 
Les 219
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.”
 
 
 
 
 
Wees stil, mijn denkgeest
 
Ik heb mezelf geleerd te krimpen
tot een naam, een verhaal, een huid.
Ik heb mijn vrijheid ingeruild
voor bewijs en bescherming.
 
Maar er is een andere stem
die niet schreeuwt.
Zij vraagt geen verdediging —
alleen stilte.
 


 
Wees stil, mijn denkgeest.
Overdenk dit één moment:
ik ben niet een lichaam.
Ik ben vrij.
 
En wanneer ik terugkeer
naar de wereld van vormen,
keer ik terug met helderheid:
mijn Vader vergist zich niet
in wat Hij liefheeft.
 
Ik ben Zijn Zoon.
En die waarheid reist met mij mee.
 
 
 
Uitgebreide commentaar
A. Het hart van Les 219: identiteit vóór ervaring
Les 219 is één van de meest directe identiteitslessen in dit blok. 
Ze zegt niet: “Probeer je beter te voelen,” maar: herinner je wat je 
bent. De les plaatst identiteit als fundament onder alle ervaring: 
als je jezelf als lichaam ziet, wordt het leven een project van 
verdediging; als je jezelf als Gods Zoon herkent, wordt het leven 
een oefening in vertrouwen en vrede. “Ik ben niet een lichaam. Ik 
ben vrij.”


B. “Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.” als innerlijke reset
Deze zin werkt als een resetknop. In praktijk betekent het: ik 
ben niet gereduceerd tot:
•mijn stemming van vandaag,
•mijn gezondheid,
•mijn verleden,
•mijn rol (ouder/werknemer/partner),
•mijn reputatie,
•mijn succes of falen.
Het is geen ontkenning van lichamelijke ervaring, maar een 
herpositionering: het lichaam is niet de bron van “ik”. Vrijheid is de 
natuurlijke staat van Geest. “Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.”
C. “Ik ben Gods Zoon”: de herkomst bepaalt de waardigheid
Les 219 voegt een tweede pijler toe: “Ik ben Gods Zoon.” Dit is 
de bron van zekerheid. Als God jouw Bron is, dan is jouw waarde 
niet onderhandelbaar en niet te vernietigen door omstandigheden. 
Het ego bouwt waarde op vergelijking; de Cursus bouwt waarde op 
schepping. “Ik ben Gods Zoon.”
D. “Wees stil, mijn denkgeest” — de methode is stilte, niet 
argument
Belangrijk: de les vraagt niet om redeneren, maar om stilte. 
Het ego wil discussiëren (“maar kijk naar mijn lichaam, mijn 
problemen…”). Les 219 zegt: wees stil en overdenk dit. Dat is een 
contemplatieve methode: je laat het idee dieper zakken dan je 
normale mentale lawaai. “Wees stil, mijn denkgeest, en overdenk 
dit een moment.”
E. “Keer dan op aarde terug” — spiritualiteit als terugkeer, 
niet als ontsnapping


De les leert geen vlucht uit het dagelijks leven, maar een 
terugkeer “op aarde” met een andere basis. Je komt terug naar:
•werk,
•relaties,
•lichaamservaringen,
•verplichtingen,
maar nu “zonder verwarring” over wie je bent. Dat maakt het 
heel praktisch: je doet hetzelfde, maar vanuit een andere identiteit. 
“Keer dan op aarde terug, zonder verwarring…”
F. “Wat mijn Vader voor eeuwig liefheeft” — eeuwige liefde 
corrigeert tijdelijke interpretaties
De les eindigt met een enorme stabiliteit: God houdt “voor 
eeuwig” van Zijn Zoon. Dat betekent: jouw waarde en identiteit 
zijn niet afhankelijk van wisselende prestaties of gevoelens. 
Wanneer je in verwarring terugvalt (“ik ben toch mijn lichaam”), is 
deze zin een anker: God vergist Zich niet. “...wat mijn Vader voor 
eeuwig liefheeft als Zijn Zoon.”
G. Les 219 als synthese van 216–218
•Les 216: aanval doet mijzelf lijden → kies vergeving.
•Les 217: ik oogst mijn eigen dankbaarheid → kies 
verlossing.
•Les 218: veroordeling verwondt → laat oordeel vallen en 
zie heerlijkheid.
•Les 219: nu de kernidentiteit die dit mogelijk maakt: ik 
ben vrij, Gods Zoon, en ik keer terug zonder verwarring. 
 
 


Geleide meditatie (30–35 minuten) — 
Stilte, identiteit, terugkeer
Voorbereiding (2–3 min)

Ga zitten of liggen. Ontspan je schouders, kaken en handen. Adem 
rustig. Neem de intentie: vandaag oefen ik niet om iets te 
“bereiken”, maar om me te herinneren.
Deel 1 — Aankomen en vertragen (5 min)
Adem in 4 tellen, uit 6 tellen.

Bij elke uitademing: laat spanning 5% zakken.

Zeg zacht: “Wees stil, mijn denkgeest.”
Deel 2 — De eerste zin als anker (7 min)
Herhaal langzaam, met pauzes: “Ik ben niet een lichaam.” 
(pauze)

“Ik ben vrij.” 
Laat de woorden niet “groot” worden. Laat ze eenvoudig zijn.

Merk op waar je geest protesteert. Zeg dan opnieuw: “Wees stil… 
overdenk dit één moment.”
Deel 3 — Identiteit bevestigen zonder strijd (6 min)
Herhaal: “Ik ben Gods Zoon.”
Voel wat dit oproept:
•weerstand (“dat kan toch niet…”)
•ontroering
•verlangen
•rust
Laat alles er zijn, maar blijf bij de zin.

Dit is geen claim van superioriteit, maar een herinnering aan 
oorsprong.


Deel 4 — De stilte verdiepen (6–7 min)
Herhaal: “Wees stil, mijn denkgeest, en overdenk dit een 
moment.”
Ga 2–3 minuten de stilte in.

Als gedachten opkomen, label zacht “denken” en keer terug naar 
“stilte”.
Deel 5 — Terugkeren naar de wereld zonder verwarring (7 
min)
Herhaal langzaam: “Keer dan op aarde terug, zonder 
verwarring over wat mijn Vader voor eeuwig liefheeft als Zijn 
Zoon.” 
Breng nu één concrete situatie van vandaag in gedachten (een 
gesprek, taak, spanning, pijn, planning).

Vraag: “Hoe zou ik dit benaderen als ik niet verward was over wie 
ik ben?”

Laat één klein antwoord komen:
•zachtere toon
•eerlijker grens
•pauze vóór reactie
•minder verdediging
•meer vertrouwen
Deel 6 — Afsluitende bevestiging (3–4 min)
Herhaal: “Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij…”

Voel je adem. Beweeg je vingers. Open je ogen rustig.
 
 
 


[image: fill-image-51.png][image: border-image-51.png]Gebed
Vader,

wees Gij mijn zekerheid wanneer ik twijfel.
Wees stil, mijn denkgeest,

opdat ik kan overdenken

dat ik niet een lichaam ben, maar vrij.
Laat mij terugkeren naar de wereld

zonder verwarring,

en herinner mij

wat U voor eeuwig liefhebt als Uw Zoon. 

Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Tien praktische oefeningen (dagprogramma)
	Ochtendanker (2 min): spreek hardop: “Ik ben niet een 

lichaam. Ik ben vrij.” 
	Stilte-signaal (3× per dag, 30 sec): stop en zeg: “Wees 

stil, mijn denkgeest.” Adem 3 rustige ademhalingen.
	Identiteitscheck bij stress (20 sec): “Ben ik nu mezelf 

als lichaam aan het definiëren?” Herhaal dan: “Ik ben Gods 
Zoon.”
	Voor een lastig gesprek (30 sec): herhaal: “Keer terug 

zonder verwarring.” Kies één intentie: luisteren, mildheid, 
helderheid.
	Bij lichamelijke onrust (1 min): leg een hand op je 

borst en zeg: “Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.” (niet om 
sensaties weg te duwen, maar om identiteit te herankeren).
	‘Eén moment’-oefening (1 min): midden op de dag: 

“Overdenk dit een moment.” Sluit je ogen 20–30 sec en 
herhaal de kernzin.
	Reactiepauze (10 sec): als je defensief wordt: stop, 

adem uit, en kies opnieuw vanuit vrijheid.
	Zelfspraak opschonen (2 min): vervang 1 zin van “ik 

ben…” (negatief) door: “Ik ben wat God liefheeft.”
	Avondreflectie (5 min): noteer 2 momenten van 

verwarring (lichaam/ego-identiteit) en 1 moment van 
helderheid. Wat hielp?
	Avondsluiting (30 sec): herhaal zacht: “Ik ben niet een 

lichaam. Ik ben vrij.”
 
 


Voorbeelden uit het dagelijks leven
Voorbeeld 1 — Werk: kritiek triggert schaamte
Situatie: je krijgt feedback en voelt meteen “ik ben 
incompetent”.

Les 219: je zegt innerlijk: “Wees stil, mijn denkgeest… Ik ben 
Gods Zoon.”

Nieuwe stap: je luistert, vraagt één verduidelijking, en ziet 
feedback als informatie, niet als identiteit.

Effect: minder schaamte, meer stabiliteit.
 
 
Voorbeeld 2 — Relatie: defensief worden
Situatie: partner zegt iets, jij voelt aanval.

Les 219: “Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.”

Nieuwe stap: je pauzeert 5 seconden en vraagt: “Wil je gehoord 
worden of wil je een oplossing?”

Effect: minder escalatie, meer verbinding.
 
 
Voorbeeld 3 — Lichaam: pijn of vermoeidheid
Situatie: je bent moe/pijntjes, en denkt: “dit ben ik.”

Les 219: je herankert: “Ik ben niet een lichaam… Keer terug 
zonder verwarring.”

Nieuwe stap: je zorgt goed voor het lichaam (rust/water/grens), 
maar je maakt het niet tot je identiteit.

Effect: minder angst, meer vrede.
 
 


Voorbeeld 4 — Sociale media: vergelijken
Situatie: je scrolt en voelt minderwaardigheid.

Les 219: “Wees stil, mijn denkgeest… overdenk dit een moment.”

Nieuwe stap: je stopt 30 seconden, herhaalt “Ik ben vrij”, en kiest 
bewust: sluiten of anders kijken.

Effect: vergelijking verliest grip.
 
 
Voorbeeld 5 — Ouderschap: controle-impuls
Situatie: kind luistert niet, jij wil forceren.

Les 219: terug naar identiteit: “Ik ben vrij” → dus ik hoef niet 
vanuit paniek te sturen.

Nieuwe stap: je ademt, zet een heldere grens zonder agressie.

Effect: rustiger leiderschap.
 
 
Voorbeeld 6 — Conflict: “ik moet winnen”
Situatie: je voelt de drang om gelijk te halen.

Les 219: je herinnert: je Vader heeft je voor eeuwig lief; je hoeft je 
waarde niet te bewijzen.

Nieuwe stap: je kiest één zin van verbinding: “Ik hoor je. Dit is 
wat ik bedoel.”

Effect: minder oorlog, meer helderheid.
 
Afsluitende kern (Les 219 in één zin)
Les 219 leert: word stil, herinner je ware identiteit (“ik ben vrij, 
Gods Zoon”), en keer dan terug naar je dagelijkse leven zonder 
verwarring — met die zekerheid als innerlijke basis.


 
Les 220
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf 
wat ik ben, zo schiep God mij.”
“Er is geen vrede dan de vrede van God.”
 
 
 
 
Eén vrede
 
Ik heb vrede gezocht
in een antwoord dat klopt,
in controle die standhoudt,
in gelijk dat wint.
 
Ik vond pauzes,
maar geen vrede.
 
Want op elke zijweg
van angst en verdediging
raak ik mijzelf kwijt.


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Er is geen vrede
dan de vrede van God.
 
Niet de stilte na de storm
die morgen weer begint,
maar een vrede
die mij draagt
ook als de wereld beweegt.
 
Laat mij niet afdwalen.
Laat mij volgen
wat mij naar huis leidt.
 
En als ik huiswaarts ga,
hoef ik niets te bewijzen:
vrede is even zeker
als de Liefde van God.


Uitgebreide commentaar
A. “Er is geen vrede dan de vrede van God”: exclusiviteit als 
bevrijding
De les maakt een scherpe, bijna absolute uitspraak: er bestaat 
maar één echte vrede. Daarmee zet ze “andere vredesvormen” in 
perspectief: de tijdelijke rust die komt als een probleem even weg 
is; de opluchting nadat je je zin kreeg; de verdoving die volgt op 
vermijden. Dat kan prettig zijn, maar het is niet de vrede waar de 
Cursus naar verwijst. Les 220 wijst op een vrede die niet 
afhankelijk is van omstandigheden: de vrede van God.
B. Wat “andere wegen” zijn: zijpaden van het ego
“Het pad van vrede” impliceert dat je ook kunt afdwalen. In 
Cursus-termen dwaal je af wanneer je:
•gelijk wilt halen om je veilig te voelen,
•iemand (of jezelf) veroordeelt,
•controle zoekt als vervanging van vertrouwen,
•in aanval/defensie schiet,
•vrede uitstelt (“als dit eerst opgelost is… dan”).
Dan lijkt het alsof je een functionele strategie volgt, maar 
innerlijk raak je verdwaald: je verliest de vrede als richtpunt. “Laat 
me niet afdwalen van het pad van vrede…”
C. “Want ik verdwaal op iedere andere weg”: innerlijke 
desoriëntatie
De les zegt niet: “andere wegen zijn een beetje minder goed.” 
Ze zegt: op elke andere weg verdwaal ik. Dat is precies wat veel 
mensen ervaren: een conflict “winnen” en toch onrustig blijven; 
gelijk krijgen en toch leegte voelen; controle vergroten en toch 


angstig blijven. Verdwaald zijn is hier: het contact met je bron van 
rust verliezen. “...want ik verdwaal op iedere andere weg.”
D. “Maar laat me Hem volgen die me huiswaarts leidt”: 
leiding in plaats van zelfsturing
Dit is de correctie: niet nóg harder proberen, maar volgen. 
Volgen betekent: ik laat mijn interpretatie corrigeren; ik vertrouw 
een Gids (de Heilige Geest) die “huiswaarts” leidt — terug naar 
herinnering van God, eenheid en innerlijke rust. Het is dezelfde 
beweging als in Les 215 (“De Heilige Geest is mijn enige Gids”), 
maar nu toegespitst op één doel: vrede. “...laat me Hem volgen die 
me huiswaarts leidt…”
E. “Vrede is even zeker als de Liefde van God”: zekerheid 
als natuurwet
Deze zin geeft een fundament: vrede is niet fragiel of zeldzaam; 
ze is zeker omdat Gods Liefde zeker is. Dat betekent: als je je laat 
leiden, is vrede geen gok, maar het logische gevolg. De wereld kan 
bewegen, relaties kunnen veranderen, het lichaam kan fluctueren 
— maar vrede als innerlijke toestand is niet afhankelijk van die 
bewegingen wanneer je op het pad blijft. “...vrede is even zeker als 
de Liefde van God.”
F. Link met Les 216–219: aanval/oordeel verwondt; 
identiteit en leiding herstellen vrede
Les 220 voelt als een samenvattende sluitsteen:
•Als ik aanval, lijd ik (216) → dus geen vrede.
•Dankbaarheid en verlossing komen van binnen (217).
•Oordeel verduistert visie (218) → dus geen vrede.
•Ik ben vrij en keer terug zonder verwarring (219). 

Daarom: er is één vrede, en het pad ernaartoe is leiding + 
vergeving + helder zien + herinnerde identiteit. 


G. Praktisch criterium: “Brengt dit me dichter bij vrede?”
Les 220 biedt een dagelijks kompas: bij elke keuze kun je 
testen: brengt dit me naar vrede of van vrede af? Niet: “heb ik 
gelijk?”, maar: “ben ik op het pad?” Dat maakt de les concreet en 
niet zweverig.
 
Geleide meditatie (30–35 minuten) — 
Het pad van vrede terugvinden
Voorbereiding (2–3 min)

Ga zitten of liggen. Ontspan schouders, kaken, handen. Adem 
rustig. Neem als intentie: vandaag kies ik vrede als richting, niet 
als beloning.
Deel 1 — Aankomen in het nu (5 min)
Adem in 4 tellen, uit 6 tellen.

Herhaal zacht het refrein:

“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.” 

Laat “vrij” betekenen: ik kan nu opnieuw kiezen.
Deel 2 — De kernzin laten landen (7 min)
Herhaal langzaam:

“Er is geen vrede dan de vrede van God.”
Laat opkomen waar jij vaak “vrede” zoekt: afronden, winnen, 
goedkeuring, controle, vermijden.

Zeg dan zonder schuld: “Dat zijn zijwegen.”

Voel 2 ademhalingen lang hoe je terugkeert naar eenvoud.
Deel 3 — Afdwalen herkennen (6 min)
Herhaal:

“Laat me niet afdwalen van het pad van vrede…”


Kies één actuele situatie waarin je onrustig bent.

Vraag: “Waar ben ik afgedwaald?”

Mogelijke antwoorden (laat één opkomen):
•ik wil gelijk
•ik veroordeel
•ik wil controle
•ik ben bang
•ik stel vrede uit

Erken alleen. Geen analyse.
Deel 4 — “Ik verdwaal op iedere andere weg” (6 min)
Herhaal:

“…want ik verdwaal op iedere andere weg.”
Voel het verschil tussen:
•“ik verdwaal” (onrust, spanning, haast, hardheid)

en
•“ik ben op het pad” (zachtheid, ruimte, helderheid).
Laat je lichaam het leren: waar voel je verdwaaldheid? waar 
voel je pad?
Deel 5 — Volgen wat huiswaarts leidt (7 min)
Herhaal:

“Maar laat me Hem volgen die me huiswaarts leidt…” 
Vraag innerlijk: “Heilige Geest, wat is hier de volgende stap 
naar vrede?”

Wacht 60–90 seconden.

Het antwoord is vaak eenvoudig: pauzeren, vergeven, luisteren, 
één grens rustig uitspreken, een aanval terugnemen, eerlijk 
erkennen dat je bang bent.


[image: fill-image-54.png][image: border-image-54.png]Deel 6 — Zekerheid van vrede (4–5 min)
Herhaal:

“…en vrede is even zeker als de Liefde van God.” 
Laat deze zekerheid niet intellectueel zijn. Voel het als rust:

“Als ik volg, hoef ik niet te gokken. Vrede is zeker.”
Afsluiting (2–3 min)

Kies één situatie van vandaag waarin je bewust “op het pad” blijft. 
Open je ogen rustig.
 
Gebed 
Vader,

er is geen vrede dan de vrede van U.
Laat mij vandaag niet afdwalen

van het pad van vrede.

Laat mij Hem volgen

die mij huiswaarts leidt.
En laat mij herinneren

dat vrede even zeker is

als Uw Liefde. 
Amen.
 
 
 
 
 


Tien praktische oefeningen (dagprogramma)
	Ochtendanker (2 min): herhaal 3×: “Er is geen vrede 

dan de vrede van God.” 
	Kompasvraag (doorlopend, 10 sec): “Brengt dit me 

dichter bij vrede of verder ervan af?”
	Afdwalen-detectie (20 sec): bij irritatie: “Ik ben 

afgedwaald.” Zeg dan: “Laat me terugkeren naar het pad van 
vrede.”
	De ‘volgende stap’-vraag (1 min): “Heilige Geest, wat 

leidt mij huiswaarts in dit moment?”
	Oordeelstop (30 sec): als je veroordeelt, zeg: “Dit is een 

zijweg. Ik kies vrede.”
	Conflict-minuut (1 min): vóór je reageert: adem uit, 

ontspan je kaak, spreek één zin minder dan je ego wil.
	Vrede in lichaam (1 min): leg een hand op je borst: “Ik 

ben vrij; ik kan vrede kiezen.”
	Dank voor correctie (20 sec): “Dank U dat ik kan 

terugkeren.” (dank als ontvankelijkheid, niet als stemming)
	Avondreflectie (5 min): noteer 2 momenten van 

afdwalen en 1 moment van terugkeer. Wat hielp terugkeren?
	Avondzin (30 sec): “Vrede is even zeker als de Liefde 

van God.”
 
 
 
 
 


Voorbeelden uit het dagelijks leven
Voorbeeld 1 — Werk: mailwisseling die scherp wordt
Situatie: je collega mailt verwijtend.

Zijweg: direct terugbijten, jezelf bewijzen.

Les 220: “Laat me niet afdwalen van het pad van vrede…”

Nieuwe stap: je pauzeert, vraagt om verduidelijking, houdt toon 
feitelijk.

Effect: minder stress; je blijft op het pad.
 
 
Voorbeeld 2 — Relatie: “ik wil gelijk hebben”
Situatie: discussie; je voelt drang om te winnen.

Zijweg: winnen = later schuld/afstand.

Les 220: “ik verdwaal op iedere andere weg”

Nieuwe stap: je kiest één zin die vrede dient: “Ik wil je begrijpen. 
Wat raakt je?”

Effect: gesprek ontspant.
 
 
Voorbeeld 3 — Lichaam: angst door symptoom
Situatie: lichamelijke klacht → paniek.

Zijweg: doemdenken, controle-obsessie.

Les 220: “volg Hem die me huiswaarts leidt”

Nieuwe stap: je doet het verstandige (arts bellen) én je weigert 
paniek als gids.

Effect: meer helderheid, minder lijden.
 
 


Voorbeeld 4 — Verkeer: afgesneden worden
Situatie: iemand snijdt je de weg af.

Zijweg: woede, wraak.

Les 220: “Er is geen vrede dan de vrede van God.”

Nieuwe stap: ruimte maken, veilig rijden, innerlijk loslaten.

Effect: adrenaline zakt; vrede herstelt.
 
 
Voorbeeld 5 — Social media: vergelijken
Situatie: je voelt minderwaardigheid na scrollen.

Zijweg: vergelijken = verdwaaldheid.

Les 220: je sluit af en keert terug: “Laat me niet afdwalen…” 
Effect: terug naar rust en zelfrespect.
 
 
Voorbeeld 6 — Zelfkritiek: “ik kan dit niet”
Situatie: je maakt een fout en valt jezelf aan.

Zijweg: zelfveroordeling.

Les 220: je kiest vrede als eerste stap: adem, mildheid, dan 
correctie.

Effect: sneller herstel, minder schaamte.
 
Afsluitende kern (Les 220 in één zin)
Les 220 leert dat echte vrede alleen Gods vrede is; zodra je 
afwijkt naar aanval, oordeel of controle raak je verdwaald, maar 
door de leiding te volgen die huiswaarts leidt is vrede even zeker 
als Gods Liefde.


 
lessen 201 - 220
 
 
 
 
1)De grote rode draad (201–220): één refrein + 
twintig “toepassingen”
In dit hele blok keert het refrein terug:
“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.

Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

Je ziet het in elk van deze lessen, bv. in Les 201 en Les 220.
De dagelijkse kernzinnen (201–220) zijn als twintig lenzen die 
hetzelfde fundament telkens concreet maken:
•eerst eenheid & thuiskomen (201–205),
•dan geven/ervaren (206–210),
•daarna identiteit → functie → leren → leiding (211–
215),
•vervolgens correctie van aanval/oordeel (216–218),
•en tenslotte stilte + zekerheid + vrede (219–220).
 


2) Vier “golven” (handig geheugenmodel) + wat ze 
doen
Golf I — Eenheid & Thuiskomen (201–205)
Doel: je grondhouding verschuift van “ik sta alleen in een 
wereld” naar “ik hoor thuis bij God en bij mijn broeders”.
•Les 201

“Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij.” 

Functie in de keten: basis van vertrouwen en eenheid (geen 
uitzonderingen).
•Les 202

“Ik zal een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan.”

Functie: methode (stilte) om thuiskomen te ervaren.
•Les 203

“Ik roep Gods Naam aan en de mijne.”

Functie: identiteitsherstel (Gods Naam als bevrijding van 
zonde/ kwaad-denken).
•Les 204

“De Naam van God is mijn erfgoed.” Source

Functie: erfdeel/veiligheid (geen slaaf van tijd; niet 
gebonden aan wereldwetten).
•Les 205

“Ik verlang de vrede van God.”

Functie: doelverklaring: vrede is het enige doel.
 
Verband binnen Golf I:

201 (eenheid) → 202 (stilte als thuiskomen) → 203–204 (Naam/
identiteit als bevrijding en erfgoed) → 205 (vrede als enig doel).

Samen vormen ze: wie ik ben + waar ik hoor + wat ik werkelijk 
wil.


Golf II — Geven → ervaren (verlossing, zegen, vrede, 
liefde, vreugde) (206–210)
Doel: tonen dat innerlijke toestand (vrede/liefde/vreugde) 
samenhangt met wat je geeft/uitstraalt.
•Les 206

“De verlossing van de wereld hangt af van mij. … ‘gaven 
schenken’” 
•Les 207

“Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf.”
•Les 208

“De vrede van God straalt nu in mij. … ‘Ik zal stil zijn…’” 
•Les 209

“Ik voel de Liefde van God nu in mij. … ‘De Liefde van 
God … maakt me vrij.’” 
•Les 210

“Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn.”
 
Verband binnen Golf II:

206 (verlossing geven) → 207 (zegen als beweging van geven/
ontvangen) → 208 (stilte: vrede ervaren) → 209 (liefde voelen als 
oorsprong) → 210 (keuze: vreugde i.p.v. pijn).

Dit is een progressie van missie (geven) naar ervaring (vrede/
liefde/vreugde).
 
 
 
 


Golf III — Identiteit → functie → leren → leiding (liefde als 
weg) (211–215)
Doel: je leven krijgt richting: je bent heilig (identiteit), dus je 
hebt een Goddelijke functie; alles wordt les; de Heilige Geest leidt.
•Les 211

“Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.” 
•Les 212

“Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet.”
•Les 213

“Alles is een les die God me graag ziet leren.”
•Les 214

“Ik leg de toekomst in Gods Handen.”
•Les 215

“Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga. … De 
Heilige Geest is mijn enige Gids.”
 
Verband binnen Golf III (zeer strak):

211 (wie ik ben) → 212 (wat ik hier kom doen) → 213 (hoe ik 
alles ga gebruiken: als les) → 214 (controle loslaten: toekomst aan 
God) → 215 (praktische navigatie: liefde + Gids).
 
 
 
 
 
 


Golf IV — Wat vrede blokkeert + finale zekerheid (stilte en 
Gods vrede) (216–220)
Doel: de resterende obstakels worden benoemd (aanval, 
oordeel, veroordeling) en daarna volgt de afsluiting: identiteit + 
vrede.
•Les 216

“Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen… Als ik aanval, lijd 
ik. Maar als ik vergeef…”
•Les 217

“Ik kan alleen maar mijn eigen dankbaarheid oogsten.”
•Les 218

“Alleen mijn veroordeling verwondt me…”
•Les 219

“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. … Ik ben Gods 
Zoon. Wees stil, mijn denkgeest…”
•Les 220

“Er is geen vrede dan de vrede van God. … ‘volg Hem die 
me huiswaarts leidt’”
 
Verband binnen Golf IV:

216 (aanval = zelflijden; vergeving = verlossing) → 217 
(innerlijke oogst: dankbaarheid volgt keuze) → 218 (veroordeling 
verduistert visie) → 219 (stilte + identiteit) → 220 (conclusie: 
alleen Gods vrede is vrede).
 
 
 
 


3) De belangrijkste “kettingen” over het hele bereik 
201–220
Ketting 1 — Thuiskomen wordt praktisch
201–202: eenheid + stilte als thuiskomen 

→ 214: toekomst loslaten (vertrouwen)

→ 220: pad van vrede volgen (huiswaarts geleid)
Ketting 2 — Identiteit bepaalt alles
203–204: Gods Naam = mijn bevrijding/erfgoed 

→ 211: ik ben de heilige Zoon

→ 219: wees stil, herinner dit, keer terug zonder verwarring
Ketting 3 — Van geven naar ervaren
206–207 (geven/zegenen)

→ 208–209 (vrede/liefde voelen in mij)

→ 210 (vreugde kiezen i.p.v. pijn)
Ketting 4 — Obstakels worden ontmanteld
215 (Gids; liefde als weg)

→ 216 (aanval = lijden)

→ 218 (veroordeling = blindheid)

→ 220 (alleen Gods vrede)
 
 
 
 
 
 
 


4) Eén compact “kaartje” (201–220) om te 
onthouden
•Eenheid & thuiskomen: 201–202
•Naam/identiteit/erfgoed: 203–204
•Eén doel: 205 (vrede)
•Geven & zegenen: 206–207
•Stilte, vrede, liefde, vreugde: 208–210
•Heilig Zelf → functie → lessen → toekomst → 
leiding: 211–215
•Stop aanval/veroordeel: 216–218
•Stilte + identiteit + finale vrede: 219–220
 
Alles leidt naar dezelfde conclusie die Les 220 expliciet maakt:

“Er is geen vrede dan de vrede van God.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 




OPS/images/fill-image-6.png





OPS/images/image-8.png





OPS/images/border-image-49.png





OPS/images/fill-image-11.png





OPS/images/image-50.png





OPS/images/fill-image-33.png





OPS/images/image-34.png





OPS/images/border-image-24.png





OPS/images/image-1.png





OPS/toc.xhtml
		Werkboek

		Vroege lessen: Lessen 181 - 220

		INHOUDSOPGAVE

		Inleiding

		HET WERKBOEK

		Inleiding tot Lessen 181-200:

		Les 181		“Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij.”





		Les 182		“Ik zal een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan.”





		Les 183		“Ik roep Gods Naam aan en de mijne.”





		Les 184		“De Naam van God is mijn erfgoed.”





		Les 185		“Ik verlang de vrede van God.”





		Les 186		“De verlossing van de wereld hangt af van mij.”





		Les 187		“Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf.”





		Les 188		“De vrede van God straalt nu in mij.”





		Les 189		“Ik voel de Liefde van God nu in mij.”





		Les 190		“Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn.”





		Les 191		“Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.”





		Les 192		“Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet.”





		Les 193		“Alles is een les die God me graag ziet leren.”





		Les 194		“Ik leg de toekomst in Gods Handen.”





		Les 195		“Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga.”





		Les 196		“Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen.”





		Les 197		“Ik kan alleen maar mijn eigen dankbaarheid oogsten.”





		Les 198		“Alleen mijn veroordeling verwondt me.”





		Les 199		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.”





		Les 200		“Er is geen vrede dan de vrede van God.”





		HERHALING VI		“Lessen 181 - 200”





		Les 201		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik vertrouw mijn broeders, zij zijn één met mij.”





		Les 202		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik zal een ogenblik stil zijn en naar huis toe gaan.”





		Les 203		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik roep Gods Naam aan en de mijne.”





		Les 204		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“De Naam van God is mijn erfgoed.”





		Les 205		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik verlang de vrede van God.”





		Les 206		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“De verlossing van de wereld hangt af van mij.”





		Les 207		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik zegen de wereld, want ik zegen mijzelf.”





		Les 208		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“De vrede van God straalt nu in mij.”





		Les 209		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik voel de Liefde van God nu in mij.”





		Les 210		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik kies de vreugde van God in plaats van pijn.”





		Les 211		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik ben de heilige Zoon van God Zelf.”





		Les 212		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik heb een functie die God me graag vervullen ziet.”





		Les 213		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Alles is een les die God me graag ziet leren.”





		Les 214		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik leg de toekomst in Gods Handen.”





		Les 215		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Liefde is de weg die ik in dankbaarheid ga.”





		Les 216		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik kan alleen mijzelf maar kruisigen.”





		Les 217		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik kan alleen maar mijn eigen dankbaarheid oogsten.”





		Les 218		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Alleen mijn veroordeling verwondt me.”





		Les 219		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij.”





		Les 220		“Ik ben niet een lichaam. Ik ben vrij. Want ik blijf wat ik ben, zo schiep God mij.”

		“Er is geen vrede dan de vrede van God.”





		lessen 201 - 220



		Voorblad

		Page 1






OPS/js/book.js

function stopEventPropagation(event) {
    event.stopPropagation();
}

function isKobo() {
    return 'koboApp' in window;
}

function isADE() {
    var epubReadingSystem = navigator.epubReadingSystem;
    if (epubReadingSystem) {
        return epubReadingSystem.name == 'RMSDK';
    }
    return false;
}

function isIOS() {
    var platform = navigator.platform;
    if (["iPad", "iPod", "iPhone"].includes(platform)) {
        return true;
    }
    return false;
}

function useMouselessButtons() {
    return (isADE() || isKobo()) && isIOS();
}


const ViewfinderAction = {
    none : -1,
    maximize : 0,
    goToPrev : 1,
    goToNext : 2,
    count : 3
};

class GalleryViewfinderObserver {
    constructor(owner) {
        this.owner = owner;
        this.galleryObject = owner.galleryObject;
        this.galleryElement = owner.galleryElement;
        this.viewfinderElement = owner.viewfinderElement;
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex) {}
    
    onMouseMoveInViewfinder(point) {
    }
    
    onMouseEnterViewfinder(point) {
    }
    
    onMouseLeaveViewfinder(point) {
    }
    
    onClickInViewfinder(point) {
    }
    
    onPageShow() {
        
    }
    
    onPageHide() {
        
    }
    
    onMouseEnterViewfinderChild(viewfinderChildElement) {
    }
    
    onMouseLeaveViewfinderChild(viewfinderChildElement) {
    }
    
}

class GalleryButtonsViewfinderManager extends GalleryViewfinderObserver {
    constructor(owner) {
        super(owner);
        var viewfinderElement = this.viewfinderElement;
        this.goToPrevButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToPrev")[0];
        this.goToNextButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToNext")[0];
        this.maximizeButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-maximize")[0];
        this.setUpGoToButtonsBounds();
        this.buttonsTimeout = null;
        this.buttonUnderMouseCursor = null;
        this.setButtonMouseEnterLeaveHandlers(this.goToPrevButtonElement);
        this.setButtonFocusHandlers(this.goToPrevButtonElement);
        this.setButtonKeyupHandlers(this.goToPrevButtonElement);
        this.setButtonMouseEnterLeaveHandlers(this.goToNextButtonElement);
        this.setButtonFocusHandlers(this.goToNextButtonElement);
        this.setButtonKeyupHandlers(this.goToNextButtonElement);
        if (this.maximizeButtonElement) {
            this.setButtonMouseEnterLeaveHandlers(this.maximizeButtonElement);
            this.setButtonFocusHandlers(this.maximizeButtonElement);
        }
    }
    
    setUpGoToButtonsBounds() {
        var preferredButtonMargin = window.getComputedStyle(this.goToPrevButtonElement).getPropertyValue("--margin");
        var minButtonMargin = 2.0;
        var preferredButtonWidth = this.goToPrevButtonElement.getBoundingClientRect().width;
        var preferredButtonLayoutWidth = preferredButtonWidth + 2 * preferredButtonMargin;
        var viewfinderWidth = this.viewfinderElement.getBoundingClientRect().width;
        var buttonLayoutWidth = preferredButtonLayoutWidth;
        if (buttonLayoutWidth > viewfinderWidth / 2) {
            // One button plus its margins must not occupy more than half the viewfinder.
            buttonLayoutWidth = viewfinderWidth / 2;
        }
        var buttonWidth = preferredButtonWidth;
        var buttonMargin = (buttonLayoutWidth - buttonWidth) / 2;
        if (buttonMargin < minButtonMargin) {
            // The margin would result less than the minimum.
            // Shrink the button to ensure a minimum margin.
            buttonMargin = minButtonMargin;
            buttonWidth = buttonLayoutWidth - 2 * buttonMargin;
            if (buttonWidth <= 0) {
                // The available width (half of the viewfinder) is less than the minimum margins.
                // Use all the available width for the button.
                buttonMargin = 0;
                buttonWidth = buttonLayoutWidth / 2;
            }
        }
        this.goToPrevButtonElement.style.left = buttonMargin + "px";
        this.goToPrevButtonElement.style.width = buttonWidth + "px";
        this.goToPrevButtonElement.style.height = buttonWidth + "px";
        this.goToNextButtonElement.style.right = buttonMargin + "px";
        this.goToNextButtonElement.style.width = buttonWidth + "px";
        this.goToNextButtonElement.style.height = buttonWidth + "px";
        this.goToActiveWidth = 0.2 * viewfinderWidth;
        if (this.goToActiveWidth < buttonLayoutWidth) {
            // The area where a click is equivalent to clicking a go-to button
            // shouldn't be less than the width of the button plus the button margins.
            this.goToActiveWidth = buttonLayoutWidth;
        }
    }
    
    handleNextPreviousButtonKeyUpEvent(e) {
        var movePrevious = false;
        var moveNext = false;
        if (e.keyCode == 13 || e.keyCode == 32) /* Spacebar or Enter */ {
            e.preventDefault();
            if (e.target == this.goToPrevButtonElement) {
                movePrevious = true;
            }
            else if(e.target == this.goToNextButtonElement) {
                moveNext = true;
            }
        }
        else if (e.keyCode == 37) /* Left Arrow */ {
            movePrevious = true;
        }
        else if (e.keyCode == 39) /* Right Arrow */ {
            moveNext = true;
        }
        if (movePrevious) {
            if (this.galleryObject.currentItemIndex > 0) {
                this.galleryObject.goToPrevFrame();
                if (this.galleryObject.currentItemIndex == 0) {
                    this.goToNextButtonElement.focus();
                }
            }
        }
        if (moveNext) {
            if (this.galleryObject.currentItemIndex < this.galleryObject.itemCount - 1) {
                this.galleryObject.goToNextFrame();
                if (this.galleryObject.currentItemIndex == this.galleryObject.itemCount - 1) {
                    this.goToPrevButtonElement.focus();
                }
            }
        }
        if (movePrevious || moveNext) {
            this.updateButtonsDisplayState();
        }
    }
    
    setButtonMouseEnterLeaveHandlers(buttonElement) {
        buttonElement.onmouseenter = this.onMouseEnterButton.bind(this, buttonElement);
        buttonElement.onmouseleave = this.onMouseLeaveButton.bind(this, buttonElement);
    }
    
    setButtonFocusHandlers(buttonElement) {
        buttonElement.onfocus = this.onButtonGainedFocus.bind(this, buttonElement);
        buttonElement.onblur = this.onButtonLostFocus.bind(this, buttonElement);
    }
    
    setButtonKeyupHandlers(buttonElement) {
        buttonElement.onkeyup = this.handleNextPreviousButtonKeyUpEvent.bind(this);
    }
    
    setButtonsVisibility(showPrev, showNext, showMaximize) {
        Gallery.setButtonVisibility(this.goToPrevButtonElement, showPrev);
        Gallery.setButtonVisibility(this.goToNextButtonElement, showNext);
        Gallery.setButtonVisibility(this.maximizeButtonElement, showMaximize);
    }
    
    hideButtonsNotUnderMouseCursor() {
        var showPrev = this.buttonUnderMouseCursor == this.goToPrevButtonElement;
        var showNext = this.buttonUnderMouseCursor == this.goToNextButtonElement;
        var showMaximize = this.buttonUnderMouseCursor == this.maximizeButtonElement;
        this.setButtonsVisibility(showPrev, showNext, showMaximize);
    }
    
    startButtonsTimeout() {
        this.buttonsTimeout = setTimeout(function() { this.hideButtonsNotUnderMouseCursor() }.bind(this), 2500);
    }
    
    killButtonsTimeout() {
        if (this.buttonsTimeout) {
            clearTimeout(this.buttonsTimeout);
            this.buttonsTimeout = null;
        }
    }
    
    hideButtonsWithoutDelay() {
        this.killButtonsTimeout();
        this.setButtonsVisibility(false, false, false);
    }
    
    viewfinderActionForMousePosition(point) {
        var itemCount = this.galleryObject.itemCount;
        var currentItemIndex = this.galleryObject.currentItemIndex;
        var viewfinderWidth = this.viewfinderElement.getBoundingClientRect().width;
        var x = point.x;
        
        if (currentItemIndex > 0) {
            if (x < this.goToActiveWidth) {
                return ViewfinderAction.goToPrev;
            }
        }
        var showNext = false;
        if (currentItemIndex + 1 < itemCount) {
            if (viewfinderWidth - x < this.goToActiveWidth) {
                return ViewfinderAction.goToNext;
            }
        }
        if (this.maximizeButtonElement) {
            return ViewfinderAction.maximize;
        }
        return ViewfinderAction.none;
    }
    
    updateButtonsVisibility(point) {
        var action = this.viewfinderActionForMousePosition(point);
        var showPrev = action == ViewfinderAction.goToPrev;
        var showNext = action == ViewfinderAction.goToNext;
        var showMaximize = true;
        
        if (!this.maximizeButtonElement) {
            this.viewfinderElement.style.cursor = (showPrev || showNext) ? 'pointer' : 'default';
        }
        this.setButtonsVisibility(showPrev, showNext, showMaximize);
        this.updateButtonsDisplayState();
    }

    updateButtonsDisplayState() {
        // Update display style of the next/previous buttons so that they are present/removed from the
        // focus loop at the correct indexes.
        var itemCount = this.galleryObject.itemCount;
        var currentIndex = this.galleryObject.currentItemIndex;
        if (currentIndex == 0) {
            this.goToPrevButtonElement.tabIndex = -1;
            this.goToPrevButtonElement.style.display = 'none';
        }
        else {
            this.goToPrevButtonElement.tabIndex = 0;
            this.goToPrevButtonElement.style.display = 'block';
        }
        
        if (currentIndex == itemCount - 1) {
            this.goToNextButtonElement.tabIndex = -1;
            this.goToNextButtonElement.style.display = 'none';
        }
        else {
            this.goToNextButtonElement.tabIndex = 0;
            this.goToNextButtonElement.style.display = 'block';
        }
    }
    
    onMouseMoveInViewfinder(point) {
        this.killButtonsTimeout();
        this.updateButtonsVisibility(point);
        this.startButtonsTimeout();
    }
    
    onMouseEnterViewfinder(point) {
    }
    
    onMouseLeaveViewfinder(point) {
        this.hideButtonsWithoutDelay();
    }
    
    onClickInViewfinder(point) {
        this.killButtonsTimeout();
        var action = this.viewfinderActionForMousePosition(point);
        switch (action) {
            case ViewfinderAction.goToPrev:
                this.galleryObject.goToPrevFrame();
                break;
            case ViewfinderAction.goToNext:
                this.galleryObject.goToNextFrame();
                break;
            case ViewfinderAction.maximize:
                if (this.maximizeButtonElement) {
                    this.galleryObject.maximizeFrame();
                }
                break;
        }
        this.updateButtonsVisibility(point);
        this.startButtonsTimeout();
    }
    
    onPageShow() {
        this.hideButtonsWithoutDelay();
    }
    
    onPageHide() {
        this.hideButtonsWithoutDelay();
    }
    
    onMouseEnterButton(buttonElement) {
        this.buttonUnderMouseCursor = buttonElement;
    }
    
    onMouseLeaveButton(buttonElement) {
        this.buttonUnderMouseCursor = null;
    }
    
    onButtonGainedFocus(buttonElement) {
        Gallery.setButtonVisibility(buttonElement, true);
    }
    
    onButtonLostFocus(buttonElement) {
        Gallery.setButtonVisibility(buttonElement, false);
    }
}

class GalleryCurrentItemObserver {
    constructor(galleryObject) {
        this.galleryObject = galleryObject;
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        
    }
}

class GalleryImageAndCaptionRollsManager {
    constructor(galleryObject) {
        this.galleryObject = galleryObject;
        var galleryElement = galleryObject.galleryElement;
        this.imageRollElement = galleryElement.getElementsByClassName("gallery-image-roll")[0];
        if (galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption").length > 1) {
            this.captionRollElement = galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll")[0];
        }
    }
    
    removeTransition() {
        this.imageRollElement.classList.remove("gallery-image-roll-transition");
        if (this.captionRollElement) {
            this.captionRollElement.style.visibility = 'unset';
        }
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        this.removeTransition();
        if (animate) {
            if (this.captionRollElement) {
                this.captionRollElement.style.visibility = 'hidden';
            }
            this.imageRollElement.classList.add("gallery-image-roll-transition");
            this.imageRollElement.addEventListener("transitionend", this.removeTransition.bind(this));
        }
        this.imageRollElement.style.left = -(newItemIndex * 100) + "%";
        if (this.captionRollElement) {
            this.captionRollElement.style.left = -(newItemIndex * 100) + "%";
        }
    }
}

class GalleryAccessibilityManager extends GalleryCurrentItemObserver {
    constructor(galleryObject) {
        super(galleryObject);
        this.announcementRegionElement =  this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("ax-announcement-region")[0];
        if (this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll").length > 0) {
            this.initializeCaptionIDs();
        }
    }

    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        var images = Array.prototype.slice.call(this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-full-image"));
        var captions = [];
        if (this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll").length > 0) {
            var captionRollElement = this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll")[0];
            captions = Array.prototype.slice.call(captionRollElement.getElementsByClassName("gallery-caption"));
        }
        images.forEach(function(image, imageIndex) {
                       if(captions.length > 0) {
                       var captionIndex = captions.length > 1 ? imageIndex : 0;
                       var caption = captions[captionIndex];
                       var captionTextElement = this.getFirstParagraphElementOfCaption(caption);
                       if (captionTextElement) {
                       var shouldHide = captions.length > 1 && newItemIndex != captionIndex;
                       captionTextElement.setAttribute("aria-hidden", shouldHide ? "true" : "false");
                       }

                       if (newItemIndex == imageIndex) {
                       this.announceForAccessibility(images[newItemIndex].getAttribute("aria-label"));
                       }
                       }
                       }, this);
    }

    initializeCaptionIDs() {
        if (this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll").length > 0) {
            var captionRollElement = this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll")[0];
            var captions = Array.prototype.slice.call(captionRollElement.getElementsByClassName("gallery-caption"));
            var galleryObject = this.galleryObject;
            captions.forEach(function(caption, index) {
                             var captionTextElement = this.getFirstParagraphElementOfCaption(caption);
                             if (captionTextElement) {
                             captionTextElement.id = galleryObject.getCaptionElementIDForIndex(index);
                             }
                             }, this);
        }
    }

    getFirstParagraphElementOfCaption(caption) {
        var paragraphTagNameArray = ["p", "li" ];
        for (var index = 0; index < paragraphTagNameArray.length; index++) {
            var paragraphTagName = paragraphTagNameArray[index];
            var paragraphElementList = caption.getElementsByTagName(paragraphTagName);
            if (paragraphElementList.length > 0) {
                return paragraphElementList[0];
            }
        }
        // no paragraphs/list items
        return null;
    }

    announceForAccessibility(announcement) {
        var liveRegionElement = this.announcementRegionElement;
        setTimeout(function() {
                   liveRegionElement.setAttribute("aria-label", announcement);
                   }, 500);

    }
}

class GalleryDotManager extends GalleryCurrentItemObserver {
    constructor(galleryObject) {
        super(galleryObject);
        this.dotContainerElement = galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-dot-container")[0];
        this.setupDotElementKeyupHandlers();
    }
    
    setupDotElementKeyupHandlers() {
        var dotElements = Array.prototype.slice.call(this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-selectable"));
        dotElements.concat(Array.prototype.slice.call(this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-current")));
        var handler = this.handleDotElementKeyUpEvent.bind(this);
        dotElements.forEach(function(dotElement) {
                            dotElement.onkeyup = handler;
                            });
    }
    
    handleDotElementKeyUpEvent(e) {
        var element = e.target;
        var currentIndex = this.galleryObject.currentItemIndex;
        var itemCount = this.galleryObject.itemCount;
        if (e.keyCode == 37) /* Left Arrow */ {
            if (currentIndex > 0) {
                this.galleryObject.goToPrevFrame();
                var selectedDotElement = Array.prototype.slice.call(this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-current"))[0];
                selectedDotElement.focus();
            }
        }
        else if (e.keyCode == 39) /* Right Arrow */ {
            if (currentIndex < itemCount - 1) {
                this.galleryObject.goToNextFrame();
                var selectedDotElement = Array.prototype.slice.call(this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-current"))[0];
                selectedDotElement.focus();
            }
        }
    }
    
    deselectCurrentDot() {
        var currentDotGroupCollection = this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-current");
        if (currentDotGroupCollection.length > 0) {
            currentDotGroupCollection[0].setAttribute("aria-checked", "false");
            currentDotGroupCollection[0].tabIndex = -1;
            currentDotGroupCollection[0].className = "gallery-dot-selectable";
        }
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        this.deselectCurrentDot();
        var newCurrentDot = this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-selectable")[newItemIndex];
        newCurrentDot.setAttribute("aria-checked", "true");
        newCurrentDot.tabIndex = 0;
        newCurrentDot.className = "gallery-dot-current";

        // work around a bug where WebKit will not render DOM updates sometimes, by temporarily
        // setting the div to display:none, and then back to its previous value.
        var dotDisplay = newCurrentDot.style.display;
        newCurrentDot.style.display = "none";

        setTimeout(function() {
            newCurrentDot.style.display = dotDisplay;
        }, 0);
    }
}

class GalleryMouselessButtonsManager extends GalleryCurrentItemObserver {
    constructor(galleryObject) {
        super(galleryObject);
        var viewfinderElement = galleryObject.viewfinderElement;
        this.goToPrevButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToPrev")[0];
        this.goToPrevButtonElement.onclick = galleryObject.goToPrevFrame.bind(galleryObject);
        this.goToPrevButtonElement.onkeyup = this.handleNextPreviousButtonKeyUpEvent;
        this.goToNextButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToNext")[0];
        this.goToNextButtonElement.onclick = galleryObject.goToNextFrame.bind(galleryObject);
        this.goToNextButtonElement.onkeyup = this.handleNextPreviousButtonKeyUpEvent;
        this.maximizeButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-maximize")[0];
        if (this.maximizeButtonElement) {
            this.maximizeButtonElement.onclick = galleryObject.maximizeFrame.bind(galleryObject);
        }
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        var itemCount = this.galleryObject.itemCount;
        var showNext = newItemIndex + 1 < this.galleryObject.itemCount;
        var showPrev = newItemIndex > 0;
        Gallery.setButtonVisibility(this.goToPrevButtonElement, showPrev);
        Gallery.setButtonVisibility(this.goToNextButtonElement, showNext);
        Gallery.setButtonVisibility(this.maximizeButtonElement, true);
    }
}


class GalleryViewfinderManager {
    addViewfinderHandlers() {
        this.viewfinderElement.onclick = this.onClickInViewfinder.bind(this);
        this.viewfinderElement.onmouseenter = this.onMouseEnterViewfinder.bind(this);
        this.viewfinderElement.onmouseleave = this.onMouseLeaveViewfinder.bind(this);
        this.viewfinderElement.onmousemove = this.onMouseMoveInViewfinder.bind(this);
    }
    
    addObservers() {
        this.viewfinderObserverArray = [];
        if (!useMouselessButtons()) {
            this.viewfinderObserverArray.push(new GalleryButtonsViewfinderManager(this));
        }
    }
    
    constructor (galleryObject) {
        this.galleryObject = galleryObject;
        this.galleryElement = galleryObject.galleryElement;
        this.viewfinderElement = this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-image-viewfinder")[0];
        
        this.addViewfinderHandlers();
        this.addObservers();
    }
    
    viewfinderMouseEventCoordinates(event) {
        var viewfinderBounds = this.viewfinderElement.getBoundingClientRect();
        var point = { "x" : event.clientX - viewfinderBounds.left, "y" : event.clientY - viewfinderBounds.top };
        return point;
    }
    
    onMouseEventInViewfinder(event, handlerName) {
        try {
            var point = this.viewfinderMouseEventCoordinates(event);
            this.viewfinderObserverArray.forEach(function (observer) {
                                                 observer[handlerName](point);
                                                 });
            stopEventPropagation(event);
        }
        catch (error) {
        }
    }
    
    onMouseMoveInViewfinder(event) {
        this.onMouseEventInViewfinder(event, "onMouseMoveInViewfinder");
    }
    
    onMouseEnterViewfinder(event) {
        this.onMouseEventInViewfinder(event, "onMouseEnterViewfinder");
    }
    
    onMouseLeaveViewfinder(event) {
        this.onMouseEventInViewfinder(event, "onMouseLeaveViewfinder");
    }
    
    onClickInViewfinder(event) {
        this.onMouseEventInViewfinder(event, "onClickInViewfinder");
    }
    
    onPageShow() {
        this.viewfinderObserverArray.forEach(function (observer) {
                                             observer.onPageShow();
                                             });
    }
    
    onPageHide() {
        this.viewfinderObserverArray.forEach(function (observer) {
                                             observer.onPageHide();
                                             });
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex) {
        this.viewfinderObserverArray.forEach(function(observer) {
                                             observer.onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex);
                                             });
    }
    
}

class TouchManager {
    constructor(galleryObject) {
        this.galleryObject = galleryObject;
        this.viewfinderElement = galleryObject.viewfinderElement;
        this.viewfinderBounds = this.viewfinderElement.getBoundingClientRect();
        this.frameWidth = this.viewfinderBounds.width;
        this.dragTouchID = null;
        this.goToPrevButtonElement = this.viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToPrev")[0];
        this.goToNextButtonElement = this.viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToNext")[0];
        var element = this.viewfinderElement;
        element.addEventListener("touchstart", this.onTouchStart.bind(this), true);
        element.addEventListener("touchmove", this.onTouchMove.bind(this), true);
        element.addEventListener("touchend", this.onTouchEnd.bind(this), true);
        element.addEventListener("touchcancel", this.onTouchCancel.bind(this), true);
    }
    
    viewfinderPositionOfChangedTouchMatchingDragID(event) {
        if (this.dragTouchID) {
            var changedTouchCount = event.changedTouches.length;
            for (var changedTouchIndex = 0; changedTouchIndex < changedTouchCount; changedTouchIndex++) {
                var changedTouch = event.changedTouches[changedTouchIndex];
                if (changedTouch.identifier == this.dragTouchID) {
                    var point = { "x" : changedTouch.pageX - this.viewfinderBounds.left, "y" : changedTouch.pageY - this.viewfinderBounds.top };
                    return point;
                }
            }
        }
        return null;
    }
    
    onTouchEvent(event, doDump) {
        if (doDump) {
        }
        stopEventPropagation(event);
        event.preventDefault();
        if (event.changedTouches.length == 0) {
        }
    }
    
    onTouchStart(event) {
        try {
            this.onTouchEvent(event, true);
            if (!this.dragTouchID) {
                if (event.changedTouches.length > 0) {
                    var changedTouch = event.changedTouches[0];
                    this.dragTouchID = changedTouch.identifier;
                    this.dragStartPoint = this.viewfinderPositionOfChangedTouchMatchingDragID(event);
                    this.dragStartTime = new Date().getTime();
                    this.dragStartX = this.dragStartPoint.x;
                    this.dragStartItemIndex = this.galleryObject.currentItemIndex;
                    this.lastTouchPosition = this.dragStartPoint;
                }
            }
        }
        catch (error) {
        }
    }
    
    onTouchMove(event) {
        try {
            this.onTouchEvent(event, false);
            var changedTouchPosition = this.viewfinderPositionOfChangedTouchMatchingDragID(event);
            if (changedTouchPosition) {
                var dragCurrX = changedTouchPosition.x;
                var deltaX = dragCurrX - this.dragStartX;
                var relativeDeltaX = deltaX / this.frameWidth;
                var newItemIndex = this.dragStartItemIndex - relativeDeltaX;
                if (newItemIndex >= 0 && newItemIndex <= this.galleryObject.itemCount - 1) {
                    this.galleryObject.changeCurrentItemIndex(newItemIndex, false);
                }
                this.lastTouchPosition = changedTouchPosition;
            }
        }
        catch (error) {
        }
    }
    
    onTouchEndOrCancel(event) {
        var changedTouchPosition = this.viewfinderPositionOfChangedTouchMatchingDragID(event);
        if (changedTouchPosition) {
            var dragEndPoint = changedTouchPosition;
            var dragEndTime = new Date().getTime();
            var didChangeIndex = false;
            var endItemIndex = this.galleryObject.currentItemIndex;
            var intEndItemIndex = Math.round(endItemIndex);
            var deltaT = dragEndTime - this.dragStartTime;
            // If duration short enough.
            if (deltaT < 250) {
                // If it hasn't resulted in a current item change.
                if (intEndItemIndex == this.dragStartItemIndex) {
                    var absDeltaX = Math.abs(dragEndPoint.x-this.dragStartPoint.x);
                    var absDeltaY = Math.abs(dragEndPoint.y-this.dragStartPoint.y);
                    // If absDeltaX is not trivially small
                    // and absDeltaY is no larger than a fraction of absDeltaX.
                    if (absDeltaX >= 50 && absDeltaY <= 0.4 * absDeltaX) {
                        if (endItemIndex > intEndItemIndex) {
                            if (intEndItemIndex < this.galleryObject.itemCount - 1) {
                                intEndItemIndex++;
                                didChangeIndex = true;
                            }
                        } else if (endItemIndex < intEndItemIndex) {
                            if (intEndItemIndex > 0) {
                                intEndItemIndex--;
                                didChangeIndex = true;
                            }
                        }
                    }
                }
            }
            
            this.galleryObject.changeCurrentItemIndex(intEndItemIndex, true);
            
            if (!didChangeIndex) {
                // see if we can handle this as a tap
                if (this.dragStartPoint.x == dragEndPoint.x && this.dragStartPoint.y == dragEndPoint.y) {
                    var viewfinderBounds = this.viewfinderElement.getBoundingClientRect();
                    var prevButtonBounds = this.goToPrevButtonElement.getBoundingClientRect();
                    var nextButtonBounds = this.goToNextButtonElement.getBoundingClientRect();
                    var pointInViewfinder = { "x" : event.changedTouches[0].clientX - viewfinderBounds.left, "y" : event.changedTouches[0].clientY - viewfinderBounds.top };
                    prevButtonBounds.x -= viewfinderBounds.x;
                    prevButtonBounds.y -= viewfinderBounds.y;
                    nextButtonBounds.x -= viewfinderBounds.x;
                    nextButtonBounds.y -= viewfinderBounds.y;
                    
                    var x = pointInViewfinder.x;
                    var y = pointInViewfinder.y;
                    var gotoPrev = prevButtonBounds.x <= x && x <= prevButtonBounds.x + prevButtonBounds.width && prevButtonBounds.y <= y && y <= prevButtonBounds.y + prevButtonBounds.height;
                    var gotoNext = nextButtonBounds.x <= x && x <= nextButtonBounds.x + nextButtonBounds.width && nextButtonBounds.y <= y && y <= nextButtonBounds.y + nextButtonBounds.height;
                    
                    if (gotoPrev) {
                        if (this.galleryObject.currentItemIndex > 0)  {
                            this.galleryObject.goToPrevFrame();
                        }
                    }
                    else if (gotoNext) {
                        if (this.galleryObject.currentItemIndex < this.galleryObject.itemCount - 1) {
                            this.galleryObject.goToNextFrame();
                        }
                    }
                }
            }
            
            this.dragStartX = null;
            this.dragStartItemIndex = null;
            this.dragTouchID = null;
            this.lastTouchPosition = null;
        }
    }
    
    onTouchEnd(event) {
        try {
            this.onTouchEvent(event, true);
            this.onTouchEndOrCancel(event);
        }
        catch (error) {
        }
    }
    
    onTouchCancel(event) {
        try {
            this.onTouchEvent(event, true);
            this.onTouchEndOrCancel(event);
        }
        catch (error) {
        }
    }
}

class Gallery {
    createImageRollElement() {
        this.viewfinderElement = this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-image-viewfinder")[0];
        this.imageRollElement = this.viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-image-roll")[0];
        
        var imageFrameElementArray = Array.prototype.slice.call(this.viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-image-cropper"));
        this.itemCount = imageFrameElementArray.length;
    }
    
    completeItemCaptionElements() {
        //this.itemCaptionRolodexElement = this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-item-caption-rolodex")[0];
        //this.itemCaptionRolodexElement.onclick = stopEventPropagation;
    }
    
    addSelectionDots() {
        this.dotContainerElement = this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-dot-container")[0];
        this.innerDotContainerElement = this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-inner-container")[0];
        if (this.innerDotContainerElement.getBoundingClientRect().width < this.dotContainerElement.getBoundingClientRect().width) {
            var dotExtenderElementArray = Array.prototype.slice.call(this.innerDotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-extender"));
            for (var itemIndex = 0; itemIndex < this.itemCount; itemIndex++) {
                var dotExtenderElement = dotExtenderElementArray[itemIndex];
                dotExtenderElement.onclick = this.selectFrame.bind(this, itemIndex);

                var captionIndex = this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption").length > 1 ? itemIndex : 0;
                var captionID = this.getCaptionElementIDForIndex(captionIndex);
                var dotElement = dotExtenderElement.getElementsByTagName("span")[0];
                dotElement.setAttribute("aria-describedby", captionID);
            }
        } else {
            this.innerDotContainerElement.style.display = 'none';
        }
    }
    
    completeTree() {
        this.createImageRollElement();
        this.completeItemCaptionElements();
        if (!this.isFullscreen()) {
            this.addSelectionDots();
        }
    }
    
    addWindowEventListeners() {
        window.addEventListener("pageshow", this.onPageShow.bind(this));
        window.addEventListener("pagehide", this.onPageHide.bind(this));
    }
    
    createObservers() {
        this.currentItemObserverArray = [];
        if (!this.isFullscreen()) {
            this.currentItemObserverArray.push(new GalleryDotManager(this));
            if (useMouselessButtons()) {
                this.currentItemObserverArray.push(new GalleryMouselessButtonsManager(this));
            }
        }
        this.currentItemObserverArray.push(new GalleryAccessibilityManager(this));
    }
    
    startUp() {
        this.currentItemIndex = -1;
        var newItemIndex = parseInt(this.galleryElement.getAttribute("data-current-item-index"));
        this.changeCurrentItemIndex(newItemIndex, false);
        
    }
    
    constructor (galleryElement) {
        this.galleryElement = galleryElement;
        
        this.completeTree();
        
        this.viewfinderManager = new GalleryViewfinderManager(this);
        
        this.addWindowEventListeners();
        
        this.createObservers();
        this.imageAndCaptionRollsManager = new GalleryImageAndCaptionRollsManager(this);
        
        if (!useMouselessButtons()) {
            this.touchManager = new TouchManager(this);
        }
        
        this.startUp();
    }
    
    isFullscreen() {
        return false;
    }
    
    changeCurrentItemIndex(newItemIndex, animate) {
        if (this.currentItemIndex != newItemIndex) {
            if (Math.abs(newItemIndex - this.currentItemIndex) > 1.0) {
                // Animation is supported only between neighbouring frames.
                animate = false;
            }
            this.imageAndCaptionRollsManager.onCurrentItemChange(this.currentItemIndex, newItemIndex, animate);
            var intCurrentItemIndex = Math.round(this.currentItemIndex);
            var intNewItemIndex = Math.round(newItemIndex);
            if (intNewItemIndex != intCurrentItemIndex) {
                this.onCurrentItemChange(intCurrentItemIndex, intNewItemIndex, animate);
                this.galleryElement.setAttribute("data-current-item-index", intNewItemIndex);
            }
            this.currentItemIndex = newItemIndex;
            this.updateImagesAXVisibility();
        }
    }
    
    updateImagesAXVisibility() {
        var currentIndex = this.currentItemIndex;
        var images = Array.prototype.slice.call(this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-full-image"));
        images.forEach(function(image, index) {
                       image.setAttribute("aria-hidden", index == currentIndex ? "false" : "true");
                       });
    }
    
    goToPrevFrame() {
        var currentItemIndex = this.currentItemIndex;
        this.changeCurrentItemIndex(currentItemIndex-1, true);
    }
    
    goToNextFrame() {
        var currentItemIndex = this.currentItemIndex;
        this.changeCurrentItemIndex(currentItemIndex+1, true);
    }
    
    selectFrame(newItemIndex) {
        this.changeCurrentItemIndex(newItemIndex, true);
    }
    
    maximizeFrame() {
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        this.currentItemObserverArray.forEach(function(observer) {
                                              observer.onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate);
                                              });
        
        this.viewfinderManager.onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex);
    }
    
    onPageShow() {
        this.viewfinderManager.onPageShow();
    }
    
    onPageHide() {
        this.viewfinderManager.onPageHide();
    }
    
    getCaptionElementIDForIndex(index) {
        var captionIndex = index+1;
        return this.galleryElement.id + "-caption-" + captionIndex;
    }
    
    static setButtonVisibility(buttonElement, visible) {
        if (buttonElement) {
            buttonElement.style.opacity = visible ? 1.0 : 0.0;
        }
    }
}

class RegularGallery extends Gallery {
    static setDisplayToNoneForElementsOfClass(className) {
        var elementArray = Array.prototype.slice.call(document.getElementsByClassName(className));
        elementArray.forEach(
                             function(element) {
                             element.style.display = 'none';
                             });
    }
    
    static loadGalleries() {
        this.setDisplayToNoneForElementsOfClass("gallery-fallback");
        this.setDisplayToNoneForElementsOfClass("gallery-fallback-separator");
        
        var galleryElementArray = Array.prototype.slice.call(document.getElementsByClassName("gallery"));
        galleryElementArray.forEach(function(galleryElement) {
                                    galleryElement.style.display = '';
                                    new RegularGallery(galleryElement);
                                    });
    }
}


function Body_onLoad() {
    RegularGallery.loadGalleries();
}





OPS/images/border-image-41.png





OPS/images/fill-image-22.png





OPS/images/fill-image-25.png





OPS/images/fill-image.png





OPS/images/border-image-9.png





OPS/images/fill-image-51.png





OPS/images/border-image-19.png





OPS/images/fill-image-19.png





OPS/images/fill-image-35.png





OPS/images/border-image-16.png





OPS/images/fill-image-15.png





OPS/images/image-18.png





OPS/images/fill-image-10.png





OPS/images/fill-image-49.png





OPS/images/border-image-48.png





OPS/images/fill-image-24.png





OPS/images/fill-image-46.png





OPS/images/border-image-39.png





OPS/images/image.png





OPS/images/image-6.png





OPS/images/fill-image-44.png





OPS/images/border-image-15.png





OPS/images/fill-image-36.png





OPS/images/border-image-18.png





OPS/images/image-35.png





OPS/images/image-40.png





OPS/images/image-41.png





OPS/images/border-image-29.png





OPS/images/image-48.png





OPS/images/fill-image-13.png





OPS/images/fill-image-39.png





OPS/images/border-image-38.png





OPS/images/border-image-35.png





OPS/images/fill-image-34.png





OPS/images/fill-image-14.png





OPS/images/image-30.png





OPS/images/image-51.png





OPS/images/border-image-11.png





OPS/images/fill-image-8.png





OPS/images/image-42.png





OPS/images/image-7.png





OPS/images/border-image-31.png





OPS/images/image-36.png





OPS/images/fill-image-50.png





OPS/images/fill-image-45.png





OPS/images/image-25.png





OPS/images/border-image-54.png





OPS/images/fill-image-2.png





OPS/images/image-26.png





OPS/images/fill-image-38.png





OPS/images/fill-image-41.png





OPS/images/fill-image-29.png





OPS/images/image-39.png





OPS/images/image-38.png





OPS/images/border-image-13.png





OPS/images/fill-image-27.png





OPS/images/image-43.png





OPS/images/border-image-40.png





OPS/images/image-16.png





OPS/images/border-image-25.png





OPS/images/fill-image-28.png





OPS/images/fill-image-54.png





OPS/images/fill-image-20.png





OPS/images/image-3.png





OPS/images/border-image-1.png





OPS/images/border-image-36.png





OPS/images/fill-image-43.png





OPS/images/image-37.png





OPS/images/fill-image-23.png





OPS/images/image-49.png





OPS/images/border-image-5.png





OPS/images/border-image-20.png





OPS/images/image-21.png





OPS/images/border-image-22.png





OPS/images/border-image-45.png





OPS/images/fill-image-47.png





OPS/images/border-image-53.png





OPS/images/border-image-37.png





OPS/images/image-14.png





OPS/images/fill-image-18.png





OPS/images/fill-image-12.png





OPS/images/border-image-4.png





OPS/images/image-17.png





OPS/images/image-22.png





OPS/images/border-image-28.png





OPS/images/border-image-21.png





OPS/images/image-23.png





OPS/images/fill-image-7.png





OPS/images/border-image-42.png





OPS/images/image-15.png





OPS/images/border-image-7.png





OPS/images/image-2.png





OPS/images/border-image-2.png





OPS/images/fill-image-37.png





OPS/images/image-46.png





OPS/images/border-image-27.png





OPS/images/image-24.png





OPS/images/fill-image-17.png





OPS/images/fill-image-5.png





OPS/images/border-image-23.png





OPS/images/border-image-26.png





OPS/images/fill-image-1.png





OPS/images/fill-image-9.png





OPS/images/fill-image-30.png





OPS/images/border-image-14.png





OPS/images/image-28.png





OPS/images/fill-image-32.png





OPS/images/image-32.png





OPS/images/border-image-3.png





OPS/images/image-4.png





OPS/images/border-image-46.png





OPS/images/border-image-32.png





OPS/images/image-19.png





OPS/images/image-10.png





OPS/images/fill-image-21.png





OPS/images/border-image-17.png





OPS/images/fill-image-40.png





OPS/images/image-11.png





OPS/images/fill-image-48.png





OPS/images/border-image-51.png





OPS/images/border-image.png





OPS/images/image-52.png





OPS/images/fill-image-4.png





OPS/images/image-9.png





OPS/images/border-image-47.png





OPS/images/border-image-12.png





OPS/images/border-image-50.png





OPS/images/border-image-43.png





OPS/images/fill-image-3.png





OPS/images/logo_eciw_2.png





OPS/images/border-image-6.png





OPS/images/image-45.png





OPS/images/cover-image.png
Werkboek

EEN CURSUS IN WONDEREN

Vroege lessen: Lessen 181 - 220
Voorbij verdedigingen tot vrijheid

X"
ECIW

EEN CURSUS IN WONDEREN

NOEL CLEVE





OPS/images/fill-image-53.png





OPS/images/fill-image-26.png





OPS/images/border-image-44.png





OPS/images/image-27.png





OPS/images/fill-image-16.png





OPS/images/border-image-10.png





OPS/images/eciwboek-2.jpeg





OPS/images/border-image-52.png





OPS/images/image-31.png





OPS/images/image-12.png





OPS/images/fill-image-52.png





OPS/images/border-image-34.png





OPS/images/border-image-33.png





OPS/images/border-image-30.png





OPS/images/border-image-8.png





OPS/images/image-44.png





OPS/images/image-5.png





OPS/images/image-47.png





OPS/images/fill-image-42.png





OPS/images/image-20.png





OPS/images/image-13.png





OPS/images/image-33.png





OPS/images/image-29.png





OPS/images/fill-image-31.png





