
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Werkboek… Werkboek

Een cursus In wonderen
Vroege lessen: Lessen 1 - 60
Het Doorbreken van Conditionering]
Werkboek
 
Een cursus In wonderen
Vroege lessen: Lessen 1 - 60
Het Doorbreken van Conditionering

[image: NOEL CLEVE NOEL CLEVE]
NOEL CLEVE

[image: logo eciw 2.png]

 
 
￼

[image: De Werkboeklessen van ECIW bevatten heel veel stof tot nadenken, met per les: lange uitgebreide commentaren, een volledige geleide meditatie, een bijpassend gebed en talrijke praktische oefeningen.… De Werkboeklessen van ECIW bevatten heel veel stof tot nadenken, met per les: lange uitgebreide commentaren, een volledige geleide meditatie, een bijpassend gebed en talrijke praktische oefeningen. 

Op het eerste gezicht lijkt dat haast ondoenbaar om dagelijks te verwerken. Voel je niet verplicht om alles te doen en kies wat jij op dit moment nodig hebt. 

Een verplichting mag het nooit zijn en je mag je zeker nooit schuldig voelen als je denkt dat je er te weinig tijd aan besteed. 

Deze verdieping van de Werkboeklessen zijn enkel een uitnodiging en een kans om met heel veel vreugde de lessen nog beter te integreren in je dagelijks leven.

Klik op het onderlijnde lesnummer om hiermee de specifieke werkboekles te openen.

]
❖De Werkboeklessen van ECIW bevatten heel veel stof tot nadenken, met per 
les: lange uitgebreide commentaren, een volledige geleide meditatie, een 
bijpassend gebed en talrijke praktische oefeningen. 
 
❖Op het eerste gezicht lijkt dat haast ondoenbaar om dagelijks te verwerken. 
Voel je niet verplicht om alles te doen en kies wat jij op dit moment nodig 
hebt. 
 
❖Een verplichting mag het nooit zijn en je mag je zeker nooit schuldig voelen 
als je denkt dat je er te weinig tijd aan besteed. 
 
❖Deze verdieping van de Werkboeklessen zijn enkel een uitnodiging en een 
kans om met heel veel vreugde de lessen nog beter te integreren in je 
dagelijks leven.
 
❖Klik op het onderlijnde lesnummer om hiermee de specifieke werkboekles te 
openen.


 
 
© Noël Cleve
 
 
•Werkboek: https://www.werkboek-eciw.be
•Een cursus in wonderen: https://www.eciw.eu
 
 
￼

 


Cursusboek: “Een cursus in wonderen”







 
Cursusboek: “Een cursus in wonderen”





 
 
 
Niets werkelijks kan bedreigd worden.
Niets onwerkelijks bestaat.
Hierin ligt de vrede van God.


 
Inleiding 
11
HET WERKBOEK 
18
DEEL I 
27
Les 1 
37
“Niets wat ik zie betekent iets” 
37
Les 2 
46
“Ik heb alles wat ik in deze kamer [in deze straat, uit dit raam, op deze plek] 
zie alle betekenis gegeven die het voor mij heeft.” 
46
Les 3 
56
“Ik begrijp niets wat ik zie” 
56
Les 4 
68
“Deze gedachten betekenen niets” 
68
Les 5 
80
“Ik voel nooit onvrede om de reden die ik denk.” 
80
Les 6 
94
“Ik voel onvrede omdat ik iets zie wat er niet is.” 
94
Les 7 
109
“Ik zie alleen het verleden.” 
109
Les 8 
125
“Mijn denkgeest is voortdurend bezig met voorbije gedachten.” 
125
Les 9 
141
“Ik zie niets zoals het nu is.” 
141
Les 10 
158
“Mijn gedachten betekenen niets.” 
158


[image: INHOUDSOPGAVE INHOUDSOPGAVE]
INHOUDSOPGAVE

[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]

Les 11 
176
“Mijn betekenisloze gedachten laten mij een betekenisloze wereld zien.” 
176
Les 12 
195
“Ik voel onvrede omdat ik een betekenisloze wereld zie.” 
195
Les 13 
214
“Een betekenisloze wereld baart angst.” 
214
Les 14 
232
“God heeft geen betekenisloze wereld geschapen.” 
232
Les 15 
251
“Mijn gedachten zijn beelden die ik heb gemaakt.” 
251
Les 16 
269
“Ik heb geen neutrale gedachten.” 
269
Les 17 
288
“Ik zie geen neutrale dingen.” 
288
Les 18 
307
“Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van mijn zien.” 
307
Les 19 
325
“Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van mijn gedachten.” 
325
Les 20 
343
“Ik ben vastbesloten te zien.” 
343
Les 21 
351
“Ik ben vastbesloten de dingen anders te zien.” 
351
Les 22 
362
“Wat ik zie is een vorm van wraak.” 
362
Les 23 
373
“Ik kan ontsnappen aan de wereld die ik zie door aanvalgedachten op te 
geven.” 
373


[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]

Les 24 
386
“Ik zie niet wat mijn hoogste belang is.” 
386
Les 25 
399
“Ik weet van niets waartoe het dient.” 
399
Les 26 
412
“Mijn aanvalsgedachten zijn een aanval op mijn onkwetsbaarheid.” 
412
Les 27 
425
“Ik wil niets liever dan zien.” 
425
Les 28 
439
“Ik wil niets liever dan de dingen anders zien.” 
439
Les 29 
453
“God is in alles wat ik zie.” 
453
Les 30 
468
“God is in alles wat ik zie, want God is in mijn denkgeest.” 
468
Les 31 
483
“Ik ben niet het slachtoffer van de wereld die ik zie.” 
483
Les 32 
498
“Ik heb de wereld die ik zie bedacht.” 
498
Les 33 
513
“Er is een andere manier om naar de wereld te kijken.” 
513
Les 34 
528
“Ik zou in plaats hiervan vrede kunnen zien.” 
528
Les 35 
543
“Mijn denkgeest is deel van Die van God. Ik ben heel heilig.” 
543
Les 36 
560
“Mijn heiligheid omsluit al wat ik zie.” 
560
Les 37 
575


[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]

“Mijn heiligheid zegent de wereld.” 
575
Les 38 
591
“Er is niets wat mijn heiligheid niet kan.” 
591
Les 39 
607
“Mijn heiligheid is mijn verlossing.” 
607
Les 40 
623
“Ik ben als Zoon van God gezegend.” 
623
Les 41 
638
“God vergezelt me, waar ik ook ga.” 
638
Les 42 
654
“God is mijn kracht. Visie is Zijn geschenk.” 
654
Les 43 
669
“God is mijn Bron. Los van Hem kan ik niet zien.” 
669
Les 44 
684
“God is het licht waarin ik zie.” 
684
Les 45 
699
“God is de Denkgeest waarmee ik denk.” 
699
Les 46 
715
“God is de Liefde waarin ik vergeef.” 
715
Les 47 
730
“God is de kracht waarop ik vertrouw.” 
730
Les 48 
745
“Er valt niets te vrezen.” 
745
Les 49 
760
“Gods Stem spreekt tot mij, heel de dag.” 
760
Les 50 
776
“Ik word gedragen door de Liefde van God.” 
776


[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]


HERHALING I 
785
“Lessen 1 - 50” 
785
Les 51 
799
“De herhaling omvat de volgende ideeën:” 
799
Les 52 
817
“De herhaling omvat de volgende ideeën:” 
817
Les 53 
835
“De herhaling omvat de volgende ideeën:” 
835
Les 54 
854
“De herhaling omvat de volgende ideeën:” 
854
Les 55 
874
“De herhaling omvat de volgende ideeën:” 
874
Les 56 
895
“De herhaling omvat de volgende ideeën:” 
895
Les 57 
916
“De herhaling omvat de volgende ideeën:” 
916
Les 58 
937
“De herhaling omvat de volgende ideeën:” 
937
Les 59 
958
“De herhaling omvat de volgende ideeën:” 
958
Les 60 
979
“De herhaling omvat de volgende ideeën:” 
979


[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]
[image: Rechthoek Rechthoek]

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Inleiding
Een Cursus in Wonderen: 
 

 
 
Ontstaan en Achtergrond
"Een Cursus in Wonderen" (ook wel ECIW of De Cursus 
genoemd) is een spiritueel werk dat tussen 1965 en 1972 tot stand 
kwam via psychologe Helen Schucman. Ze schreef het manuscript 
naar eigen zeggen niet zelf, maar kreeg de tekst innerlijk 
gedicteerd door wat zij omschreef als een "innerlijke stem" die zij 
identificeerde als Jezus. William Thetford, een collega van 
Schucman aan het Columbia-Presbyterian Medical Center in New 
York, hielp haar bij het uitwerken van het manuscript. Beide 
academici hadden een achtergrond in de psychologie en geen 
specifieke religieuze agenda toen ze aan dit project begonnen.
Het is opmerkelijk dat Schucman zelf aanvankelijk sceptisch 
was over de bron van de teksten en zelfs worstelde met de inhoud 
ervan. Desondanks bleef ze gedurende zeven jaar trouw aan het 
proces van "luisteren en opschrijven”.
[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


Structuur en Inhoud
"Een Cursus in Wonderen" bestaat uit vier delen:
	Het Tekstboek (689 pagina's): Hierin wordt stap voor 

stap de theoretische basis van de Cursus uiteengezet.
	Het Werkboek voor Studenten (491 pagina's): Bevat 

365 lessen (één voor elke dag van het jaar) bedoeld om de 
lezer via een praktisch proces van "vergeving" te leiden.
	Het Handboek voor Leraren (94 pagina's): Biedt 

aanvullende richtlijnen voor diegenen die de principes van 
de Cursus aan anderen willen doorgeven.
	Aanvullingen: Extra materiaal dat later is toegevoegd 

aan de oorspronkelijke teksten.
De Cursus is opgezet als een zelfstudieprogramma dat de lezer 
systematisch begeleidt naar wat het boek beschrijft als een 
"innerlijke transformatie". 
 
Filosofische Kern en Spirituele Visie
De kern van "Een Cursus in Wonderen" is gebaseerd op een 
radicaal non-dualistische visie. De belangrijkste uitgangspunten 
zijn:
	Non-dualisme: Het kosmische veld dat "Liefde" of "God" 

wordt genoemd is het enige wat werkelijk bestaat. De 
fysieke, materiële wereld wordt gezien als een projectie van 
de geest en niet als fundamentele realiteit.
	Vergeving als transformatie: In de Cursus heeft 

vergeving een specifieke betekenis die afwijkt van het 
gangbare begrip. Het wordt gedefinieerd als "het herkennen 
dat wat jij dacht dat je broer jou had aangedaan, in 
werkelijkheid niet gebeurd is." Deze radicale vorm van 


vergeving is bedoeld om de illusies van afgescheidenheid te 
doorbreken. 
	Van angst naar liefde: Een centraal thema is de 

verschuiving van een op angst gebaseerd bewustzijn naar een 
op liefde gebaseerd bewustzijn. De Cursus stelt dat angst 
onze natuurlijke staat van liefde heeft vertroebeld.
	Wonderen: In de context van de Cursus zijn "wonderen" 

geen bovennatuurlijke gebeurtenissen, maar verschuivingen 
in perceptie waardoor we de werkelijkheid door de ogen van 
liefde in plaats van angst kunnen zien.
 
Relatie tot Andere Spirituele Tradities
"Een Cursus in Wonderen" bevat elementen uit verschillende 
spirituele tradities:
	Christelijke terminologie: De Cursus gebruikt veel 

christelijke begrippen en symbolen, hoewel deze interpretatie 
vaak verschilt van traditionele christelijke leerstellingen. Zo 
wordt Jezus niet primair gezien als een historische figuur 
maar als een symbool van de perfecte eenheid met God.
	Oosterse filosofie: Er zijn sterke parallellen met non-

dualistische filosofieën uit de oosterse tradities zoals Advaita 
Vedanta en bepaalde stromingen binnen het boeddhisme, 
met name in de opvatting over de illusoire aard van het ego 
en de materiële werkelijkheid.
	Moderne psychologie: De Cursus integreert concepten 

uit de psychoanalyse van Freud en Jung, maar plaatst deze in 
een spiritueel raamwerk.
De Cursus neemt een unieke plaats in binnen het spirituele 
landschap. Het is geen religie, noch een zuiver filosofisch werk of 


psychologisch handboek, maar een combinatie die elementen van 
al deze benaderingen bevat. 
 
Praktische Toepassing
Het Werkboek van "Een Cursus in Wonderen" is specifiek 
ontworpen voor praktische toepassing in het dagelijks leven. De 
365 lessen zijn bedoeld om geleidelijk de manier waarop de 
student de wereld waarneemt te transformeren. Deze lessen 
variëren van eenvoudige gedachte-oefeningen tot diepgaandere 
meditaties en reflecties.
Enkele kernprincipes voor praktische toepassing zijn:
	Mindfulness: Bewust worden van gedachtepatronen die 

op angst gebaseerd zijn.
	Vergeving: Het toepassen van de Cursus' definitie van 

vergeving in dagelijkse situaties.
	Ego-observatie: Het herkennen van de werking van het 

ego zonder ermee te identificeren.
	Wonderen ervaren: Het cultiveren van verschuivingen in 

perceptie die de wereld door de lens van liefde laten zien.
De praktische benadering van de Cursus wordt door velen als 
een van de krachtigste aspecten ervan ervaren. In plaats van louter 
theoretische kennis biedt het concrete oefeningen die beogen een 
innerlijke transformatie teweeg te brengen. 
 
Invloed en Receptie
"Een Cursus in Wonderen" heeft sinds de publicatie in 1976 
een grote invloed gehad op het spirituele landschap, met name in 


het Westen. Het werk heeft miljoenen mensen wereldwijd bereikt 
en wordt door velen beschouwd als een levensveranderend boek.
 
Bekende aanhangers en beïnvloede denkers:
	Marianne Williamson: Een van de meest prominente 

vertolkers van de Cursus. Haar bestseller "A Return to Love" 
is een toegankelijke interpretatie van de principes van ECIW.
	Eckhart Tolle: Hoewel hij niet expliciet een volgeling van 

de Cursus is, zijn er opvallende parallellen tussen zijn leer en 
de principes van ECIW, met name wat betreft het concept van 
het ego en het belang van aanwezig zijn in het nu.
	Deepak Chopra: Verwijst regelmatig naar de Cursus als 

een belangrijke inspiratiebron.
	Gary Renard en Gabrielle Bernstein: Moderne leraren 

die specialiseren in het vertalen van de principes van de 
Cursus naar praktische toepassingen voor het hedendaagse 
leven.
 
Kritiek:
De Cursus heeft ook kritiek ontvangen, met name vanuit 
traditioneel religieuze hoek. Enkele kritiekpunten zijn:
	Christelijke kritiek: Sommige christelijke theologen 

beschouwen de Cursus als strijdig met fundamentele 
christelijke leerstellingen, met name omdat de Cursus het 
bestaan van zonde in traditionele zin ontkent. 
	Wetenschappelijke kritiek: Vanuit wetenschappelijk 

perspectief is er kritiek op het gebrek aan empirische 
onderbouwing voor de metafysische claims van de Cursus.


	Praktische bezwaren: Sommigen vinden de taal en 

concepten van de Cursus te abstract en moeilijk toe te passen 
in het dagelijks leven, ondanks het Werkboek dat juist 
praktische oefeningen bevat.
 
Positionering binnen New Age en Moderne 
Spiritualiteit
Hoewel "Een Cursus in Wonderen" vaak wordt geassocieerd 
met de New Age-beweging, neemt het daarbinnen een enigszins 
aparte positie in. Het verschilt van veel New Age-benaderingen 
door:
	Systematische aanpak: De Cursus biedt een complete, 

gestructureerde spirituele leerweg in plaats van een 
verzameling losse concepten.
	Intellectuele diepgang: De teksten hebben een 

filosofische diepgang die in veel New Age-literatuur 
ontbreekt.
	Focus op innerlijke perceptie: In plaats van uiterlijke 

manifestatie (zoals de wet van aantrekking) benadrukt de 
Cursus innerlijke perceptuele verschuivingen.
In vergelijking met oosterse spirituele tradities deelt de Cursus 
het non-dualistische wereldbeeld, maar verschilt het in haar 
gebruik van westerse, christelijke terminologie en psychologische 
concepten. 
 
 
 
 


 
Conclusie
"Een Cursus in Wonderen" is een complex en diepgaand 
spiritueel werk dat een unieke integratie biedt van westerse en 
oosterse spiritualiteit, moderne psychologie en mystieke inzichten. 
Het presenteert een radicale visie op de aard van de werkelijkheid, 
het ego, vergeving en liefde die voor velen een levensveranderende 
impact heeft gehad.
De aantrekkingskracht van de Cursus ligt wellicht in zijn 
vermogen om diepgaande spirituele wijsheid te combineren met 
praktische toepasbaarheid in het dagelijks leven. Voor sommigen 
biedt het een antwoord op existentiële vragen die noch door 
conventionele religie noch door seculier denken volledig worden 
behandeld.
Tegelijkertijd vraagt de Cursus om een substantiële investering 
in tijd en toewijding. De teksten zijn niet altijd makkelijk 
toegankelijk en de principes kunnen uitdagend zijn voor mensen 
die zijn opgegroeid met meer traditionele religieuze of seculiere 
wereldbeelden.
Uiteindelijk is de waarde van "Een Cursus in Wonderen" voor 
een groot deel subjectief en afhankelijk van de persoonlijke 
resonantie die de lezer ervaart met de inhoud en praktijk ervan. 
Voor degenen die zich aangetrokken voelen tot de benadering kan 
het een krachtige gids zijn voor persoonlijke transformatie en 
spirituele groei.
 

 
[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


HET WERKBOEK
ALGEMEEN OVERZICHT

 
Inleiding en Structuur
Het "Werkboek voor Studenten" (of kortweg het "Werkboek") 
vormt het tweede deel van Een Cursus in Wonderen (ECIW) en 
bestaat uit 491 pagina's met 365 lessen, één voor elke dag van het 
jaar. Waar het Tekstboek de theoretische fundering biedt, is het 
Werkboek het praktische instrument dat de transformatie van de 
denkgeest mogelijk maakt. Zoals in de inleiding van het Werkboek 
wordt vermeld: "Een theoretische fundering zoals het tekstboek die 
verschaft, is als kader noodzakelijk om de oefeningen in dit 
werkboek zinvol te maken. Maar pas het doen van de oefeningen 
maakt het doel van de cursus mogelijk." 
 
Het Werkboek is zorgvuldig opgebouwd in twee 
hoofdafdelingen:
	Deel I (Les 1-220): Gericht op het ongedaan maken van 

de manier waarop we nu zien.
	Deel II (Les 221-365): Gericht op het verwerven van 

ware waarneming.
[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


Deze tweedeling weerspiegelt het algemene principe van de 
Cursus dat eerst de blokkades voor de bewustwording van de liefde 
moeten worden opgeruimd (het negatieve), waarna de ware 
waarneming kan worden verworven (het positieve).
 
Opbouw en Pedagogische Structuur
De 365 lessen zijn niet willekeurig geordend, maar vormen een 
zorgvuldig opgebouwd curriculum waarbij elke les voortbouwt op 
voorgaande lessen. 
Daarnaast kent het Werkboek zes herhalingsperiodes waarin 
eerdere lessen worden herhaald en geïntegreerd. Deze 
herhalingsperiodes bieden de student de gelegenheid om de 
geleerde principes te verdiepen en te consolideren.
De dagelijkse lessen volgen een vaste structuur:
	Een centraal idee of principe

	Een toelichting of uitleg van dit idee

	Concrete oefeninstructies voor toepassing gedurende de 

dag
Deze heldere structuur maakt het voor de student mogelijk om 
dagelijks te werken aan de transformatie van de denkgeest zonder 
dat dit veel tijd hoeft te kosten.
 
Thematische Ontwikkeling in het Werkboek
Een nadere bestudering van de lessen laat een duidelijke 
thematische ontwikkeling zien die het transformatieproces 
weerspiegelt:
 


Vroege Lessen (1-50): Het Doorbreken van 
Conditionering
De eerste lessen richten zich op het in twijfel trekken van onze 
gewone waarneming en het ego-denksysteem:
•Les 1-4: "Niets wat ik zie betekent iets" - Deze lessen 
helpen ons inzien dat we zelf betekenis hebben toegekend 
aan alles wat we zien.
•Les 5-9: Onderzoek van onze onvrede en de realisatie dat 
we alleen het verleden zien.
•Les 10-14: Het besef dat onze gedachten betekenisloos 
zijn en dat God geen betekenisloze wereld heeft geschapen.
•Les 15-30: Bewustwording van de niet-neutraliteit van 
onze gedachten en de kracht van onze denkgeest.
•Les 31-50: Verschuiving naar de erkenning dat we niet het 
slachtoffer zijn van de wereld, maar dat we die zelf hebben 
bedacht.
De vroege lessen zijn bedoeld om onze gebruikelijke manier 
van denken en waarnemen te destabiliseren, waardoor er ruimte 
ontstaat voor een nieuwe waarneming.
 
Middenfase (61-170): Verschuiving naar Positieve 
Identiteit
Na de ontmanteling van oude denkpatronen verschuift de focus 
naar een positievere identiteit:
•Les 61-80: Identificatie met het licht van de wereld en het 
erkennen van de spirituele functie.


•Les 91-110: De erkenning dat wonderen worden gezien in 
het licht en dat ons ware Zelf is zoals God ons heeft 
geschapen.
•Les 121-140: Focus op vergeving als sleutel tot geluk en 
het loslaten van verdediging.
•Les 141-170: Het inzien dat alle dingen een weerklank 
zijn van de Stem namens God en dat onze 
verdedigingsloosheid onze veiligheid is.
Deze lessen helpen de student om een nieuwe identiteit te 
ontwikkelen die niet gebaseerd is op het ego, maar op de 
verbinding met God en de eigen spirituele natuur.
 
Verdere Verdieping (171-220): Integratie en 
Verankering
Deze lessen verdiepen de eerdere inzichten en bereiden voor op 
deel II:
•Les 171-180: Herhalingen van eerdere thema's om deze te 
verankeren.
•Les 181-200: Focus op vertrouwen, stilte, en het 
verlangen naar de vrede van God.
•Les 201-220: Laatste herhalingsperiode van deel I die de 
basis legt voor de meer contemplatieve lessen van deel II.
•
Deel II (221-365): Ware Waarneming en Eenwording
Het tweede deel van het Werkboek is gestructureerd rond 
thematische vragen:
 


•"Wat is vergeving?" (Les 221-230)
•"Wat is verlossing?" (Les 231-240)
•"Wat is de wereld?" (Les 241-250)
•"Wat is zonde?" (Les 251-260)
•"Wat is het lichaam?" (Les 261-270)
•"Wat is de Christus?" (Les 271-280)
•En meer existentiële vragen die leiden tot ware 
waarneming.
 
De lessen in deel II zijn meer contemplatief van aard en helpen 
de student om de theoretische inzichten uit deel I te verankeren in 
diepere spirituele ervaring.
 
Herhalingsperiodes: Betekenis en Functie
Een uniek aspect van het Werkboek zijn de zes 
herhalingsperiodes die op strategische momenten zijn ingevoegd:
	Eerste herhalingsperiode (Les 51-60): Herhaalt lessen 

1-50, waarbij elke dag vijf eerdere lessen worden herhaald.
	Tweede herhalingsperiode (Les 81-90): Herhaalt lessen 

61-80, met dagelijks twee lessen.
	Derde herhalingsperiode (Les 111-120): Herhaalt 

lessen 91-110.
	Vierde herhalingsperiode (Les 141-150): Herhaalt 

lessen 121-140.
	Vijfde herhalingsperiode (Les 171-180): Herhaalt 

lessen 151-170.


	Zesde herhalingsperiode (Les 201-220): Een 

uitgebreide herhaling die de overgang naar deel II 
voorbereidt.
Deze herhalingsperiodes dienen meerdere pedagogische 
doelen:
•Ze consolideren eerder geleerde principes
•Ze bevorderen de integratie van verschillende inzichten
•Ze geven de student ruimte om dieper te gaan met 
concepten waar hij/zij eerder moeite mee had
•Ze bouwen een steeds diepere en rijkere basis voor 
verdere transformatie
 
Praktische Toepassing in het Dagelijks Leven
Wat het Werkboek bijzonder maakt, is de nadruk op praktische 
toepassing in het dagelijks leven. Anders dan veel spirituele teksten 
die vooral theoretisch blijven, geeft het Werkboek concrete 
oefeningen die de lezer helpen om de principes direct toe te passen 
op de dagelijkse ervaring.
De oefeningen variëren in aard en complexiteit:
•Korte meditatie-oefeningen (vaak 1-2 minuten)
•Herhalende gedachten of mantra's gedurende de dag
•Toepassing van principes op specifieke personen of 
situaties
•Waarnemingsoefeningen die de student uitnodigen om 
anders naar de wereld te kijken
•Vergevingspraktijken die gericht zijn op het helen van 
relaties


Een belangrijk principe in het Werkboek is dat de oefeningen 
"zeer specifiek moeten worden uitgevoerd" maar vervolgens 
moeten worden veralgemeniseerd naar "elke situatie waarin je je 
bevindt en naar alles en iedereen daarbij betrokken". Dit helpt de 
student om de inzichten niet alleen in isolatie maar in het gehele 
leven toe te passen.
 
Veelvoorkomende Misverstanden
Bij het werken met het Werkboek doen zich enkele 
veelvoorkomende misverstanden voor:
	Het idee dat de lessen perfect moeten worden 

uitgevoerd: Het Werkboek benadrukt dat perfecte uitvoering 
niet het doel is. Het stelt: "Onthoud alleen dit: je hoeft de 
ideeën niet te geloven, je hoeft ze niet te aanvaarden, laat 
staan toe te juichen.”
	De verwachting van onmiddellijke transformatie: 

Hoewel sommige studenten dramatische ervaringen 
rapporteren, werkt het Werkboek vaker geleidelijk. De 
veranderingen in waarneming kunnen subtiel zijn en zich 
over langere tijd ontwikkelen.
	De verwarring tussen vorm en inhoud: Het gaat het 

niet om de letterlijke interpretatie van bepaalde passages 
over de Heilige Geest die "alles voor je regelt", maar om een 
verschuiving in hoe we onszelf en onze behoeften definiëren. 
Het gaat niet om magisch denken maar om een 
fundamentele verandering in waarneming.
 
 
 


Het Doel: Getrainde Denkgeest en Overdracht van 
Training
Het uiteindelijke doel van het Werkboek wordt helder 
geformuleerd: "Het doel van het werkboek is je denkgeest 
systematisch te trainen in een andere waarneming van alles en 
iedereen in deze wereld.”
Een uniek concept dat in de inleiding wordt geïntroduceerd is 
"overdracht van training", wat betekent dat als ware waarneming is 
verworven met betrekking tot één persoon, situatie of gebeurtenis, 
dit automatisch op alles en iedereen overgaat. Anderzijds maakt 
één uitzondering, die buiten ware waarneming wordt gehouden, 
de verwezenlijking overal onmogelijk.
Dit principe verklaart de nadruk in het Werkboek op consistente 
toepassing zonder uitzonderingen. Het uiteindelijke doel is niet 
alleen individuele lessen te leren, maar een complete hertraining 
van de denkgeest die de gehele waarneming transformeert.
De Rol van Vergeving
Centraal in het Werkboek staat het concept van vergeving, dat 
in de Cursus een andere betekenis heeft dan in het dagelijks 
taalgebruik. Het wordt niet gezien als het vergeven van reële 
zonden, maar als het herkennen dat wat we dachten dat iemand 
ons had aangedaan in werkelijkheid niet is gebeurd op het niveau 
van de geest.
Lessen zoals "Vergeving is de sleutel tot geluk" (Les 121) en 
"Vergeving biedt alles wat ik wens" (Les 122) leggen de nadruk op 
vergeving als het cruciale mechanisme voor transformatie. Het 
Werkboek biedt talrijke oefeningen die de student helpen om 
vergeving in praktijk te brengen en zo het ego-denksysteem te 
doorbreken.
 


Conclusie: Een Transformatieve Reis
Het Werkboek van Een Cursus in Wonderen is niet zomaar een 
verzameling oefeningen, maar een zorgvuldig opgezet, 
geïntegreerd curriculum voor spirituele transformatie. Het biedt 
een systematische aanpak om de waarneming te veranderen van 
een ego-gecentreerde, op angst gebaseerde visie naar een op liefde 
gebaseerde waarneming die de eenheid van alle leven erkent.
Wat het Werkboek onderscheidt van veel andere spirituele 
praktijken is de nadruk op de training van de denkgeest in plaats 
van gedrag, de integratie van theorie en praktijk, en de erkenning 
dat ware spirituele transformatie een proces is dat tijd, toewijding 
en consistentie vereist.
Voor degenen die bereid zijn de dagelijkse oefeningen te doen, 
biedt het Werkboek een potentieel levensveranderende reis die niet 
alleen theoretische inzichten biedt, maar een daadwerkelijke 
verschuiving in waarneming en ervaring. Zoals het Werkboek zelf 
stelt: "Pas het doen van de oefeningen maakt het doel van de 
cursus mogelijk."
 
 
 
 
 
 

 
[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


 
DEEL I
INLEIDING
 
"De Ongetrainde Denkgeest”
 
De ongetrainde denkgeest ziet grenzen,
Muren van angst tussen jou en mij.
Maar in de stilte van oefening
Vervagen deze schijnbare grenzen.
 
Niet het geloven, maar het gebruiken
Brengt ware waarneming aan het licht.
Theorie zonder toepassing
Is een koude ster zonder licht.
 
Eén uitsluiting, één uitzondering
En ware waarneming blijft buiten bereik.
Maar één blik van totale aanvaarding
En heel de wereld transformeert.
 


De training vergt geen zwaar besef,
Geen diepzinnig geloof of begrip.
Slechts de bereidheid om te oefenen,
Dag na dag, zonder uitzondering.
 
Dit is de weg naar een nieuwe waarneming
Waar liefde's aanwezigheid niet langer blokkades kent.
 
 
 
Uitgebreid Commentaar op de Inleiding van DEEL I
De inleiding van het Werkboek voor Studenten van "Een Cursus 
in Wonderen" vormt een essentiële basis voor het begrip van het 
gehele praktische deel van deze spirituele leerweg. Deze inleiding 
bestaat uit negen kernparagrafen die de fundamentele 
uitgangspunten, methodologie en doelstellingen van het Werkboek 
uiteenzetten.
De Relatie tussen Theorie en Praktijk
De inleiding begint met een cruciale vaststelling: theoretische 
kennis, zoals verschaft door het Tekstboek, is weliswaar 
noodzakelijk als kader, maar het is pas door het uitvoeren van de 
oefeningen dat het doel van de Cursus werkelijk bereikt kan 
worden. Dit weerspiegelt een diepgaand inzicht dat in veel 
spirituele tradities terugkomt: om waarlijk te transformeren is 
meer nodig dan intellectueel begrip alleen. Met de woorden "een 
ongetrainde denkgeest kan niets tot stand brengen" onderstreept 
de Cursus dat spirituele groei actieve beoefening vereist. Het is een 
oproep om van passieve lezer tot actieve deelnemer te worden in je 
eigen spirituele ontwikkeling.


De Structuur van het Werkboek
De inleiding licht de structuur van het Werkboek toe: 365 
lessen, één voor elke dag van het jaar, opgedeeld in twee 
hoofdafdelingen. Deze systematische opbouw is geen toeval, maar 
reflecteert het pedagogische principe dat transformatie een 
geleidelijk proces is dat in fasen verloopt. Eerst moet er ruimte 
gemaakt worden door het "ongedaan maken van de manier waarop 
jij nu ziet" (negatieve fase), voordat nieuwe inzichten kunnen 
worden verworven door "het verwerven van ware waarneming" 
(positieve fase).
Het Unieke Concept van Overdracht van Training
Een bijzonder waardevol concept dat in de inleiding wordt 
geïntroduceerd is de "overdracht van training". Anders dan bij 
conventioneel leren, waarbij vaardigheden specifiek per situatie 
moeten worden aangeleerd, stelt de Cursus dat ware waarneming, 
eenmaal verworven, automatisch toepasbaar is op alle situaties, 
personen en ervaringen. Dit vertegenwoordigt een radicaal 
holistisch standpunt: bewustzijn is niet gefragmenteerd maar één 
geheel. De keerzijde van deze holistische visie is dat één enkele 
uitzondering de verwezenlijking van ware waarneming onmogelijk 
maakt - een scherpe waarschuwing tegen de neiging van het ego 
om "speciale" categorieën te creëren die buiten het bereik van 
spirituele principes worden gehouden.
Specifieke Toepassing, Universele Geldigheid
De inleiding benadrukt twee ogenschijnlijk tegenstrijdige 
principes: oefeningen moeten zeer specifiek worden uitgevoerd, 
maar de ideeën moeten worden veralgemeniseerd naar alle 
situaties. Deze paradox weerspiegelt een diep begrip van hoe de 
menselijke geest werkt. Door specifieke oefeningen kunnen we 
onze aandacht richten en concentreren, maar het uiteindelijke doel 
is om de principes universeel toe te passen, zonder uitzonderingen. 


Deze veralgemening is essentieel omdat "het een wezenlijke 
eigenschap van ware waarneming is dat ze zonder grenzen is".
De Vrijheid van Oordeel
Misschien wel het meest bevrijdende aspect van de inleiding is 
de uitdrukkelijke toestemming om de ideeën niet te hoeven 
geloven, aanvaarden of toejuichen. De Cursus erkent dat verzet 
tegen nieuwe ideeën natuurlijk is en dat dit het 
transformatieproces niet hoeft te hinderen. Het enige wat wordt 
gevraagd is het toepassen van de ideeën volgens de aanwijzingen. 
Dit vertegenwoordigt een diep respect voor de student, terwijl het 
tegelijkertijd de nadruk legt op de primaire rol van ervaring boven 
geloof. "Juist het gebruik ervan zal ze betekenis voor je laten 
krijgen en je tonen dat ze waar zijn" - een modern echo van de 
oude wijsheid dat ware kennis voortkomt uit directe ervaring, niet 
uit intellectuele overtuiging.
Conclusie
De inleiding van het Werkboek vormt een meesterlijke 
introductie tot een spirituele praktijk die zowel systematisch als 
diep transformatief is. Door de nadruk op praktijk boven theorie, 
universaliteit boven specificiteit, en ervaring boven geloof, biedt de 
Cursus een genuanceerde benadering van spirituele groei die 
respect heeft voor de individualiteit van de student terwijl het 
tegelijkertijd wijst naar universele waarheid. Het is een uitnodiging 
tot een jaar van toegewijde praktijk die belooft niet alleen onze 
perceptie, maar ons hele zijn te transformeren.
 
 
 
 
 


Geleide Meditatie: "Training van de Denkgeest"
[Begin met een rustige, geruststellende stem]
Maak het jezelf comfortabel. Ga zitten of liggen in een positie 
waarin je voor enkele minuten rustig kunt blijven. Laat je 
schouders zakken... ontspan je kaak... je handen... je voeten.
Adem diep in... en langzaam uit... nog een keer... in... en uit...
Met elke ademhaling, voel je hoe je lichaam meer ontspant en 
je geest rustiger wordt.
[Pauze]
Stel je nu voor dat je denkgeest als een kamer is, gevuld met 
allerlei meubels, voorwerpen en versieringen die je door de jaren 
heen hebt verzameld. Deze voorwerpen vertegenwoordigen je 
gedachten, overtuigingen, oordelen en waarnemingen over de 
wereld.
Sommige voorwerpen zijn zo lang aanwezig dat je ze 
nauwelijks meer opmerkt. Ze lijken een vast onderdeel van de 
ruimte te zijn geworden. Dit zijn de aannames en waarnemingen 
die je als vanzelfsprekend beschouwt.
[Pauze]
Visualiseer nu dat er een zachte, gouden lichtstraal door een 
raam naar binnen valt. Dit licht staat voor de nieuwe waarneming 
die "Een Cursus in Wonderen" je wil helpen ontwikkelen.
Het licht schijnt op een van de voorwerpen in de kamer. 
Misschien is het een overtuiging over jezelf, of over iemand anders. 
Terwijl het licht erop schijnt, merk je op dat dit voorwerp anders is 
dan je dacht. Het heeft kwaliteiten die je nooit eerder hebt gezien.
[Pauze]


Je hoeft dit voorwerp niet weg te gooien of te veranderen. Je 
wordt alleen uitgenodigd om het vanuit een nieuw perspectief te 
bekijken, vanuit het licht van een nieuwe waarneming.
Voel de ruimte en vrijheid die ontstaat wanneer je zelfs maar 
één overtuiging of gedachte vanuit dit nieuwe licht bekijkt. Er is 
geen dwang, geen inspanning. Alleen de bereidheid om te kijken.
[Pauze]
Visualiseer nu dat het licht langzaam door de hele kamer 
beweegt, elk voorwerp aanrakend, elk hoekje verlichtend. Je wordt 
uitgenodigd om alles in de kamer - al je gedachten, overtuigingen 
en waarnemingen - door dit licht te laten beschijnen, zonder 
uitzonderingen.
Dit is het begin van de training van je denkgeest: de bereidheid 
om alles wat je denkt te kennen, alle waarnemingen die je als waar 
beschouwt, in een nieuw licht te zien.
[Pauze]
Herinner jezelf: "Ik hoef deze nieuwe ideeën niet te geloven. Ik 
hoef ze niet te begrijpen. Ik word alleen gevraagd om ze toe te 
passen, elke dag, zonder uitzonderingen."
Voel de vrijheid die deze eenvoudige bereidheid je geeft. Er is 
geen dwang, geen strijd. Alleen een uitnodiging tot een nieuwe 
manier van zien.
[Pauze]
Terwijl we deze meditatie afronden, neem je het besef mee dat 
de training van je denkgeest een zacht, geleidelijk proces is. Elke 
dag, één les, één idee. Stap voor stap wordt je denkgeest getraind 
om te denken volgens de richting van liefde in plaats van angst.
Als je er klaar voor bent, kom dan langzaam terug naar het hier 
en nu. Adem diep in... en uit... en open rustig je ogen, fris en 
aanwezig voor wat deze dag brengt.


[image: fill-image.png][image: border-image.png] 
Gebed: "Voor de Training van de Denkgeest”
 
 
Bron van alle waarheid en liefde,
Ik sta aan het begin van een reis naar een nieuwe waarneming. 
Mijn denkgeest is gevuld met oude gedachten, oude beelden, oude 
oordelen. Help mij deze met zachtheid te bekijken en los te laten.
Ik vraag niet om onmiddellijk begrip of volkomen acceptatie. Ik 
vraag alleen om de bereidheid om te oefenen, Om mijn denkgeest te 
trainen, dag na dag, Zonder uitzonderingen te maken.
Moge ik open staan voor ideeën die nu nog vreemd lijken. Moge ik 
bereid zijn te zien wat ik eerder niet kon zien. En moge ik, door 
eenvoudige oefening, De blokkades voor het bewustzijn van liefde 
laten verdwijnen.
Dit vraag ik niet alleen voor mijzelf, Maar voor allen die 
verdwaald zijn in een wereld van angst.
Amen.
 
 
 
 
 
 
 


Praktische Oefeningen Gebaseerd op de Inleiding
 
Oefening 1: Bewustwording van de Ongetrainde 
Denkgeest
•Neem 5 minuten om stil te zitten met een notitieboekje.
•Observeer de gedachten die spontaan in je opkomen.
•Schrijf deze gedachten op zonder ze te beoordelen.
•Aan het eind, lees wat je hebt geschreven en vraag jezelf: 
"Zijn deze gedachten gebaseerd op liefde of op angst?"
•Besef dat deze willekeurige gedachtenstroom een glimp 
laat zien van je "ongetrainde denkgeest", die de Cursus wil 
helpen transformeren.
 
 
Oefening 2: Experimenteren met Universele Toepassing
•Kies een eenvoudig spiritueel principe zoals "Vrede begint 
bij mij" of "Liefde is de enige werkelijkheid."
•Ga zitten en denk aan verschillende mensen in je leven - 
degenen van wie je houdt, degenen die je neutraal vindt, en 
degenen met wie je moeite hebt.
•Pas het gekozen principe toe op elke persoon zonder 
uitzondering.
•Merk op waar je weerstand voelt om het principe toe te 
passen en schrijf deze waarnemingen op.
•Herinner jezelf: "Eén uitzondering maakt ware 
waarneming onmogelijk.”


 
 
Oefening 3: Praktijk Boven Geloof
•Kies een idee uit de Cursus dat je uitdagend vindt om te 
geloven, zoals "Niets werkelijks kan bedreigd worden" of 
"Vergeving bevrijdt beide partijen."
•Zonder jezelf te dwingen het te geloven, besluit om te 
handelen alsof het idee waar is gedurende slechts één uur.
•Observeer hoe deze "alsof" benadering je gedrag en 
ervaring verandert, zelfs zonder volledig geloof.
•Schrijf aan het einde van het uur je ervaringen op, met 
bijzondere aandacht voor momenten waarop het idee 
"betekenisvol" begon te worden door het gebruik ervan.
 
 
Oefening 4: Training in Discipline
•Stel een dagelijkse praktijk in van slechts 5 minuten, op 
een vast tijdstip.
•Gebruik deze tijd om een affirmatie te herhalen zoals 
"Mijn denkgeest wordt getraind om anders waar te nemen."
•Doe dit precies zoals voorgeschreven, elke dag op 
dezelfde tijd, zonder uitzonderingen voor een week.
•Aan het eind van de week, reflecteer op wat deze 
eenvoudige discipline je heeft geleerd over de training van de 
denkgeest en de waarde van consequente praktijk.
 
 


 
 
Oefening 5: Grenzeloze Waarneming
•Ga naar een openbare ruimte waar je mensen kunt 
observeren.
•Kijk naar elke persoon en denk bewust: "Deze persoon is, 
net als ik, op zoek naar liefde en vrede."
•Let op hoe moeilijk of gemakkelijk het is om deze 
gedachte toe te passen op iedereen die je ziet, zonder 
uitzonderingen.
•Reflecteer later op wat deze oefening je leert over de 
"grenzen" die je gewoonlijk stelt aan je waarneming van 
anderen.
 
 
Door deze vijf componenten - gedicht, commentaar, meditatie, 
gebed en oefeningen - hoop ik de essentie van de Inleiding van 
DEEL I van "Een Cursus in Wonderen" te hebben vastgelegd en 
praktisch toepasbaar te hebben gemaakt. Ze zijn bedoeld om 
samen te werken als hulpmiddelen om de kernboodschap van de 
Inleiding te verankeren: dat de systematische training van de 
denkgeest door dagelijkse praktijk, zonder uitzonderingen, de weg 
is naar een fundamenteel nieuwe waarneming van de wereld.
 

 
[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


Les 1
“Niets wat ik zie betekent iets”
 
 
"Betekenisloze Wereld”
 
Mijn ogen dwalen door de ruimte
Over objecten groot en klein
Namen, verhalen, herinneringen
Allemaal mijn eigen creatie
 
De lamp die vader mij eens schonk
Het boek dat mijn gedachten verruimde
Het raam dat grenzen stelt en vrijheid toont
Allemaal schijnbaar beladen met betekenis
 
Maar wat als dit alles leeg is
Van inherente waarde of bedreiging?
Wat als al deze betekenissen
Slechts een sluier zijn over wat werkelijk is?
 
In deze kamer, op deze plaats
Staar ik naar een wereld zonder betekenis
En vind, in die leegte,
De eerste ruimte voor iets echts.


Uitgebreide Commentaar op Les 1
De eerste les van "Een Cursus in Wonderen" is verrassend 
radicaal. Met de stelling "Niets wat ik zie betekent iets" daagt de 
Cursus onmiddellijk onze meest fundamentele aannames uit over 
de werkelijkheid. Deze les vormt de hoeksteen voor het gehele 
Werkboek en markeert het begin van een transformatief proces.
De Psychologische Diepte van Les 1
Op het eerste gezicht lijkt deze les bijna nihilistisch – een 
ontkenning van alle betekenis in onze visuele wereld. Maar bij 
nadere beschouwing blijkt deze les juist een bevrijdende 
uitnodiging. De Cursus stelt niet dat de objecten die we zien niet 
bestaan, maar dat de betekenissen die we eraan toekennen niet 
inherent aan die objecten zijn. In psychologische termen 
confronteert deze les ons met projectie: het mechanisme waarbij 
we onze eigen gedachten, gevoelens en interpretaties op de 
externe wereld projecteren, om vervolgens te vergeten dat wij de 
bron zijn van deze betekenis.
Deze eerste les nodigt ons uit om een stap terug te doen en te 
zien hoe we de wereld hebben gevuld met onze eigen 
interpretaties. Een stoel is niet 'comfortabel' of 'lelijk' - dat zijn 
evaluaties die wij eraan toekennen. Een foto is niet 'kostbaar' of 
'sentimenteel' - dat zijn emoties die wij erbij voelen. Deze inzichten 
resoneren met verschillende psychologische stromingen, van 
fenomenologie tot cognitieve gedragstherapie, die allemaal 
erkennen dat onze ervaring van de werkelijkheid wordt bemiddeld 
door onze interpretaties.
De Spirituele Dimensie
Op spiritueel niveau reikt deze les nog dieper. Door te 
suggereren dat onze waargenomen wereld geen inherente 
betekenis heeft, schept de Cursus ruimte voor een diepere 
werkelijkheid voorbij onze zintuiglijke waarneming. Dit is 


vergelijkbaar met de Boeddhistische notie van 'sunyata' (leegte) of 
het Hindoeïstische concept van 'maya' (illusie) - het idee dat de 
wereld zoals wij die waarnemen niet de ultieme werkelijkheid is.
De les creëert een opening, een eerste barst in wat de Cursus 
het "ego-denksysteem" noemt. Door te erkennen dat niets wat we 
zien een inherente betekenis heeft, beginnen we ruimte te maken 
voor een andere vorm van perceptie - wat de Cursus later beschrijft 
als "ware waarneming" of het "zien met de visie van Christus".
De Pedagogische Aanpak
Het is opmerkelijk hoe deze les wordt gepresenteerd. In plaats 
van metafysische argumenten aan te voeren, nodigt de Cursus de 
student uit tot een eenvoudige, directe ervaring. De oefening 
vraagt alleen om rond te kijken, verschillende objecten te 
benoemen en toe te voegen "betekent niets". Deze benadering volgt 
het principe dat ervaringsgerichte kennis krachtiger is dan 
abstracte concepten.
De les erkent ook expliciet dat de student waarschijnlijk 
weerstand zal voelen en niet werkelijk zal geloven wat hij/zij zegt. 
Dit is een belangrijke erkenning die de toon zet voor het hele 
Werkboek: het vraagt niet om blind geloof, maar alleen om 
bereidheid om te experimenteren met de ideeën, zelfs te midden 
van twijfel of weerstand.
De Eerste Stap in een Groter Geheel
Als eerste les in een reeks van 365 vormt deze oefening het 
begin van een systematische ontmanteling van ons gewone 
waarnemingssysteem. De volgende lessen bouwen hierop voort, 
onthullend hoe wij zelf alle betekenis hebben toegekend aan wat 
we zien (les 2), hoe we niet werkelijk begrijpen wat we zien (les 
3), enzovoort.
Deze eerste les is dus niet een geïsoleerde bewering, maar de 
eerste stap in een zorgvuldig opgebouwd curriculum dat de 


student geleidelijk leidt van een ego-gebaseerde waarneming naar 
wat de Cursus beschouwt als ware waarneming. Het is een zachte 
maar diepgaande uitnodiging om het natuurlijke automatisme van 
onze betekenistoekenning te onderbreken en ons open te stellen 
voor een radicaal andere manier van zien.
 
Geleide Meditatie: "Voorbij Betekenis"
[Begin met een rustige, geruststellende stem]
Maak het je gemakkelijk, in een comfortabele zithouding waar 
je voor enkele minuten rustig kunt blijven. Sluit je ogen of focus 
zacht op een punt voor je.
Adem diep in... en langzaam uit... nog een keer... diep in... en 
langzaam uit...
Voel hoe je lichaam met elke ademhaling meer ontspant... je 
schouders zakken... je gezichtsspieren worden zachter... je handen 
rusten ontspannen.
[Pauze]
Nu ga je je ogen openen en rustig rondkijken in de ruimte waar 
je bent. Kijk om je heen zonder te oordelen, gewoon observeren 
wat er is.
Kies een object in de ruimte. Het kan een meubel zijn, een 
sieraad, een boek, wat dan ook dat je aandacht trekt. Kijk ernaar 
met zachte aandacht.
[Pauze]
Merk op hoe je geest onmiddellijk een naam, een verhaal, een 
betekenis aan dit object geeft. Misschien herinner je je wanneer je 
het gekocht hebt. Misschien voel je er iets bij. Misschien denk je 
aan wat het waard is of waar het voor dient.


Nu, heel zachtjes, zeg in je geest tegen dit object: "Dit [naam 
van het object] betekent niets."
[Pauze]
Voel wat er gebeurt wanneer je deze gedachte toelaat. Er is 
misschien weerstand. Er zijn misschien emoties. Dat is volledig 
oké. Je hoeft niets te geloven of te ontkennen. Alleen maar 
opmerken wat er gebeurt wanneer je deze gedachte overweegt.
[Pauze]
Kijk nu naar een ander object in de ruimte. Neem weer een 
moment om op te merken welke betekenis je er automatisch aan 
geeft. En zeg dan zachtjes: "Dit [naam van het object] betekent 
niets."
[Pauze]
Merk op dat je niet zegt dat het object niet bestaat. Je zegt 
alleen dat de betekenis die je eraan geeft, niet inherent is aan het 
object zelf. De betekenis komt van jou.
[Pauze]
Doe dit nog één keer met een derde object. Observeer het. Merk 
de betekenis op die je eraan geeft. En zeg zachtjes: "Dit [naam van 
het object] betekent niets."
[Pauze]
Nu sluit je je ogen weer en richt je aandacht naar binnen. Denk 
na over deze ervaring. Hoe voelde het om te overwegen dat de 
objecten die je ziet geen inherente betekenis hebben? Was er 
weerstand? Nieuwsgierigheid? Verlichting? Verwarring?
[Pauze]
Weet dat je met deze eenvoudige oefening een eerste stap hebt 
gezet om voorbij de oppervlakte van de dingen te kijken. Je hebt 


[image: fill-image-1.png][image: border-image-1.png]een opening gecreëerd, hoe klein ook, voor een andere manier van 
zien.
[Pauze]
Adem nu nog een keer diep in... en uit... en breng je aandacht 
terug naar je lichaam en je omgeving. Als je er klaar voor bent, 
open je langzaam je ogen, verfrist en aanwezig in het moment.
 
Gebed: "Voorbij de Sluier van Betekenis”
 
Bron van licht en waarheid,
Vandaag sta ik voor U met de bereidheid om anders te zien. Mijn 
ogen zijn zo gewend geraakt aan het toekennen van betekenis, aan 
het oordelen, interpreteren en waarderen.
Help mij om, al is het maar voor enkele momenten, deze 
automatische reacties los te laten en de wereld te zien zoals ze 
werkelijk is, voorbij de sluier van mijn eigen denken.
Geef mij de moed om te erkennen dat de betekenissen die ik zie 
niet in de dingen zelf bestaan, maar voortkomen uit mijn eigen geest.
En in die erkenning, open een ruimte in mij voor een nieuwe vorm 
van zien, die niet verduisterd wordt door mijn eigen projecties, maar 
verlicht door wat werkelijk is.
Dit vraag ik in alle nederigheid, wetende dat ik slechts begin te 
ontwaken tot wat altijd al waar is geweest.
Amen.
 


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 1
 
Oefening 1: Mindful Observatie
•Kies een ruimte waar je 5 minuten ongestoord kunt zijn.
•Kijk traag en aandachtig rond in de ruimte.
•Identificeer 15-20 verschillende objecten.
•Voor elk object, zeg hardop of in gedachten: "[Dit object] 
betekent niets."
•Merk op welke objecten de meeste emotionele reactie of 
weerstand oproepen wanneer je zegt dat ze niets betekenen.
•Schrijf na afloop je ervaringen op: welke inzichten 
kwamen op, welke weerstanden voelde je?
 
 
Oefening 2: Dagelijkse Momentopnames
•Stel 3 alarmen in op je telefoon, verspreid over de dag.
•Wanneer het alarm afgaat, pauzeer je wat je aan het doen 
bent.
•Kijk rond en identificeer 5 objecten in je directe 
omgeving.
•Zeg bij elk object: "Dat [object] betekent niets."
•Merk op hoe deze korte onderbrekingen je dagelijkse 
waarneming beïnvloeden.
 
 


Oefening 3: Betekenis Ontleden
•Kies één object dat voor jou bijzonder betekenisvol is (een 
foto, een cadeau, een erfstuk).
•Bekijk het object aandachtig en schrijf alle betekenissen 
op die je eraan geeft.
•Vraag jezelf bij elke betekenis: "Is deze betekenis inherent 
aan het object zelf, of komt ze van mij?"
•Probeer het object te zien alsof je het voor het eerst ziet, 
alleen als vorm, kleur en textuur.
•Reflecteer op hoe deze oefening je relatie tot dit object 
verandert.
 
 
Oefening 4: Sociale Toepassing
•Tijdens een gesprek of sociale interactie, neem een 
moment om naar de fysieke omgeving te kijken.
•Zeg in gedachten tegen jezelf: "Niets wat ik hier zie 
betekent iets."
•Merk op hoe deze gedachte je waarneming van de sociale 
situatie kan veranderen.
•Voel je je vrijer, minder oordelend, of anders aanwezig in 
de interactie?
 
 
 
 


Oefening 5: Avond-Reflectie
•Aan het eind van de dag, neem 10 minuten om te 
reflecteren op je ervaringen met deze les.
•Schrijf in een dagboek of notitie-app:
•Drie inzichten die je had over hoe je betekenis 
toekent aan wat je ziet
•Twee momenten waarop je weerstand voelde 
tegen het idee dat "niets wat ik zie betekent iets"
•Één manier waarop deze oefening je perceptie 
heeft veranderd, hoe subtiel ook
•Sluit af met de intentie om de volgende dag opnieuw 
opmerkzaam te zijn over hoe je betekenis toekent.
 
 
Deze vijf componenten - gedicht, commentaar, meditatie, gebed 
en oefeningen - zijn bedoeld om je te helpen werken met de eerste 
les van "Een Cursus in Wonderen". Ze nodigen uit tot een diepere 
verkenning van hoe we betekenis toekennen aan alles wat we zien, 
en openen een deur naar een andere manier van waarnemen.
Het is niet noodzakelijk alle oefeningen te doen, maar vooral de 
ochtend- en avondoefeningen zijn ten zeerste aan te raden, zoals in 
de werkboek-tekst staat aangegeven.
 
 

[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


 
Les 2 
“Ik heb alles wat ik in deze kamer [in deze straat, 
uit dit raam, op deze plek] zie alle betekenis 
gegeven die het voor mij heeft.”
 
 
"De Schepper van Betekenis"
 
Mijn ogen glijden door de ruimte
Van boek naar plant naar schilderij
En overal waar mijn blik rust
Leg ik mijn verhaal op wat ik zie
 
Deze tafel: stevig, betrouwbaar
Die foto: kostbare herinnering
Dat licht: warm en uitnodigend
Deze muur: beschermend, begrensd
 
Maar wie gaf deze kwaliteiten?
Wie sprak deze eigenschappen uit?
Niet de tafel zei "ik ben betrouwbaar"
Niet het licht riep "ik ben warm"
 


Ik ben de kunstenaar geweest
Die deze lege doeken heeft beschilderd
Met mijn eigen gedachten en gevoelens
Mijn eigen angsten en verlangens
 
En nu, terugkijkend op mijn schepping
Zie ik de wereld die ik heb bedacht
Elk object een spiegel
Van wat in mijzelf leeft
 
In dit besef ligt vrijheid
Want wat ik heb gegeven
Kan ik ook weer terugnemen
En ruimte maken voor wat echt is
 
 
 
Uitgebreid Commentaar op Les 2
Les 2 van "Een Cursus in Wonderen" vormt een logische 
verdieping van les 1. Waar les 1 stelde dat "niets wat ik zie 
betekent iets," gaat les 2 een stap verder door de student te helpen 
erkennen dat hij of zij zelf de bron is van alle betekenis die aan 
objecten wordt toegekend. Deze les markeert een cruciale 
verschuiving van passieve ontkenning naar actieve 
verantwoordelijkheid.
De Psychologische Dimensie van Projectie
Les 2 confronteert ons met een van de meest fundamentele 
mechanismen van de menselijke psyche: projectie. In 
psychologische termen verwijst projectie naar het proces waarbij 


we onze eigen gedachten, gevoelens, angsten of wensen op externe 
objecten of personen projecteren. De geniale inzet van deze les is 
dat het dit abstracte concept toegankelijk maakt door het toe te 
passen op de meest alledaagse objecten in onze omgeving.
Wanneer we naar een stoel kijken en denken "comfortabel," 
projecteren we onze eigen ervaring van comfort op dat object. 
Wanneer we naar een foto kijken en "kostbaar" denken, projecteren 
we onze emotionele hechtingen. De stoel heeft geen inherente 
eigenschap van comfort - dat is een kwaliteit die ontstaat in de 
interactie tussen het object en onze perceptie ervan.
Deze les helpt ons inzien dat wat we gewoonlijk beschouwen 
als eigenschappen van objecten, eigenlijk eigenschappen zijn van 
onze waarneming. Dit heeft diepgaande implicaties voor hoe we de 
wereld ervaren en hoe we zouden kunnen kiezen om deze anders 
waar te nemen.
 
De Filosofische Implicaties
Op filosofisch niveau raakt deze les aan fundamentele vragen 
over de aard van de werkelijkheid en onze relatie daarmee. Het 
herinnert aan de Kantiaanse onderscheiding tussen het "ding op 
zich" (das Ding an sich) en het "verschijnsel" (Erscheinung) - het 
idee dat we nooit directe toegang hebben tot objecten zoals ze 
werkelijk zijn, maar alleen tot hoe ze aan ons verschijnen door de 
filters van onze waarneming.
De les suggereert echter meer dan alleen een erkentenis van de 
beperkingen van onze waarneming. Door te stellen dat "ik heb alle 
betekenis gegeven," benadrukt de Cursus onze rol als actieve 
schepper van betekenis in plaats van passieve ontvanger van 
informatie. Dit vertegenwoordigt een krachtige verschuiving van 
slachtofferschap naar verantwoordelijkheid.
 


De Spirituele Dimensie van Schepping
In de context van de spirituele filosofie van "Een Cursus in 
Wonderen" heeft deze les een nog diepere betekenis. De Cursus 
leert dat de Zoon van God (wat wij allen zijn in essentie) de kracht 
heeft om te scheppen. Echter, in onze verwarring zijn we begonnen 
deze scheppingskracht te gebruiken om een illusoire wereld van 
afscheiding te maken in plaats van uit te breiden in eenheid met 
God.
Deze les suggereert dat onze alledaagse betekenistoekenning 
een vorm van deze verkeerde scheppingskracht is. We gebruiken 
onze geest om een wereld van betekenissen te creëren die 
gebaseerd zijn op afscheiding, oordeel en angst in plaats van op 
eenheid en liefde. Door te erkennen dat wij de bron zijn van deze 
betekenissen, krijgen we ook de macht om ze te veranderen.
 
De Praktische Implicaties voor Transformatie
Deze les is niet slechts een intellectuele oefening in filosofische 
analyse. Het heeft directe, praktische implicaties voor persoonlijke 
transformatie. Als we werkelijk begrijpen dat wij alle betekenis 
hebben gegeven aan wat we zien, dan kunnen we ook kiezen om 
andere betekenissen te geven - of om geen betekenis te geven en 
ruimte te maken voor een directere waarneming.
Dit opent de deur naar wat de Cursus later zal introduceren als 
"ware waarneming" - een manier van zien die niet vertroebeld 
wordt door onze projecties, maar die gebaseerd is op de erkenning 
van de onderliggende eenheid en heiligheid van alles.
De Verbinding met de Volgende Lessen
Les 2 bereidt de student voor op de volgende stappen in het 
transformatieproces. Nadat we hebben erkend dat we zelf alle 
betekenis hebben gegeven, worden we voorbereid om te 


onderzoeken waarom we bepaalde betekenissen hebben gekozen 
boven andere, en uiteindelijk om te leren hoe we kunnen kiezen 
voor betekenissen die gebaseerd zijn op liefde in plaats van op 
angst.
De willekeurige manier waarop de oefening wordt uitgevoerd - 
zonder voorkeur voor grootte, helderheid, kleur of belang - is 
bedoeld om ons ego-systeem van hiërarchie en voorkeur te 
ondermijnen. Het ego wil altijd categoriseren, prioriteren en 
onderscheid maken. Door bewust willekeurig te zijn in onze 
toepassing, beginnen we dit systeem te doorbreken.
 
Geleide Meditatie: "De Kunstenaar van Betekenis"
[Begin met een rustige, ondersteunende stem]
Ga comfortabel zitten in een ruimte waar je je voor de komende 
minuten rustig en veilig voelt. Sluit je ogen en laat je aandacht 
naar binnen gaan.
Adem diep in door je neus... en langzaam uit door je mond... 
nog een keer... in... en uit...
Voel hoe je lichaam zich met elke ademhaling meer ontspant. Je 
schouders zakken, je kaak wordt zachter, je handen rusten 
ontspannen.
[Pauze]
Stel je nu voor dat je in een groot kunstmuseum staat, in een 
zaal gevuld met lege, witte doeken. Deze doeken hangen overal 
om je heen - aan de muren, hangend van het plafond, staand op 
ezels.
Je houdt in je handen een palet vol met kleuren en een penseel. 
Je realiseert je dat jij de kunstenaar bent, en dat alle lege doeken 
wachten op jouw creatieve expressie.


[Pauze]
Nu stel je je voor dat elk leeg doek een object uit je dagelijkse 
leven vertegenwoordigt. Die stoel waar je op zit, de muur die je 
omringt, het raam waardoor je kijkt, de voorwerpen in je huis.
Met elke penseelstreek geef je betekenis aan deze objecten. Met 
rode verf schilder je "belangrijk" op een doek. Met blauwe verf 
schrijf je "kalmerend" op een ander. Met donkere kleuren creëer je 
"bedreiging" of "zorgen."
[Pauze]
Terwijl je door het museum loopt, besef je dat elk doek dat je 
ooit hebt beschilderd, elke betekenis die je ooit hebt gegeven, door 
jouw eigen hand is gecreëerd. Niets van wat je ziet had van nature 
deze kleuren, deze betekenissen.
Loop naar een van de doeken die je hebt beschilderd. Misschien 
is het een doek dat "eenzaamheid" toont, of "angst," of 
"teleurstelling." Kijk ernaar en besef: "Ik heb dit geschilderd. Deze 
betekenis komt van mij."
[Pauze]
Nu, heel zachtjes, neem je een schone doek en een nat penseel. 
Je begint voorzichtig de oude verf weg te vegen. Je hoeft het niet 
te vervangen door nieuwe verf. Je laat het doek gewoon schoon en 
wit worden.
Voel de vrijheid die komt van het besef dat je, omdat jij de 
kunstenaar bent van al deze betekenissen, ook de macht hebt om 
ze te veranderen of weg te nemen.
[Pauze]
Kijk nu rond in het museum en zie alle doeken - sommige nog 
vol met je oude schilderingen, andere die je hebt schoongemaakt, 
en veel die nog wachten op wat je wilt creëren.


[image: fill-image-2.png][image: border-image-2.png]Voel de kracht en verantwoordelijkheid van het besef: "Ik ben 
de kunstenaar van betekenis in mijn wereld."
[Pauze]
Breng nu je aandacht terug naar je ademhaling. In... en uit... 
in... en uit...
Neem dit besef met je mee terug naar het dagelijks leven. Als je 
klaar bent, open langzaam je ogen, wetende dat je de kracht hebt 
om te kiezen welke betekenis je geeft aan alles wat je ziet.
 
Gebed: "Voor de Herkenning van Mijn 
Scheppingskracht”
Liefdevolle Bron van alle waarheid,
Vandaag begin ik te zien wat ik lang heb genegeerd: dat ik de 
kunstenaar ben van mijn waargenomen wereld, de schepper van alle 
betekenissen die ik zie.
Help mij om deze verantwoordelijkheid niet als een last te dragen, 
maar als een geschenk te ontvangen. Want als ik de gever ben van 
alle betekenis, dan heb ik ook de macht om te kiezen.
Vergeef mij de betekenissen die ik heb gegeven vanuit angst, 
oordeel en afscheiding. Leer mij geleidelijk betekenissen te geven die 
gebaseerd zijn op liefde, eenheid en vrede.
En wanneer ik twijfel aan mijn vermogen om anders te zien dan ik 
gewend ben, herinner mij eraan dat U mij hebt geschapen naar Uw 
evenbeeld - als een schepper van liefde.
Moge ik de wereld gaan zien niet door de ogen van mijn angst, 
maar door de zachte blik van Uw liefde.
Amen.


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 2
 
Oefening 1: De Klassieke Les 2 Praktijk
•Ga zitten in een ruimte waar je ongestoord kunt zijn voor 
10-15 minuten.
•Begin met objecten dicht bij je en laat je blik willekeurig 
ronddwalen.
•Voor elk object dat je blik vangt, zeg: "Ik heb deze [naam 
object] alle betekenis gegeven die het voor mij heeft."
•Probeer objecten willekeurig te kiezen - groot en klein, 
belangrijk en onbelangrijk door elkaar.
•Draai je hoofd en lichaam om ook achter je te kijken.
•Let op welke objecten emotionele reacties oproepen 
wanneer je erkent dat jij alle betekenis hebt gegeven.
 
Oefening 2: Betekenis Ontleden
•Kies één object dat sterke gevoelens bij je oproept 
(positief of negatief).
•Schrijf alle betekenissen op die je aan dit object geeft 
(bijv. "mooi," "waardevol," "irritant").
•Bij elke betekenis, vraag jezelf: "Heb ik deze eigenschap 
aan dit object gegeven?"
•Probeer het object te zien alsof je het voor het eerst ziet, 
zonder deze toegekende betekenissen.
•Reflecteer: Hoe verandert je ervaring van het object 
wanneer je erkent dat alle betekenis van jou komt?


Oefening 3: Dagelijkse Betekenis-Check
•Stel je telefoon in om 5 keer per dag een herinnering te 
geven.
•Wanneer de herinnering afgaat, pauzeer en kijk naar 3 
objecten in je omgeving.
•Zeg bij elk object: "Ik heb dit alle betekenis gegeven die 
het voor mij heeft."
•Merk op hoe deze korte onderbrekingen je bewustzijn van 
betekenistoekenning verhogen.
 
Oefening 4: Emotionele Betekenissen Herkennen
•Denk aan een plek die sterke emoties bij je oproept (je 
kinderkamer, een ex-partner's huis, een bepaald restaurant).
•Lijst alle emotionele betekenissen op die je aan deze plek 
geeft.
•Voor elke betekenis, herhaal: "Ik heb deze betekenis aan 
deze plek gegeven."
•Probeer je voor te stellen hoe iemand anders deze plek 
zou kunnen ervaren zonder jouw persoonlijke geschiedenis.
•Vraag jezelf: "Wat zou ik voelen als ik zou kiezen om 
andere betekenissen te geven aan deze plek?”
 
Oefening 5: Contrast-oefening
•Kies twee objecten die je heel verschillend ervaart (bijv. 
iets wat je mooi vindt en iets wat je lelijk vindt).
•Schrijf voor elk object alle betekenissen op die je eraan 
geeft.


•Erkén bij beide: "Ik heb alle betekenis gegeven die dit 
object voor mij heeft."
•Probeer beide objecten gedurende 2 minuten te bekijken 
alsof ze precies gelijk zijn - geen beter of slechter, alleen 
verschillend in vorm.
•Reflecteer: Wat gebeurt er met je emotionele reacties 
wanneer je erkent dat alle waardering van jezelf komt?
 
Oefening 6: Avond-Reflectie
•Neem voor het slapengaan 10 minuten om te reflecteren 
op je dag.
•Denk aan 3 momenten waarop je sterke emotionele 
reacties had op iets wat je zag.
•Voor elk moment, vraag jezelf: "Welke betekenis gaf ik 
aan wat ik zag die deze emotie veroorzaakte?"
•Schrijf deze inzichten op in een dagboek.
•Sluit af met: "Morgen kies ik bewuster welke betekenissen 
ik geef aan wat ik zie."
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om je te helpen de diepe 
waarheid van les 2 te integreren: dat jij de actieve schepper bent 
van alle betekenis in je waargenomen wereld. Door deze erkenning 
kun je beginnen bewuster te kiezen welke betekenissen je geeft, en 
uiteindelijk ruimte maken voor een meer liefdevolle en vreedzame 
waarneming van de wereld om je heen.
 

[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


 
Les 3
“Ik begrijp niets wat ik zie”
 
 
 
"De Nederigheid van Niet-Weten"
 
 
Ik dacht dat ik deze stoel kende
Zijn geschiedenis, zijn doel, zijn waarde
Ik dacht dat ik die boom begreep
Zijn seizoenen, zijn groeikracht, zijn wijsheid
 
Maar wat weet ik werkelijk
Van de diepere natuur van deze dingen?
Wat versta ik van hun wezen
Voorbij mijn verhalen en namen?
 
Deze computer voor mij
Meer dan circuits en schermen
Deze koffiekop in mijn hand
Meer dan keramiek en vorm


 
Alles wat ik zie draagt mysteries
Die mijn denken niet kan bevatten
Elke gewone, dagelijkse verschijning
Verbergt een diepte die ik niet doorgrond
 
In deze eerlijke erkenning
Van mijn beperkte begrip
Opent zich een ruimte
Voor wonder en voor waarheid
 
Want misschien is niet-weten
De eerste stap naar echt zien
En misschien is nederigheid
De deur naar echte wijsheid
 
 
Uitgebreid Commentaar op Les 3
Les 3 van "Een Cursus in Wonderen" markeert een cruciale 
wending in de eerste week van het Werkboek. Na de ontkenning 
van betekenis (les 1) en de erkenning van onze rol als 
betekenisgever (les 2), confronteert les 3 ons met een nog dieper 
inzicht: onze fundamentele onwetendheid over de ware aard van 
alles wat we waarnemen.
De Epistemologische Revolutie
Deze les vertegenwoordigt een epistemologische revolutie - een 
radicale herziening van wat we denken te weten over kennis zelf. 
In onze dagelijkse ervaring zijn we zo gewend aan het gevoel van 


"weten" dat we zelden stilstaan bij de diepte van ons onbegrip. We 
zien een stoel en "weten" dat het een stoel is, we zien een boom en 
"begrijpen" wat een boom is. Maar les 3 daagt ons uit om veel 
dieper te kijken.
Wat betekent het om iets werkelijk te "begrijpen"? Als we een 
stoel zien, begrijpen we dan echt wat het is? We kennen misschien 
zijn functie, zijn materiaal, zijn geschiedenis, maar begrijpen we 
zijn werkelijke wezen? We kunnen een boom classificeren, zijn 
biologische processen beschrijven, zijn ecologische rol uitleggen, 
maar vatten we echt zijn essentie?
Deze les herinnert aan de Socratische wijsheid van "ik weet dat 
ik niets weet" - de erkenning dat ware wijsheid begint met de 
nederige erkenning van onze onwetendheid. Het is ook verwant 
aan het Zen-concept van "beginnersgeest" (shoshin), waarbij we 
alles benaderen alsof we het voor het eerst zien.
Het Ontmantelen van Conceptuele Kaders
Psychologisch gezien helpt deze les ons om onze 
afhankelijkheid van conceptuele kaders te erkennen en te 
doorbreken. Onze geest is voortdurend bezig met categoriseren, 
labelen en plaatsen van alles wat we waarnemen in bekende 
hokjes. Dit proces gebeurt zo automatisch dat we vergeten dat het 
een proces van interpretatie is, niet van directe waarneming.
Wanneer we een object zien, activeren we onmiddellijk een heel 
netwerk van associaties, herinneringen, concepten en 
verwachtingen. We "zien" niet alleen het object, maar ook al onze 
ideeën erover. Les 3 nodigt ons uit om te erkennen dat dit gelaagde 
proces van interpretatie ons eigenlijk verhindert om het object zelf 
direct waar te nemen.
De les benadrukt ook dat dit geldt voor alles wat we zien, 
zonder onderscheid. Objecten die emotioneel geladen zijn voor ons 
zijn niet meer of minder begrijpelijk dan neutrale objecten. Deze 


gelijkstelling helpt ons om voorbij onze gewone hiërarchieën van 
belang te gaan en te erkennen dat ons onbegrip universeel is.
De Spirituele Dimensie van Onwetendheid
In de spirituele context van "Een Cursus in Wonderen" heeft 
deze les een nog diepere betekenis. De Cursus leert dat wat we 
waarnemen met onze fysieke ogen niet de werkelijke wereld is, 
maar een projectie van ons eigen onbewuste schuldgevoel en 
angst. Vanuit dit perspectief is ons "onbegrip" van wat we zien niet 
alleen een epistemologische beperking, maar ook een aanwijzing 
dat we naar een fundamenteel verkeerde wereld kijken.
De les bereidt ons voor op de mogelijkheid dat er een andere 
manier van "zien" bestaat - wat de Cursus later zal introduceren als 
"ware waarneming" of "de visie van Christus." Deze vorm van 
waarneming is niet gebaseerd op conceptueel begrip, maar op 
directe spirituele herkenning van de onderliggende eenheid en 
heiligheid van alles.
De Therapeutische Waarde van Onwetendheid
Paradoxaal genoeg heeft de erkenning van onwetendheid een 
diep therapeutische waarde. Veel van ons lijden komt voort uit 
onze rigide vasthouding aan hoe we denken dat dingen "zijn" of 
"zouden moeten zijn." Door te erkennen dat we eigenlijk niet 
begrijpen wat we zien, creëren we ruimte voor flexibiliteit, wonder 
en nieuwe mogelijkheden.
Deze les kan bijzonder bevrijdend zijn voor mensen die 
vastzitten in vaste denkpatronen over zichzelf, anderen of hun 
omstandigheden. Als we niet werkelijk begrijpen wat we zien, dan 
zijn onze oordeelsvonnissen ook niet zo definitief als we dachten. 
Er wordt ruimte voor transformatie, vergiffenis en nieuwe 
perspectieven.
 


De Voorbereiding op Ware Waarneming
Les 3 is cruciaal in de voorbereiding op wat komen gaat in het 
Werkboek. Door onze intellectuele zekerheid te ondermijnen, 
maakt het ruimte voor een andere vorm van "weten" - intuïtieve, 
directe, spirituele waarneming. Het is alsof de les onze mentale 
schijf aan het opschonen is, alle oude bestanden wist, om ruimte te 
maken voor een nieuw besturingssysteem.
De instructie om objecten "precies zo te zien zoals ze zich nu 
aan jou voordoen" wijst naar een vorm van directe, ongemedieerde 
waarneming. Dit is niet het soort "begrijpen" dat gebaseerd is op 
conceptueel denken, maar een directe ontmoeting met wat 
werkelijk aanwezig is.
 
 
 
Geleide Meditatie: "In de Ruimte van Niet-Weten"
[Begin met een kalme, ondersteunende stem]
Zoek een comfortabele positie waar je enkele minuten 
ongestoord kunt zijn. Sluit je ogen en laat je aandacht naar binnen 
gaan.
Neem enkele diepe ademhalingen... in door je neus... en 
langzaam uit door je mond... Voel hoe je lichaam met elke 
uitademing meer ontspant.
[Pauze]
Breng nu je bewustzijn naar je geest zelf. Merk op hoe je geest 
voortdurend bezig is met weten, begrijpen, categoriseren. Het is als 
een bibliothecaris die elk nieuw stukje informatie onmiddellijk wil 
archiveren in de juiste categorie.
[Pauze]


Voor deze meditatie gaan we deze bibliothecaris even op 
vakantie sturen. Je gaat je ogen openen en kijken naar de ruimte 
om je heen, maar vanuit een heel andere plaats dan gewoonlijk.
Open je ogen en kijk rond. Maar in plaats van te proberen te 
"weten" wat je ziet, laat je blik rusten op objecten met de houding 
van een nieuwsgierig kind dat alles voor het eerst ziet.
[Pauze]
Kies een object in je omgeving. Kijk ernaar alsof je geen idee 
hebt wat het is. Laat alle labels, namen en functies los. Zie alleen 
vorm, kleur, textuur, licht en schaduw.
Zeg zachtjes tegen jezelf: "Ik begrijp niet wat dit is. En dat is 
oké."
[Pauze]
Voel de vrijheid in deze erkenning. Er is geen druk om te weten, 
te begrijpen, te categoriseren. Je kunt gewoon kijken en aanwezig 
zijn met wat er is, zonder het te moeten vatten.
[Pauze]
Kijk nu naar een ander object. Opnieuw, laat alle voorkennis 
los. Zie het alsof het een mystery is - iets wonderbaarlijks en 
onbegrijpelijks dat zich aan je voordoet.
"Ik begrijp niet wat dit is, en ik hoef het ook niet te begrijpen."
[Pauze]
Merk op hoe het voelt om in deze ruimte van niet-weten te zijn. 
Is er angst? Oplichting? Nieuwsgierigheid? Vrede? Laat alle 
gevoelens er zijn zonder ze te oordelen.
[Pauze]
Kijk nu naar je eigen hand. Deze hand die je duizenden keren 
hebt gezien, die je denkt te kennen. Kijk ernaar alsof je hem voor 


het eerst ziet. Zie de lijnen, de huidstructuur, de manier waarop 
het licht erop valt.
"Ik begrijp niet wat dit is. Ik begrijp niet wat ik werkelijk ben."
[Pauze]
Voel de nederigheid en het wonder in deze erkenning. In het 
opgeven van jouw aanspraak op begrip, open je je voor iets veel 
diepers dan conceptueel weten.
[Pauze]
Sluit nu je ogen weer en rust in deze ruimte van niet-weten. 
Het is een ruimte vol met mogelijkheden, een open ruimte waar 
nieuwe inzichten kunnen ontstaan.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem je het besef mee dat 
ware wijsheid misschien niet ligt in het verzamelen van meer 
kennis, maar in het openen voor de mysterie van wat werkelijk is.
Adem diep in... en uit... en open langzaam je ogen, fris en 
aanwezig in het wonder van niet-weten.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 3
 
Oefening 1: De Klassieke Les 3 Praktijk
•Ga zitten in een ruimte en laat je blik willekeurig 
ronddwalen.
•Voor elk object dat je aandacht trekt, zeg: "Ik begrijp deze 
[naam object] niet."
•Behandel alle objecten gelijk - maak geen onderscheid 
tussen belangrijke en onbelangrijke dingen.
•Pas dit toe op alles: meubels, decoraties, je eigen 
lichaamsdelen, licht, schaduwen.
•Als emotionele reacties opkomen bij bepaalde objecten, 
probeer deze opzij te zetten en behandel die objecten 
hetzelfde als alle andere.
•Oefen 10-15 minuten en merk op wat er gebeurt met je 
gewone gevoel van “weten."
 
Oefening 2: Het Vreemde Object Spel
•Kies een heel gewoon object dat je dagelijks gebruikt 
(lepel, sleutel, pen).
•Ga ergens rustig zitten en bekijk dit object alsof je het nog 
nooit hebt gezien.
•Probeer alle kennis over functie, naam, en gebruik los te 
laten.
•Kijk alleen naar vorm, kleur, textuur, gewicht.
•Zeg tegen jezelf: "Ik heb geen idee wat dit is of waarvoor 
het dient."


•Blijf 5-10 minuten bij dit object en merk op wat er 
gebeurt met je perceptie.
 
Oefening 3: De Mysterie-Walk
•Ga voor een wandeling van 15-20 minuten in een 
bekende omgeving.
•Terwijl je loopt, kijk naar alles alsof je het voor het eerst 
ziet.
•Voor alles wat je ziet - bomen, gebouwen, auto's, mensen 
- denk: "Ik begrijp niet wat dit werkelijk is."
•Probeer voorbij de labels en categorieën te kijken naar de 
pure verschijning van de dingen.
•Let op hoe deze houding je ervaring van de wandeling 
verandert.
 
Oefening 4: Emotioneel Geladen Objecten
•Kies een object dat sterke emoties bij je oproept (foto van 
een dierbare, geschenk van een ex-partner, erfstuk).
•Zit ermee en erken eerst alle emoties en herinneringen 
die het oproept.
•Zeg dan: "Ondanks al deze gevoelens, begrijp ik niet wat 
dit object werkelijk is."
•Probeer het object te zien voorbij al je emotionele 
associaties.
•Merk op hoe deze nieuwe benadering je relatie tot het 
object kan veranderen.
 


 
 
Oefening 5: De Spiegel-Oefening
•Ga voor een spiegel staan en kijk naar je eigen gezicht.
•Probeer alle kennis over jezelf los te laten - je 
geschiedenis, persoonlijheid, problemen.
•Kijk naar je spiegelbeeld alsof je een onbekend wezen 
ziet.
•Zeg: "Ik begrijp niet wie of wat dit is dat naar mij 
terugkijkt."
•Blijf 5 minuten kijken en merk op wat er gebeurt met je 
gewone zelfbeeld.
 
 
Oefening 6: Dagelijkse Onderbreking
•Stel 4 alarmen in op verschillende momenten van de dag.
•Wanneer het alarm afgaat, pauzeer onmiddellijk wat je 
aan het doen bent.
•Kijk naar 3 objecten in je omgeving en zeg bij elk: "Ik 
begrijp niet wat dit is."
•Neem een moment om echt te voelen wat deze woorden 
betekenen.
•Ga dan door met je activiteit, maar draag het besef van 
niet-weten met je mee.
 
 


 
Oefening 7: Het Vragenspel
•Kies een object en begin een reeks van "Maar wat is..." 
vragen:
•"Dit is een boom, maar wat is een boom 
werkelijk?"
•"Het heeft bladeren, maar wat zijn bladeren 
werkelijk?"
•"Het groeit, maar wat is groeien werkelijk?"
•"Het leeft, maar wat is leven werkelijk?"
•Ga door tot je bij fundamentele mysteries komt die je niet 
kunt beantwoorden.
•Rust in de erkenning: "Ik begrijp dit helemaal niet, en dat 
is perfect oké.”
 
Oefening 8: Avond-Reflectie
•Voor het slapengaan, denk terug aan je dag.
•Herinner je momenten waarop je zeker dacht te weten 
wat iets was of betekende.
•Voor elk moment, zeg: "Eigenlijk begreep ik niet wat ik 
daar werkelijk zag."
•Schrijf in een dagboek over hoe het voelde om je 
zekerheden los te laten.
•Sluit af met dankbaarheid voor de vrijheid die komt van 
niet hoeven te weten.


[image: fill-image-1.png][image: border-image-1.png]Deze oefeningen zijn bedoeld om je te helpen de diepe wijsheid 
van les 3 te ervaren: dat echte vrijheid en vrede kunnen komen van 
het opgeven van onze aanspraak op begrip en het openen voor het 
mysterie van wat werkelijk is. In het erkennen van onze 
onwetendheid maken we ruimte voor een diepere vorm van weten 
die voorbij conceptueel denken ligt.
 
 
Gebed: "Voor de Nederigheid van Niet-Weten”
 
Eeuwige Bron van alle wijsheid,
Ik kom tot U met lege handen en een open geest, erkennend dat ik 
niets begrijp van wat ik zie. Al mijn zekerheden, al mijn kennis, zijn 
slechts schaduwen van wat werkelijk is.
Leer mij de nederigheid van echte onwetendheid, niet de 
arrogantie van vermeend begrip. Help mij te rusten in de ruimte van 
niet-weten, waar wonder en waarheid kunnen ontstaan.
Bevrijd mij van de behoefte om alles te begrijpen, alles te 
categoriseren, alles te beheersen. Laat mij in plaats daarvan open 
staan voor het mysterie dat elk moment biedt.
Moge ik leren zien met nieuwe ogen, voorbij mijn concepten en 
verwachtingen, naar de diepere waarheid die verborgen ligt in alle 
gewone, dagelijkse verschijningen.
En in mijn onwetendheid, moge ik Uw wijsheid ontmoeten.
Amen.
 


 
 
Les 4
“Deze gedachten betekenen niets”
 
 
"De Parade van Betekenisloze Gedachten”
 
Daar trekt de parade voorbij
Door de straten van mijn geest
Gedachten in uniform
Sommige in prachtige kleuren
Andere in donkere mantels
 
Deze gedachte over mijn werk
Trots zwaait met haar banners
Deze gedachte over mijn zorgen
Marcheert met zware trommels
Deze gedachte over geluk
Gooit confetti in de lucht
 
Maar als de parade voorbij is
En de straten weer leeg
Besef ik dat het allemaal
Slechts een optocht was van schaduwen


Prachtige of sombere illusies
Die geen van alle echt waren
 
De witte gedachten verbergen
De zwarte gedachten blokkeren
Maar geen enkele toont
Wat werkelijk in mij leeft
Voorbij deze stoffige parade
Van betekenisloze voorstellingen
 
In de stilte na de drukte
Wacht iets echts op ontdekking
Iets dat niet marcheert of zweeft
Maar gewoon is
En altijd al was
 
 
Uitgebreid Commentaar op Les 4
Les 4 van "Een Cursus in Wonderen" markeert een cruciale 
wending in het Werkboek. Voor het eerst wendt de Cursus zich 
naar binnen en richt de aandacht op gedachten zelf, in plaats van 
op externe objecten. Deze les breidt de inzichten van de eerste drie 
lessen uit van de externe wereld naar de interne wereld van het 
denken.
De Parallelle Structuur van Binnen en Buiten
De geniale inzet van les 4 ligt in het trekken van een parallel 
tussen onze externe waarneming (lessen 1-3) en onze interne 
gedachtenwereld. Net zoals externe objecten geen inherente 


betekenis hebben (les 1), hebben onze gedachten ook geen 
inherente betekenis. Net zoals wij alle betekenis geven aan wat we 
zien (les 2), geven wij ook alle betekenis aan onze gedachten. En 
net zoals we niet begrijpen wat we zien (les 3), begrijpen we ook 
niet wat onze gedachten werkelijk zijn.
Deze parallelle structuur helpt ons om in te zien dat het ego-
denksysteem consistent werkt, zowel in onze waarneming van de 
externe wereld als in onze waarneming van onze eigen gedachten. 
Het onthult dat onze gewone manier van omgaan met gedachten - 
ze categoriseren als goed of slecht, betekenisvol of onbelangrijk - 
deel uitmaakt van hetzelfde illusoire systeem dat onze externe 
waarneming vertroebelt.
De Deconstructie van Gedachte-Identificatie
Psychologisch gezien confronteert les 4 ons met een van de 
meest fundamentele mechanismen van het ego: identificatie met 
gedachten. In onze gewone ervaring zijn we onze gedachten. We 
zeggen "ik denk" alsof het denken een handeling is die we bewust 
uitvoeren, maar eigenlijk ervaren we het meer als "ik word 
gedacht" - gedachten komen en gaan zonder onze bewuste 
controle.
Deze les helpt ons om een stap terug te doen en onze 
gedachten te observeren als objecten in het bewustzijn, in plaats 
van als de kern van onze identiteit. Dit is een fundamentele 
verschuiving die lijkt op wat in oosterse tradities "getuige-
bewustzijn" wordt genoemd - het vermogen om bewust te zijn van 
gedachten zonder er volledig mee geïdentificeerd te zijn.
De instructie om specifiek te zijn bij het benoemen van 
gedachten ("Deze gedachte over _____ betekent niets") helpt bij dit 
objectiverings-proces. Door gedachten te benoemen en te 
beschrijven, creëren we een kleine maar cruciale afstand tussen 
onszelf als observator en de gedachte als geobserveerd object.
 


De Valstrik van Goede en Slechte Gedachten
Een van de meest subtiele inzichten van les 4 betreft de 
gelijkstelling van "goede" en "slechte" gedachten. Ons ego-systeem 
wil graag onderscheid maken tussen gedachten die we acceptabel 
vinden en gedachten die we afwijzen. We identificeren ons met 
positieve gedachten en proberen negatieve gedachten te 
onderdrukken of te veranderen.
Maar de Cursus stelt dat dit onderscheid zelf deel uitmaakt van 
het probleem. Zowel "goede" als "slechte" gedachten zijn producten 
van het ego-denksysteem. De "goede" gedachten zijn "schaduwen" 
van wat erachter ligt - ze verbergen onze ware aard zonder deze 
volledig te blokkeren. De "slechte" gedachten "blokkeren het zicht 
en maken zien onmogelijk" - ze creëren actieve interferentie met 
onze natuurlijke perceptie.
Deze gelijkstelling is bevrijdend omdat het betekent dat we niet 
hoeven te worstelen met het verbeteren van onze gedachten of het 
wegduwen van negatieve gedachten. In plaats daarvan kunnen we 
alle gedachten zien als deel van hetzelfde betekenisloze systeem 
dat uiteindelijk vervangen zal worden door een diepere vorm van 
bewustzijn.
 
De Eerste Stappen naar Discriminatie
Les 4 introduceert wat de Cursus beschrijft als "de eerste 
stappen op weg naar het einddoel het betekenisloze van het 
betekenisvolle te scheiden." Dit is een sleutelbegrip in de filosofie 
van de Cursus. Het ego-denksysteem mengt constant het 
betekenisvolle en het betekenisloze, het echte en het onechte, het 
tijdelijke en het eeuwige.
Door te leren onze gewone gedachten te herkennen als 
betekenisloos, beginnen we ruimte te maken voor een andere vorm 
van bewustzijn - wat de Cursus later zal introduceren als de 


gedachten van de Heilige Geest, of onze ware gedachten. Deze 
discriminatie is niet gebaseerd op inhoud (positief versus negatief) 
maar op bron (ego versus Geest).
 
De Training van de Denkgeest
Deze les markeert ook het begin van wat de Cursus beschrijft 
als "de training van je denkgeest in het herkennen wat hetzelfde is 
en wat verschillend." Dit is een fundamenteel cognitief proces dat 
doorloopt door het hele Werkboek. Het ego-systeem wil alles 
categoriseren in termen van verschillen, hiërarchieën en 
tegenstellingen. De Heilige Geest helpt ons te zien wat werkelijk 
hetzelfde is (alle uitdrukkingen van liefde) en wat werkelijk 
verschillend is (liefde versus angst, werkelijkheid versus illusie).
In de context van les 4 leren we dat alle ego-gedachten, 
ongeacht hun inhoud, fundamenteel hetzelfde zijn - ze zijn 
allemaal betekenisloos. Dit begint het proces van het herkennen 
van de onderliggende eenheid voorbij de oppervlakkige 
verscheidenheid.
 
Praktische Voorzichtigheid en Graduele Training
De les toont ook de pedagogische wijsheid van de Cursus door 
specifieke waarschuwingen te geven over het niet te lang 
onderzoeken van gedachten en het beperken van de oefeningen tot 
drie of vier keer per dag. De Cursus erkent dat deze manier van 
naar gedachten kijken nieuw en mogelijk destabiliserend kan zijn.
Deze voorzichtigheid weerspiegelt een diep begrip van hoe het 
menselijke bewustzijn werkt. Te veel of te intense blootstelling aan 
deze nieuwe manier van kijken kan overweldigend zijn of leiden 
tot spirituele egotisme. In plaats daarvan bouwt de Cursus 
geleidelijk een nieuw perceptueel raamwerk op.


Geleide Meditatie: "De Observeerder van Gedachten”
 
[Begin met een kalme, stabiele stem]
Ga comfortabel zitten in een rustige ruimte waar je niet 
gestoord zult worden. Sluit je ogen en neem enkele diepe 
ademhalingen.
In... en uit... in... en uit... Voel hoe je lichaam zich ontspant en 
je geest rustiger wordt.
[Pauze]
Voor deze meditatie ga je een nieuwe rol aannemen - die van 
een vriendelijke observeerder van je eigen gedachten. Stel je voor 
dat je in een comfortabele stoel zit in een theater, en dat het 
podium voor je je eigen denkgeest is.
[Pauze]
Laat nu de voorstelling beginnen. Zonder enige inspanning, 
merk simpelweg op welke gedachten het podium van je bewustzijn 
betreden. Het kunnen zorgen zijn, plannen, herinneringen, 
fantasieën - welke gedachten dan ook.
Wanneer een gedachte verschijnt, begroet deze vriendelijk en 
zeg in stilte: "Deze gedachte over [wat de gedachte ook is] 
betekent niets. Het is net als de dingen die ik om me heen zie."
[Pauze]
Misschien komt er een gedachte over werk, relaties, of iets dat 
je vandaag moet doen. Wat de inhoud ook is, onthoud: "Deze 
gedachte betekent niets."
Het gaat er niet om de gedachte weg te duwen of te oordelen. 
Je erkent simpelweg zijn aanwezigheid en herinnert jezelf aan zijn 
betekenisloze aard.


[Pauze]
Als er een gedachte opkomt die je als "goed" zou classificeren - 
misschien iets liefs over iemand die je dierbaar is - pas hetzelfde 
principe toe: "Deze liefdevolle gedachte betekent niets. Het is een 
schaduw van wat erachter ligt."
[Pauze]
Als er een gedachte verschijnt die je als "slecht" zou 
bestempelen - misschien kritiek, angst, of irritatie - behandel deze 
hetzelfde: "Deze gedachte betekent niets. Het blokkeert mijn zicht 
op wat werkelijk is."
[Pauze]
Merk op hoe het voelt om alle gedachten gelijk te behandelen. 
Er is geen strijd, geen poging om gedachten te veranderen of te 
verbeteren. Alleen vriendelijke observatie en de herinnering aan 
hun betekenisloze aard.
[Pauze]
Stel je nu voor dat achter dit hele theater van gedachten een 
diep, rustig meer ligt. Dit meer vertegenwoordigt je ware 
bewustzijn - datgene wat observeert maar niet wordt meegesleept 
door de parade van gedachten.
[Pauze]
Voel de rust en vrede van dit diepere bewustzijn. Het is er altijd 
geweest, achter alle gedachten, stabiel en onveranderlijk. De 
gedachten komen en gaan als wolken in de lucht, maar de lucht 
zelf blijft helder en ongeraakt.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat je 
meer bent dan je gedachten. Je bent de observeerder, het 
bewustzijn waarin gedachten verschijnen en verdwijnen.


[image: fill-image-3.png][image: border-image-3.png][Pauze]
Adem diep in... en uit... en open langzaam je ogen, vanuit deze 
plaats van rustige observatie terugkerend naar de wereld.
 
 
 
Gebed: "Voor Vrijheid van Gedachte-Identificatie”
 
Liefdevolle Aanwezigheid in mij,
Vandaag begin ik te zien dat ik meer ben dan de parade van 
gedachten die door mijn geest trekt. Al deze jaren heb ik mezelf 
verward met de stemmen in mijn hoofd.
Help mij om met vriendelijkheid en zonder oordeel naar al mijn 
gedachten te kijken, de goede en de slechte, en te herkennen dat geen 
van beide mijn ware essentie weergeeft.
Leer mij de kunst van observatie zonder identificatie, van 
bewustzijn zonder vasthouding, van aanwezigheid zonder verwarring.
Moge ik rusten in de diepe stilte die achter alle gedachten ligt, en 
vanuit die plaats van vrede de wereld en mezelf nieuw leren zien.
Bevrijd mij van de betekenissen die ik aan mijn gedachten hecht, 
en open in mij de ruimte voor wat werkelijk betekenisvol is.
Dank U voor de vrijheid die komt van het loslaten van alle 
betekenisloze gedachten.
Amen.
 


 
Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 4
 
Oefening 1: De Klassieke Les 4 Praktijk
•Zit rustig en sluit je ogen.
•Observeer ongeveer een minuut lang welke gedachten er 
opkomen, zonder ze te beoordelen.
•Kies enkele specifieke gedachten en zeg voor elke: "Deze 
gedachte over [onderwerp] betekent niets. Het is net als de 
dingen die ik om me heen zie."
•Behandel zowel positieve als negatieve gedachten op 
dezelfde manier.
•Beperk deze oefening tot 3-4 keer per dag, niet meer.
•Let op hoe het voelt om alle gedachten als gelijkwaardig 
(betekenisloos) te behandelen.
 
Oefening 2: De Gedachten-Dagboek Oefening
•Houd gedurende een dag een klein notitieboekje bij je.
•Schrijf elke 2 uur drie gedachten op die je hebt 
opgemerkt.
•Schrijf bij elke gedachte: "Deze gedachte over 
[onderwerp] betekent niets."
•Merk op welke gedachten je moeilijk vindt om als 
betekenisloos te beschouwen.


•Aan het eind van de dag, lees je lijst door en merk de 
verscheidenheid op van je gedachten, maar ook hun 
fundamentele gelijkheid in betekenisloosheid.
 
Oefening 3: De Goed/Slecht Vergelijking
•Maak twee kolommen op een papier: "Goede gedachten" 
en "Slechte gedachten."
•Schrijf 5 gedachten in elke kolom die je typisch zou 
classificeren als positief of negatief.
•Pas op alle gedachten hetzelfde principe toe: "Deze 
gedachte betekent niets."
•Reflecteer: Welke kolom was moeilijker om als 
betekenisloos te beschouwen?
•Vraag jezelf: "Wat zou er gebeuren als ik geen van deze 
gedachten als definitief waar beschouwde?”
 
Oefening 4: De Stress-Gedachte Interventie
•Wanneer je je gestrest, angstig of overstuur voelt, pauzeer 
en identificeer de specifieke gedachte die deze gevoelens 
veroorzaakt.
•Zeg tegen jezelf: "Deze gedachte over [specifiek 
onderwerp] betekent niets."
•Probeer de gedachte te zien als slechts een object in je 
bewustzijn, niet als een waarheid over de realiteit.
•Merk op hoe deze verschuiving in perspectief je 
emotionele staat beïnvloedt.
 


Oefening 5: De Trotse Gedachte Onderzoek
•Let gedurende een dag op gedachten waar je je goed bij 
voelt - complimenten die je jezelf geeft, trots op prestaties, 
positieve zelfbeelden.
•Pas op deze "goede" gedachten hetzelfde principe toe: 
"Deze gedachte betekent niets. Het is slechts een schaduw 
van wat erachter ligt."
•Merk op hoe het voelt om ook je positieve zelfbeelden los 
te laten.
•Vraag jezelf: "Wie ben ik als ik niet ben wie ik denk dat ik 
ben?”
 
Oefening 6: De Gedachten-Wolk Visualisatie
•Zit stil en stel je voor dat je gedachten als wolken zijn die 
door de lucht van je bewustzijn drijven.
•Voor elke gedachten-wolk die voorbijkomt, herinner 
jezelf: "Deze wolk betekent niets."
•Zie jezelf als de lucht - ruim, helder, ongeraakt door de 
voorbijdrijvende wolken.
•Oefen 10 minuten en merk op hoe het voelt om niet 
geïdentificeerd te zijn met je gedachten.
 
Oefening 7: De Betekenis-Onderzoek
•Kies een gedachte die veel betekenis voor je lijkt te 
hebben (een overtuiging over jezelf, een oordeel over iemand 
anders, een angst over de toekomst).


•Vraag jezelf: "Waar komt de betekenis van deze gedachte 
vandaan?"
•Vervolg met: "Wat zou er gebeuren als deze gedachte 
geen betekenis zou hebben?"
•Experimenteer met het loslaten van de betekenis 
gedurende enkele minuten.
•Observeer wat er overblijft wanneer de betekenis wegvalt.
 
Oefening 8: Avond-Inventarisatie
•Voor het slapengaan, denk terug aan de gedachten die je 
dag hebben gedomineerd.
•Kies 5 gedachten die veel van je aandacht hebben 
gevraagd.
•Voor elke gedachte, zeg: "Deze gedachte betekende niets. 
Het was slechts een voorbijgaande verschijning in mijn 
bewustzijn."
•Dank jezelf voor de bereidheid om anders naar je 
gedachten te kijken.
•Ga slapen met het besef dat je meer bent dan welke 
gedachte dan ook.
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen een nieuwe 
relatie met je gedachten te ontwikkelen - een relatie gebaseerd op 
observatie in plaats van identificatie, en op gelijkwaardigheid in 
plaats van hiërarchie. Door alle gedachten als betekenisloos te 
zien, maak je ruimte voor een diepere vorm van bewustzijn die 
voorbij het denken ligt.

[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


 
Les 5
“Ik voel nooit onvrede om de reden die ik denk.”
 
 
"De Verborgen Bron”
 
Ik wijs naar het verkeer en zeg "daarom ben ik boos"
Ik kijk naar mijn bankrekening en voel angst opkomen
Ik denk aan die persoon en voel irritatie
Ik lees het nieuws en ervaar verdriet
 
Maar wat als al deze vingers
Wijzen naar de verkeerde richting?
Wat als al deze oorzaken
Slechts schermen zijn voor iets diepers?
 
Het verkeer rijdt er gewoon
De cijfers staan er simpelweg
Die persoon leeft hun leven
Het nieuws gebeurt daar ver weg
 
Maar hier, in deze ruimte
Tussen mijn ribben


Woelt iets dat ouder is
Dan alle externe redenen
 
Een onrust die geen naam draagt
Een angst zonder gezicht
Een pijn die geen adres heeft
Maar wel mijn vrede verstoort
 
En alle verhalen die ik vertel
Over waarom ik lijd
Zijn slechts de kostuums
Die deze naamloze gast draagt
 
Totdat ik stop met wijzen
En naar binnen keer
Naar de werkelijke bron
Van alle onvrede hier
 
 
 
Uitgebreid Commentaar op Les 5
Les 5 van "Een Cursus in Wonderen" markeert een dramatische 
verschuiving in focus van objecten en gedachten naar emoties en 
hun vermeende oorzaken. Deze les introduceert een van de meest 
revolutionaire inzichten van de Cursus: dat onze emotionele 
reacties niet werkelijk veroorzaakt worden door externe 
omstandigheden, maar door iets veel diepers en fundamentelers in 
ons bewustzijn.


De Psychologische Revolutie van Causale Herattributie
Vanuit psychologisch perspectief confronteert les 5 ons met een 
fundamentele herziening van hoe we causatie begrijpen in 
emotionele ervaringen. Onze gewone ervaring vertelt ons dat we 
boos zijn "omdat" iemand iets deed, angstig "omdat" er iets 
dreigends gebeurt, of verdrietig "omdat" we iets hebben verloren. 
Deze directe causale verbindingen lijken zo vanzelfsprekend dat 
we ze zelden in twijfel trekken.
Maar de Cursus suggereert dat deze causale attributies 
fundamenteel onjuist zijn. Niet omdat externe gebeurtenissen geen 
effect hebben, maar omdat de werkelijke bron van onze 
emotionele onrust dieper ligt dan deze oppervlakkige triggers. Dit 
sluit aan bij moderne psychologische inzichten over hoe cognities 
emoties mediëren, en bij cognitieve gedragstherapeutische 
principes die stellen dat onze interpretaties van gebeurtenissen 
onze emotionele reacties bepalen, niet de gebeurtenissen zelf.
 
De Eenheid van Alle Vormen van Onvrede
Een van de meest opvallende aspecten van les 5 is de stelling 
dat alle vormen van onvrede "hetzelfde zijn," ondanks dat we ze 
waarnemen als verschillend. Of we nu kwaad, bang, verdrietig, 
jaloers of bezorgd zijn - de Cursus stelt dat deze allemaal 
verschillende maskers zijn van één onderliggende conditie: de 
afscheiding van onze ware bron van vrede.
Deze unificatie van alle negatieve emoties is zowel radicaal als 
bevrijdend. Het is radicaal omdat het onze gewone emotionele 
categorieën ontmantelt en suggereert dat wat we ervaren als de 
complexe en gevarieerde wereld van menselijke emoties eigenlijk 
veel eenvoudiger is dan we dachten. Het is bevrijdend omdat het 
betekent dat er niet talloze verschillende problemen zijn om op te 
lossen, maar één fundamenteel misverstand om te corrigeren.


De Rol van Projectie in Emotioneel Oorzaak en Gevolg
De les wijst subtiel naar het mechanisme van projectie als de 
werkelijke bron van onze verkeerde causale attributies. Wanneer 
we onvrede voelen en deze toeschrijven aan externe 
omstandigheden, projecteren we in feite onze interne staat op de 
buitenwereld en maken vervolgens die projectie verantwoordelijk 
voor hoe we ons voelen.
Dit mechanisme is zo automatisch en overtuigend dat het bijna 
onmogelijk lijkt om te doorbreken. De hele externe wereld lijkt ons 
te bevestigen in onze overtuiging dat onze emoties 
gerechtvaardigd en extern veroorzaakt zijn. De les nodigt ons uit 
om te experimenteren met de mogelijkheid dat deze hele 
perceptuele structuur een illusie is.
 
De Praktische Implicaties voor Verantwoordelijkheid
Een van de meest praktische aspecten van deze les betreft de 
verschuiving van verantwoordelijkheid. Als we niet onvrede voelen 
om de redenen die we denken, dan zijn we ook niet afhankelijk 
van het veranderen van externe omstandigheden om vrede te 
vinden. Dit is zowel bemoedigend als uitdagend.
Het is bemoedigend omdat het betekent dat onze vrede niet ten 
genade staat van omstandigheden buiten onze controle. We hoeven 
niet te wachten tot de wereld verandert om gelukkig te zijn. Het is 
uitdagend omdat het ons uitnodigt om verantwoordelijkheid te 
nemen voor onze emotionele staat in plaats van anderen of 
omstandigheden de schuld te geven.
 
De Hiërarchie van Illusies
De les introduceert ook het belangrijke concept dat "er geen 
kleine vormen van onvrede zijn" - dat alle vormen van onrust onze 


innerlijke vrede evenzeer verstoren. Dit gaat in tegen onze gewone 
neiging om onze problemen te rangschikken volgens belangrijkheid 
en sommige als belangrijker of ernstiger te beschouwen dan 
andere.
Vanuit het perspectief van de Cursus zijn alle vormen van 
onvrede symptomen van dezelfde onderliggende fout in perceptie. 
Een kleine irritatie over het verkeer en een grote angst over de 
toekomst zijn beide even ver verwijderd van vrede - ze blokkeren 
beide ons bewustzijn van onze natuurlijke staat van rust en geluk.
 
De Voorbereiding op Diepere Inzichten
Les 5 bereidt ons voor op diepere inzichten die later in de 
Cursus zullen komen over de werkelijke bron van alle onvrede. 
Zonder nog de volledige oplossing te geven, begint de les ons te 
helpen om onze automatische veronderstelling van externe 
oorzaak en gevolg in twijfel te trekken. Dit is een noodzakelijke 
eerste stap voordat we kunnen leren over wat de Cursus ziet als de 
echte bron van alle onrust: onze onbewuste overtuiging dat we 
gescheiden zijn van God en van elkaar.
 
De Therapeutische Waarde van Onderzoek
De instructies voor de oefening benadrukken het belang van 
zelf-onderzoek zonder voorkeur of hiërarchie. Door onszelf uit te 
nodigen om alle vormen van onvrede te onderzoeken, ontwikkelen 
we een vorm van emotionele mindfulness die zowel therapeutisch 
als spiritueel waardevol is.
Dit soort onderzoek helpt ons om patronen te zien in onze 
emotionele reacties die we anders zouden missen, en om de 
diepere structuren van ons ego-denksysteem te herkennen die 
normaal verborgen blijven onder de oppervlakte van dagelijkse 
gebeurtenissen.


Geleide Meditatie: "Onder de Oppervlakte van 
Emoties”
 
[Begin met een warme, begripvolle stem]
Maak het je comfortabel in een stille ruimte waar je niet 
gestoord zult worden. Sluit je ogen en neem enkele diepe, 
rustgevende ademhalingen.
In... en uit... In... en uit... Voel hoe je lichaam met elke 
ademhaling meer ontspant.
[Pauze]
Vandaag gaan we een zachte reis maken naar de bron van onze 
emotionele ervaringen. Dit is geen reis om te oordelen of te 
veranderen, maar simpelweg om te onderzoeken met vriendelijke 
nieuwsgierigheid.
[Pauze]
Breng nu een situatie of persoon in gedachten die recent enige 
vorm van onvrede in je heeft gewekt. Het hoeft niets dramatisch te 
zijn - misschien iets kleins zoals vertraging in het verkeer, een 
onbeantwoorde boodschap, of een onverwachte rekening.
[Pauze]
Voel opnieuw de emotie die deze situatie opriep. Misschien was 
het irritatie, bezorgdheid, frustratie, of teleurstelling. Laat deze 
emotie er zijn zonder haar weg te duwen.
[Pauze]
Nu, terwijl je deze emotie voelt, hoor je jezelf gewoonlijk 
zeggen: "Ik voel me [boos/bang/verdrietig] omdat [die situatie/
persoon] [dat deed/gebeurde]."


Maar voor deze meditatie ga je experimenteren met een andere 
mogelijkheid.
[Pauze]
Zeg zachtjes tegen jezelf: "Ik voel deze onvrede niet om de 
reden die ik denk."
Merk op wat er gebeurt wanneer je deze woorden overweegt. 
Er kan weerstand zijn, twijfel, of verwarring. Dat is allemaal 
natuurlijk en oké.
[Pauze]
Stel je nu voor dat de externe situatie - de persoon, de 
gebeurtenis, de omstandigheid - slechts een trigger was, een 
schakelaar die iets heeft geactiveerd dat al in je aanwezig was. 
Zoals een lucifer die een kaars aansteekt - de lucifer veroorzaakt de 
vlam niet, maar activeert wat er al was.
[Pauze]
Ga dieper naar binnen en vraag jezelf: "Wat was er in mij 
aanwezig vóór deze situatie gebeurde? Welke onderliggende 
onrust, welke diepere angst, welke oude pijn werd hier 
aangeraakt?"
[Pauze]
Misschien vind je een angst om niet geaccepteerd te worden, 
een zorgen over controle verliezen, een oude pijn van afwijzing, of 
een diepere angst voor liefdeloosheid. Welke diepere thema's ook 
opkomen, ontvang ze met mededogen.
[Pauze]
Zie nu de externe situatie als een boodschapper die je attent 
wilde maken op iets dat genezing nodig heeft in jezelf. De 
boodschapper is niet de oorzaak van de pijn, maar wijst naar waar 
de pijn zich bevindt.


[Pauze]
Adem in deze ruimte van zelf-onderzoek. Er is hier geen schuld, 
geen oordeel. Alleen de mogelijkheid om dieper te begrijpen wat er 
werkelijk gebeurt wanneer we lijden.
[Pauze]
Breng nu je aandacht naar de plaats in jezelf die observeert - 
het bewustzijn dat zowel de emotie als de externe situatie kan 
waarnemen. Deze observeerder wordt niet aangetast door wat er 
wordt geobserveerd.
[Pauze]
Vanuit deze plaats van rustige observatie, zeg nog een keer: "Ik 
voel deze onvrede niet om de reden die ik dacht. Er is iets diepers 
dat mijn aandacht vraagt."
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat je 
emotionele vrijheid misschien niet ligt in het veranderen van de 
wereld om je heen, maar in het begrijpen en genezen van wat er 
binnen in je is.
[Pauze]
Adem diep in... en uit... en open langzaam je ogen, vanuit een 
plaats van dieper zelf-begrip terugkerend naar de wereld.
 
 
 
 
 
 


 
Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 5
 
Oefening 1: De Klassieke Les 5 Praktijk
•Onderzoek je geest gedurende ongeveer een minuut naar 
huidige vormen van onvrede.
•Identificeer specifieke personen, situaties of 
omstandigheden waarvan je gelooft dat ze je onvrede 
veroorzaken.
•Voor elke situatie, gebruik de exacte formule: "Ik voel me 
niet [emotie] op [persoon/situatie] om de reden die ik denk."
•Behandel alle vormen van onvrede als gelijk, ongeacht 
hoe klein of groot ze lijken.
•Herhaal dit 3-4 keer per dag, niet meer.
 
 
Oefening 2: De Emotionele Inventarisatie
•Maak aan het eind van de dag een lijst van alle 
momenten waarop je onvrede voelde.
•Noteer: de trigger, de emotie, en wat je dacht dat de 
oorzaak was.
•Voor elk item, schrijf: "Ik voelde deze [emotie] niet om de 
reden die ik dacht."
•Vraag jezelf: "Welke diepere angst of zorg zou hier 
werkelijk aan het werk kunnen zijn?"
•Zoek naar patronen in je emotionele triggers.


 
Oefening 3: De Kleine Irritaties Focus
•Let gedurende een dag specifiek op kleine irritaties: 
wachtrijen, technische problemen, vertraging.
•Wanneer je zo'n kleine irritatie voelt, pauzeer en zeg: "Ik 
voel me niet geïrriteerd om de reden die ik denk."
•Vraag jezelf: "Wat maakt mij zo gevoelig voor deze kleine 
verstoringen?"
•Experimenteer met het behandelen van kleine irritaties 
met dezelfde aandacht als grote problemen.
 
 
Oefening 4: De Relatie-Emoties Onderzoek
•Denk aan een persoon in je leven die regelmatig sterke 
emoties in je oproept.
•Lijst alle emoties op die deze persoon "veroorzaakt": 
boosheid, frustratie, teleurstelling, etc.
•Voor elke emotie, pas het principe toe: "Ik voel me niet 
[emotie] op [naam] om de reden die ik denk."
•Vraag jezelf: "Wat zou deze persoon in mij triggeren dat 
al aanwezig was voordat ik hen ontmoette?”
 
 
Oefening 5: De Angst-Deconstructie
•Identificeer een specifieke angst die je momenteel ervaart 
(financieel, relationeel, gezondheid, werk).


•Beschrijf in detail waarom je denkt dat je bang bent (de 
externe "oorzaken").
•Zeg dan: "Ik voel me niet bang om de redenen die ik 
denk."
•Ga dieper: "Wat is de onderliggende angst achter deze 
specifieke angst?"
•Vervolg tot je bij fundamentele angsten komt zoals angst 
voor afwijzing, dood, of verlating.
 
 
Oefening 6: De Nieuws en Media Reactie
•Let op je emotionele reacties op nieuws, sociale media, of 
andere informatie.
•Wanneer je je boos, verdrietig, of angstig voelt over wat je 
leest of ziet, pauzeer.
•Zeg: "Ik voel deze onvrede niet om de reden die ik denk."
•Vraag jezelf: "Wat in mij reageert zo sterk op deze 
informatie? Welke persoonlijke angst wordt hier geraakt?”
 
 
Oefening 7: De Vergelijkende Emotie Oefening
•Kies twee zeer verschillende emotionele situaties: een 
grote zorgen en een kleine irritatie.
•Pas op beide hetzelfde principe toe: "Ik voel deze onvrede 
niet om de reden die ik denk."


•Onderzoek: Op welke manier zijn deze twee ervaringen 
eigenlijk hetzelfde?
•Merk op hoe beide je vrede verstoren, ongeacht hun 
schijnbare belangrilheid.
 
 
Oefening 8: De Lichamelijke Sensatie Check
•Wanneer je emotionele onvrede voelt, focus op waar je dit 
fysiek in je lichaam ervaart.
•Merk de spanning, samentrekking, of ongemak op in 
specifieke lichaamsgedeelten.
•Zeg tegen je lichaam: "Deze spanning komt niet van de 
oorzaak die ik denk."
•Vraag: "Wat probeert mijn lichaam mij te vertellen over 
mijn diepere emotionele staat?”
 
 
Oefening 9: De Voorspellende Angst
•Let op momenten waarop je je zorgen maakt over dingen 
die nog niet zijn gebeurd.
•Identificeer de specifieke toekomstscenario's die angst 
oproepen.
•Voor elke angst, zeg: "Ik voel me niet angstig om de reden 
die ik denk."
•Vraag: "Welke diepere onzekerheid over mijzelf of het 
leven wordt hier weerspiegeld?”


 
Oefening 10: De Dankbaarheids-Contrast
•Aan het eind van elke dag, maak twee lijsten: momenten 
van onvrede en momenten van vrede/vreugde.
•Voor de momenten van onvrede, pas het principe toe: "Ik 
voelde deze onvrede niet om de reden die ik dacht."
•Voor de momenten van vrede, vraag: "Wat maakte echte 
vrede mogelijk in dit moment?"
•Vergelijk: Wat is het verschil tussen momenten waarin je 
vrede vindt in externe omstandigheden versus momenten 
van diepere, onafhankelijke vrede?
 
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen de diepere 
waarheid van les 5 te onderzoeken: dat de werkelijke bron van al 
onze emotionele onrust niet ligt in de externe wereld, maar in onze 
eigen perceptie en de onopgeloste angsten die daaraan ten 
grondslag liggen. Door deze erkenning kunnen we beginnen te 
werken aan de werkelijke oorzaken van onze onvrede in plaats van 
eindeloos te proberen de externe wereld aan te passen.


[image: fill-image-4.png][image: border-image-4.png]Kort Gebed: "Voor het Zien van de Ware Oorzaak”
 
 
Liefdevolle Genezer van alle pijn,
Zo lang heb ik naar buiten gewezen wanneer de onrust in mij 
opkwam. Ik heb anderen de schuld gegeven, omstandigheden 
vervloekt, en situaties verantwoordelijk gehouden voor mijn gebrek 
aan vrede.
Maar vandaag begin ik te zien dat de werkelijke oorzaak van mijn 
lijden dieper ligt dan wat mijn ogen zien. Help mij de moed te vinden 
om naar binnen te kijken, naar de bron van alle onvrede.
Leer mij dat al mijn vormen van onrust - groot en klein, oud en 
nieuw - eigenlijk allemaal hetzelfde zijn: een roep om genezing, een 
uitnodiging tot vrede, een vraag om Uw liefde.
Geef mij de wijsheid om te zien dat elke emotionele storm mij de 
weg wijst naar huis, naar de rust die dieper ligt dan alle externe 
omstandigheden.
Moge ik stoppen met wijzen en beginnen met helen. Moge ik 
stoppen met beschuldigen en beginnen met begrijpen.
In deze bereidheid om verantwoordelijkheid te nemen voor mijn 
innerlijke staat, vind ik de sleutel tot ware vrijheid.
Amen.
 
 

[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


 
Les 6
“Ik voel onvrede omdat ik iets zie wat er niet is.”
 
 
 
"De Illusie van het Zien”
 
Mijn ogen zijn open
Maar wat zie ik werkelijk?
Dreigingen die niet bestaan
Tekorten die er niet zijn
Aanvallen die nooit kwamen
 
Ik zie afwijzing in een neutrale blik
Gevaar in een onschuldige situatie
Verlies waar er alleen verandering is
Haat waar er alleen angst woont
 
Mijn denkgeest schildert schaduwen
Op een muur van licht
En ik reageer op de schaduwen
Alsof zij werkelijk zijn


 
Wat als mijn tranen vallen
Om spoken die ik heb opgeroepen?
Wat als mijn woede brandt
Voor vijanden van mijn eigen maaksel?
 
Wat als al mijn onvrede
Ontstaat door dit ene:
Dat ik zie wat er niet is
En blind ben voor wat er wel is?
 
In de ruimte tussen
Wat er werkelijk is
En wat ik denk te zien
Woont al mijn lijden
 
Maar ook daar, in diezelfde ruimte,
Ligt de sleutel tot bevrijding:
Te leren zien wat er is
En loslaten wat er niet is
 
Uitgebreid Commentaar op Les 6
Les 6 van "Een Cursus in Wonderen" vertegenwoordigt een van 
de meest radicale uitspraken in het gehele Werkboek. Door te 
stellen dat we onvrede voelen "omdat ik iets zie wat er niet is," 
confronteert de Cursus ons met de mogelijkheid dat onze hele 
waargenomen wereld van bedreigingen, tekorten en aanvallen 
fundamenteel illusoir is.


De Epistemologische Crisis van Waarneming
Deze les plaatst ons midden in een epistemologische crisis - een 
fundamentele crisis van kennis en waarneming. Als onze onvrede 
voortkomt uit het zien van iets dat er niet is, dan worden alle 
vertrouwde ankerpunten van onze realiteit in twijfel getrokken. 
Het suggereert dat wat we beschouwen als directe, objectieve 
waarneming in feite een complexe vorm van hallucinatie zou 
kunnen zijn.
Vanuit filosofisch perspectief herinnert dit aan de allegorie van 
de grot van Plato, waarin gevangenen schaduwen op een muur 
aanzien voor de werkelijkheid. Het resoneert ook met 
Boeddhistische leerstellingen over maya (illusie) en met moderne 
inzichten uit de neurowetenschappen over hoe ons brein actief een 
perceptuele werkelijkheid construeert in plaats van passief 
informatie te ontvangen.
De Cursus stelt dat onze perceptie niet neutraal is, maar actief 
gekleurd wordt door wat later in de tekst wordt beschreven als het 
"ego-denksysteem" - een fundamenteel vertekend 
waarnemingsfilter dat gebaseerd is op angst, afscheiding en 
conflict.
De Aard van Perceptuele Projectie
Psychologisch gezien verwijst deze les naar een van de meest 
fundamentele mechanismen van menselijke perceptie: projectie op 
een massale schaal. We projecteren niet alleen specifieke emoties 
of eigenschappen op externe objecten, maar hele categorieën van 
ervaring zoals bedreiging, tekort, en conflict.
Wanneer we bijvoorbeeld "gevaar" zien in een situatie, 
projecteren we onze angst op die situatie en ervaren het vervolgens 
alsof het gevaar inherent aan de situatie is. De les suggereert dat 
dit "gevaar" in feite een projectie is van onze interne 
angsttoestanden, en dat wat we "zien" niet correspondeert met wat 
er werkelijk aanwezig is.


Deze vorm van projectie werkt zo subtiel en overtuigend dat 
het bijna onmogelijk lijkt om erdoorheen te prikken. De hele 
consensusrealiteit lijkt onze percepties te bevestigen - anderen zien 
dezelfde "bedreigingen" en "problemen" die wij zien. Maar de 
Cursus suggereert dat dit slechts betekent dat we allemaal 
deelnemen aan hetzelfde collectieve illusie-systeem.
De Creatie van een Geprojecteerde Wereld
Een van de meest diepgaande implicaties van les 6 is dat het 
suggereert dat we actieve schepper zijn van onze waargenomen 
wereld, niet passieve ontvangers van externe informatie. Door "iets 
te zien wat er niet is," creëren we in feite een alternatieve realiteit 
waarin we vervolgens reageren alsof deze echt is.
Dit creatieproces wordt niet bewust uitgevoerd - integendeel, 
we zijn ons er meestal totaal niet van bewust dat we het doen. 
Maar de Cursus stelt dat onze onbewuste geest voortdurend bezig 
is met het projecteren van een wereld van afscheiding, conflict en 
tekort, en dat onze bewuste ervaring vervolgens reageert op deze 
projecties alsof ze externe feiten zijn.
Deze visie heeft verregaande implicaties voor persoonlijke 
verantwoordelijkheid en empowerment. Als we de schepper zijn 
van wat we zien, dan hebben we ook de macht om anders te zien. 
We zijn niet ten genade van een externe wereld die onafhankelijk 
van ons bestaat, maar kunnen leren onze perceptuele kracht op 
een andere manier te gebruiken.
De Specificiteit van Illusoire Percepties
De instructies van de les benadrukken het belang van 
specificiteit bij het toepassen van het idee. We worden gevraagd 
om specifieke vormen van onvrede en hun vermeende oorzaken te 
benoemen. Deze specificiteit is belangrijk omdat het ons helpt om 
concrete voorbeelden te zien van hoe het mechanisme van illusoire 
perceptie werkt in ons dagelijks leven.


Door te zeggen "Ik voel me kwaad op [specifieke persoon] 
omdat ik iets zie wat er niet is," worden we uitgenodigd om te 
onderzoeken wat precies we "zien" in die persoon of situatie dat 
onze kwaadheid rechtvaardigt. Vaak ontdekken we dat we 
complexe verhalen en interpretaties hebben toegevoegd aan 
neutrale feiten, en dat onze emotionele reacties reageren op deze 
interpretaties in plaats van op wat er werkelijk aanwezig is.
De Gelijkwaardigheid van Alle Illusies
Net als in les 5 benadrukt les 6 dat alle vormen van onvrede 
gelijkwaardig zijn omdat ze allemaal gebaseerd zijn op hetzelfde 
fundamentele mechanisme: het zien van iets dat er niet is. Een 
kleine irritatie en een grote angst zijn beide voorbeelden van dit 
mechanisme in werking, en daarom zijn ze spiritueel gezien even 
"vals."
Deze gelijkstelling helpt ons om voorbij de inhoud van onze 
specifieke problemen te kijken naar de onderliggende structuur 
van hoe het ego-denksysteem werkt. In plaats van te proberen elk 
probleem afzonderlijk op te lossen, kunnen we beginnen te 
herkennen dat ze allemaal symptomen zijn van één onderliggende 
perceptuele fout.
De Voorbereiding op Ware Perceptie
Les 6 bereidt ons voor op wat later in de Cursus wordt 
geïntroduceerd als "ware perceptie" of "de visie van Christus" - een 
manier van zien die niet gebaseerd is op projectie maar op directe 
herkenning van wat werkelijk aanwezig is. Deze vorm van 
perceptie ziet voorbij de illusies van afscheiding en conflict naar de 
onderliggende eenheid en liefde die de werkelijke natuur van alle 
wezens is.
Door ons te helpen herkennen dat onze gewone perceptie 
gebaseerd is op "het zien van iets dat er niet is," maakt de les 
ruimte voor de mogelijkheid van een totaal andere manier van 
kijken. Het is als het schoonmaken van een beslagen spiegel - eerst 


moeten we erkennen dat wat we zien vertekend is voordat we 
kunnen beginnen met het wegvegen van de vervuiling.
De Therapeutische Implicaties
Vanuit therapeutisch perspectief is les 6 bijzonder krachtig 
omdat het onze fundamentele assumptie over de oorzaken van 
emotioneel lijden ondermijnt. In plaats van te proberen externe 
omstandigheden te veranderen of onze emotionele reacties te 
beheersen, nodigt het ons uit om te onderzoeken of datgene 
waarop we reageren werkelijk aanwezig is op de manier waarop 
we het waarnemen.
Deze benadering kan bijzonder bevrijdend zijn voor mensen die 
vastzitten in chronische patronen van conflict, angst, of depressie. 
Door de mogelijkheid te overwegen dat hun perceptie van 
bedreiging of tekort gebaseerd is op "iets zien wat er niet is," 
kunnen ze beginnen te experimenteren met andere manieren van 
kijken naar dezelfde situaties.
 
 
 
Geleide Meditatie: "Voorbij de Illusie van Zien"
[Begin met een zachte, ondersteunende stem]
Zoek een comfortabele positie waar je voor de komende 
minuten rustig kunt zijn. Sluit je ogen en laat je aandacht naar 
binnen gaan.
Neem enkele diepe, rustgevende ademhalingen... in... en uit... 
in... en uit... Voel hoe je lichaam zich ontspant en je geest rustiger 
wordt.
[Pauze]


Vandaag gaan we onderzoeken hoe we kijken naar de wereld, 
en de mogelijkheid overwegen dat wat we "zien" misschien niet is 
wat er werkelijk is.
[Pauze]
Breng een situatie in gedachten die recent onvrede in je heeft 
veroorzaakt. Het kan iets kleins zijn - een gesprek dat verkeerd 
ging, een onverwachte rekening, een teleurstelling. Laat dit 
voorbeeld voor je geest komen.
[Pauze]
Kijk nu naar deze situatie alsof je een film bekijkt. Wat zie je 
precies? Welke interpretaties voeg je toe aan de pure feiten? Welke 
betekenissen ken je toe aan uitdrukkingen, woorden, of 
gebeurtenissen?
[Pauze]
Merk op hoe je geest automatisch verhalen creëert over 
intenties, bedoelingen, en bedreigingen. Bijvoorbeeld: "Hij 
bedoelde dit..." of "Dit betekent dat..." of "Nu zal dit gebeuren..."
[Pauze]
Nu ga je experimenteren met een andere mogelijkheid. Zeg 
zachtjes tegen jezelf: "Ik voel onvrede over deze situatie omdat ik 
iets zie wat er niet is."
[Pauze]
Wat gebeurt er wanneer je deze woorden overweegt? Er kan 
weerstand zijn, twijfel, of verwarring. Laat alle reacties er zijn 
zonder ze te beoordelen.
[Pauze]
Stel je nu voor dat alle interpretaties, alle verhalen, alle 
toegevoegde betekenissen als transparante lagen over de situatie 


liggen. Zoals cellofaan dat over een foto gelegd wordt - je kunt 
erdoorheen kijken, maar het kleurt wat je ziet.
[Pauze]
Probeer deze lagen een voor een weg te nemen. Eerst de laag 
van "wat dit betekent voor de toekomst." Dan de laag van "wat de 
intenties van de ander waren." Dan de laag van "wat dit over 
mijzelf zegt."
[Pauze]
Wat blijft er over wanneer al deze interpretatieve lagen zijn 
weggenomen? Alleen de pure feiten - woorden die gesproken 
werden, acties die plaatsvonden, gebeurtenissen die zich 
ontvouwden.
[Pauze]
Merk op hoe neutraal deze pure feiten zijn. Ze dragen geen 
inherente bedreiging, geen automatische betekenis, geen 
voorbestemde emotionele lading.
[Pauze]
Nu kijk je vanaf een andere plaats naar dezelfde situatie. Je ziet 
niet meer "iets wat er niet is" - de bedreigingen, tekorten, of 
aanvallen die je erop had geprojecteerd. Je ziet alleen wat er 
werkelijk gebeurde.
[Pauze]
Voel het verschil in je lichaam wanneer je kijkt zonder de lagen 
van interpretatie. Is er meer ruimte? Meer rust? Minder spanning?
[Pauze]
Breng nu je aandacht naar het bewustzijn dat deze hele 
oefening mogelijk maakte - het bewustzijn dat kan observeren hoe 
je kijkt, dat kan onderscheiden tussen interpretatie en 
werkelijkheid.


[Pauze]
Dit bewustzijn wordt niet aangetast door wat het observeert. 
Het blijft rustig aanwezig, of je nu kijkt met lagen van interpretatie 
of zonder.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat je 
altijd de keuze hebt hoe je kijkt. Je kunt kiezen om te zien door de 
filters van het verleden, of je kunt kiezen om te zien met frisse 
ogen.
[Pauze]
Adem diep in... en uit... en open langzaam je ogen, vanuit deze 
nieuwe manier van kijken terugkerend naar de wereld.
 
 
 
Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 6
 
Oefening 1: De Klassieke Les 6 Praktijk
•Onderzoek je geest gedurende ongeveer een minuut naar 
huidige vormen van onvrede.
•Identificeer specifieke situaties die je vrede verstoren.
•Voor elke situatie, gebruik de exacte formule: "Ik voel me 
[emotie] over [situatie] omdat ik iets zie wat er niet is."
•Behandel alle vormen van onvrede als gelijk in hun 
fundamentele basis van illusoire perceptie.
•Herhaal dit 3-4 keer per dag.


Oefening 2: De Verhaal-Deconstructie
•Kies een situatie die je boos of bezorgd maakt.
•Schrijf het volledige verhaal op dat je jezelf vertelt over 
deze situatie.
•Onderlijn alle interpretaties, aannames, en toegevoegde 
betekenissen.
•Cirkel alleen de feitelijke, observeerbare gebeurtenissen.
•Zeg dan: "Ik voel onvrede omdat ik iets zie wat er niet is" 
en merk op wat er gebeurt wanneer je alleen naar de feiten 
kijkt.
 
 
Oefening 3: De Intentie-Projectie Onderzoek
•Let op momenten waarop je automatisch intenties 
toeschrijft aan andermans gedrag.
•Wanneer je denkt "Hij deed dat om...", "Zij bedoelde..." of 
"Ze proberen...", pauzeer.
•Vraag jezelf: "Kan ik werkelijk zien wat er in hun 
gedachten omgaat?"
•Zeg: "Ik voel onvrede omdat ik iets zie (intenties, 
bedoelingen) wat er niet is."
•Experimenteer met het kijken naar gedrag zonder 
interpretaties van motieven.
 
 
 


Oefening 4: De Toekomst-Angst Analyse
•Identificeer een angst die je hebt over iets dat zou kunnen 
gebeuren.
•Beschrijf in detail het scenario waar je bang voor bent.
•Herken dat dit scenario nog niet heeft plaatsgevonden - 
het bestaat alleen in je verbeelding.
•Zeg: "Ik voel angst omdat ik iets zie (toekomstscenario's) 
wat er niet is."
•Breng je aandacht terug naar wat er nu werkelijk 
aanwezig is.
 
 
 
Oefening 5: De Perceptuele Controle
•Tijdens een gewoon gesprek of interactie, let op hoe je 
automatisch betekenissen toevoegt aan neutrale 
uitdrukkingen.
•Merk op hoe je gezichtsuitdrukkingen interpreteert als 
vriendelijk, vijandig, veroordelend, etc.
•Experimenteer met het zien van alleen de fysieke 
bewegingen van spieren, zonder emotionele interpretaties.
•Zeg in gedachten: "Ik projecteer emoties en betekenissen 
die er misschien niet zijn.”
 
 
 


Oefening 6: De Media-Reactie Observatie
•Let op je emotionele reacties op nieuws, social media, of 
andere informatie.
•Identificeer wat precies je onvrede veroorzaakt - zijn het 
de feiten zelf, of je interpretaties ervan?
•Voor reacties van angst, boosheid, of verdriet, zeg: "Ik 
voel deze emotie omdat ik iets zie wat er niet is."
•Experimenteer met het consumeren van dezelfde 
informatie vanuit een andere perceptuele lens.
 
 
 
Oefening 7: De Relatie-Projectie Check
•Denk aan iemand met wie je moeilijkheden hebt.
•Maak een lijst van alle negatieve eigenschappen die je in 
hen ziet.
•Voor elke eigenschap, vraag: "Zie ik werkelijk deze 
eigenschap, of projecteer ik iets uit mijzelf?"
•Zeg: "Ik voel conflicten omdat ik in deze persoon iets zie 
wat er niet is."
•Probeer hen te zien alsof je hen voor het eerst ontmoet, 
zonder geschiedenis.
 
 
 
 


Oefening 8: De Tekort-Illusie Onderzoek
•Identificeer een gebied in je leven waar je een gevoel van 
tekort ervaart (tijd, geld, liefde, erkenning).
•Onderzoek wat precies je ziet als "niet genoeg."
•Vraag jezelf: "Vergelijk ik met iets? Projecteer ik 
toekomstige behoeften? Negeer ik wat er wel is?"
•Zeg: "Ik voel tekort omdat ik iets zie wat er niet is."
•Focus op wat er wel aanwezig is in dit moment.
 
 
 
Oefening 9: De Lichaamsperceptie Experiment
•Let op hoe je je eigen lichaam waarneemt - als 
aantrekkelijk/onaantrekkelijk, gezond/ongezond, etc.
•Herken dat veel van deze percepties gebaseerd zijn op 
vergelijkingen, oordelen, en culturele conditionering.
•Probeer je lichaam te ervaren als pure sensatie, zonder 
toegevoegde verhalen.
•Zeg: "Ik voel ongemak over mijn lichaam omdat ik iets zie 
wat er niet is.”
 
 
 
 
 


Oefening 10: De Dagelijkse Neutraliteit Reset
•Aan het eind van elke dag, herinner je drie situaties waar 
je emotionele reacties had.
•Voor elke situatie, probeer de pure feiten te 
onderscheiden van je interpretaties.
•Zeg: "Ik voelde onvrede omdat ik iets zag wat er niet 
was."
•Stel je voor hoe je had kunnen reageren als je alleen de 
feiten had gezien.
•Ga slapen met de intentie om de volgende dag met meer 
neutrale waarneming te beginnen.
 
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je bewust te maken van 
hoe actief je eigen perceptie is in het creëren van wat je "ziet," en 
hoe veel van je emotionele onvrede gebaseerd is op interpretaties 
en projecties in plaats van op wat er werkelijk aanwezig is. Door 
deze herkenning kun je beginnen te experimenteren met 
zuiverdere vormen van waarneming die dichter bij de 
werkelijkheid liggen.
 
 
 
 
 


[image: fill-image-5.png][image: border-image-5.png]Gebed: "Voor Zuivere Waarneming”
 
Bron van alle helderheid en waarheid,
Ik erken dat mijn ogen vaak zien wat er niet werkelijk is. Ik 
projecteer mijn angsten op de wereld en reageer vervolgens op mijn 
eigen projecties alsof zij de werkelijkheid zijn.
Help mij te zien voorbij de illusies die ik heb geschapen. Leer mij 
het onderscheid tussen wat er werkelijk is en wat ik denk te zien.
Reinig de lens van mijn waarneming van alle lagen van 
interpretatie, van alle filters van angst, van alle projecties van het 
verleden.
Moge ik leren kijken met onschuldige ogen, zoals een kind dat de 
wereld voor het eerst aanschouwt, zonder vooroordelen of ver-
wachtingen.
En in die zuivere waarneming, moge ik de waarheid zien die altijd 
aanwezig is geweest, verborgen onder mijn illusies.
Geef mij de moed om mijn eigen rol te erkennen in het creëren van 
wat ik zie, en de wijsheid om anders te kiezen wanneer ik ontdek dat 
ik mijzelf misleid.
Moge ik zien wat er werkelijk is, en niet langer lijden onder wat er 
niet is.
Amen.
 
 


 
Les 7
“Ik zie alleen het verleden.”
 
"Gevangen in de Echo’s"
 
Mijn ogen denken dat ze kijken
Maar wat zij zien is alleen
Een film van herinneringen
Die zich herhaalt en herhaalt
 
Dit kopje dat voor mij staat
Is geen kopje van nu
Maar duizend kopjes uit het verleden
Alle morgens, alle slokken
Alle momenten van dorst
 
Dit gezicht dat naar mij kijkt
Draagt de schaduwen van alle gezichten
Die ik ooit heb gezien
Vreugde en pijn uit andere tijden
Geprojecteerd op dit moment
 


Mijn handen reiken naar objecten
Maar grijpen alleen echo's
Van alle keren dat ik eerder reikte
Naar iets dat ik meende te herkennen
 
De wereld voor mij
Is een museum van herinneringen
Waar niets nieuw kan zijn
Omdat alles al bekend is
Door het filter van wat geweest is
 
Ik loop door straten
Die ik nog nooit heb bewandeld
Maar zie alleen paden die ik al kende
Ontmoet mensen voor het eerst
Maar zie alleen maskers van het verleden
 
Waar is de frisse waarneming?
Waar zijn de onschuldige ogen
Die kunnen zien wat werkelijk is
In plaats van wat ik denk dat het is?
 
Ergens voorbij deze film van herinneringen
Wacht een moment dat nieuw is
Een nu dat nooit eerder bestond
Een zien dat bevrijd is
Van de kettingen van toen


 
Uitgebreid Commentaar op Les 7
Les 7 van "Een Cursus in Wonderen" presenteert misschien wel 
de meest radicale uitdaging aan onze gewone manier van ervaren 
die we tot nu toe zijn tegengekomen. De bewering dat "ik zie 
alleen het verleden" ondermijnt fundamenteel onze aanname dat 
waarneming ons directe toegang geeft tot de huidige 
werkelijkheid.
 
De Ontmaskering van Herkenning als Herinnering
Het geniale van deze les ligt in de herkenning dat wat wij 
gewoonlijk "zien" eigenlijk een proces van herkenning is dat 
volledig afhankelijk is van geheugen. Wanneer we naar een kopje 
kijken, "zien" we niet werkelijk het kopje - we herkennen patronen 
van licht en vorm en matchen deze onmiddellijk met opgeslagen 
herinneringen van alle kopjes die we ooit hebben gezien, gebruikt, 
aangeraakt, of mee geassocieerd.
Dit proces van herkenning gebeurt zo snel en automatisch dat 
we het niet eens opmerken. Maar de Cursus wijst erop dat dit 
betekent dat onze hele ervaring van waarneming eigenlijk een 
complexe vorm van herinnering is. We zien niet wat er nu is, maar 
wat we denken dat er is gebaseerd op wat we in het verleden 
hebben geleerd.
Deze inzicht heeft verregaande implicaties. Het suggereert dat 
onze hele waargenomen wereld een soort mentaal museum is 
waarin we voortdurend door beelden uit het verleden wandelen, 
maar nooit werkelijk iets nieuws of fris kunnen ervaren omdat alles 
onmiddellijk wordt gefilterd door onze voorbeelden uit het 
verleden.
 


De Temporale Dimensie van Ego-Perceptie
Les 7 introduceert de cruciale temporale dimensie van hoe het 
ego-denksysteem werkt. Het ego leeft niet in het nu, maar in een 
voortdurende recycling van het verleden. Elke nieuwe ervaring 
wordt onmiddellijk geïnterpreteerd door de lens van oude 
ervaringen, waardoor niets werkelijk nieuw kan zijn.
Dit verklaart waarom ego-gebaseerde perceptie zo voorspelbaar 
en beperkt is. Als we alleen het verleden kunnen zien, dan kunnen 
we alleen variaties ervaren op thema's die we al kennen. We zijn 
gevangen in een soort tijdlus waarin hetzelfde perceptuele drama 
zich eindeloos herhaalt met kleine variaties.
De Cursus stelt dat deze temporale gevangenis een van de 
fundamentele mechanismen is waardoor het ego zichzelf in stand 
houdt. Door ons te beperken tot percepties gebaseerd op het 
verleden, voorkomt het ego dat we toegang krijgen tot wat de 
Cursus beschrijft als de "heilige instantie" - het tijdloze nu waarin 
ware perceptie mogelijk is.
 
De Psychologische Mechanismen van Conditionering
Vanuit psychologisch perspectief beschrijft les 7 in feite het 
proces van perceptuele conditionering op zijn meest fundamentele 
niveau. Onze waarneming wordt niet alleen beïnvloed door het 
verleden, maar bestaat grotendeels uit geactiveerde herinneringen 
die worden geprojecteerd op huidige sensaties.
Dit sluit aan bij moderne inzichten uit de cognitieve 
wetenschap over hoe het brein werkt. Neuro-wetenschappelijk 
onderzoek toont aan dat perceptie inderdaad een constructief 
proces is waarbij het brein voortdurend voorspellingen maakt 
gebaseerd op eerdere ervaringen. Wat we "zien" is niet zozeer een 
directe registratie van externe stimuli, maar een interpretatie 
gebaseerd op opgeslagen patronen.


Maar de Cursus gaat verder dan wetenschappelijke 
beschrijvingen door te suggereren dat dit mechanisme ons 
gevangen houdt in een fundamenteel beperkte en angstgebaseerde 
manier van ervaren. Omdat alle ego-gebaseerde herinneringen 
doordrenkt zijn van angst, afscheiding en conflict, kunnen we door 
alleen het verleden te zien nooit werkelijke vrede of liefde ervaren.
 
De Grondslag van Alle Voorgaande Lessen
Een bijzonder belangrijk aspect van les 7 is de expliciete 
erkenning dat dit idee "de grondslag vormt voor alle voorgaande" 
lessen. De Cursus legt uit hoe het zien van alleen het verleden 
verklaart waarom:
•Niets wat we zien betekenis heeft (het zijn alleen 
heractiveerde herinneringen)
•Wij alle betekenis hebben gegeven (gebaseerd op eerdere 
interpretaties)
•We niets begrijpen van wat we zien (we zien niet wat er 
werkelijk is)
•Onze gedachten niets betekenen (ze zijn gebaseerd op 
verouderde informatie)
•We nooit onvrede voelen om de reden die we denken (we 
reageren op oude patronen)
•We onvrede voelen omdat we iets zien wat er niet is (we 
zien herinneringen, niet realiteit)
Deze synthese toont de elegante architectuur van de eerste 
week van het Werkboek, waarin elke les bouwt op de vorige om 
een coherent beeld te presenteren van hoe ego-gebaseerde 
perceptie werkt.
 


De Uitdaging aan Lineaire Tijd
Door te stellen dat we "alleen het verleden zien," daagt les 7 
ook ons gewone begrip van lineaire tijd uit. Als we nooit werkelijk 
het nu ervaren maar altijd reageren op herinneringen, dan is onze 
hele ervaring van temporaliteit illusoir.
Dit bereidt de weg voor wat later in de Cursus wordt 
geïntroduceerd als het concept van de "heilige instantie" - een 
manier van ervaren die buiten lineaire tijd staat en waarin ware 
perceptie mogelijk wordt. Maar om toegang te krijgen tot deze 
tijdloze perceptie, moeten we eerst erkennen hoe gevangen we zijn 
in onze temporale conditionering.
 
De Esthetische en Emotionele Dimensie
De les wijst er subtiel op dat niet alleen onze praktische 
herkenning van objecten gebaseerd is op het verleden, maar ook 
onze esthetische en emotionele reacties. Wanneer we een kopje 
"mooi" of "lelijk" vinden, reageren we niet op het kopje zelf maar 
op herinneringen aan eerdere esthetische ervaringen.
Dit heeft diepgaande implicaties voor hoe we schoonheid, 
liefde, en vreugde ervaren. Als al onze "positieve" ervaringen 
gebaseerd zijn op vergelijkingen met het verleden, dan zijn ze even 
illusoir als onze negatieve ervaringen. Ware schoonheid en liefde 
kunnen alleen ervaren worden in het tijdloze nu, niet door middel 
van geheugen-gebaseerde vergelijkingen.
 
De Praktische Implicaties voor Herkenning
De praktische oefening van les 7 is opzettelijk eenvoudig maar 
diepgaand. Door simpelweg te erkennen "Ik zie alleen het verleden 
in [object]" voor alles wat we waarnemen, beginnen we het 
automatische proces van herkenning te doorbreken.


Deze oefening is niet bedoeld om ons te deprimeren of ons 
gevoel van realiteit te ondermijnen, maar om ruimte te maken voor 
een andere manier van zien. Door te erkennen dat onze gewone 
perceptie gebaseerd is op het verleden, maken we de eerste stap 
naar wat de Cursus beschrijft als "ware perceptie" - een manier van 
zien die gebaseerd is op directe, tijdloze herkenning van wat 
werkelijk aanwezig is.
 
Geleide Meditatie: "Voorbij de Sluier van Herinnering"
[Begin met een zachte, bewuste stem]
Maak het je comfortabel in een rustige ruimte. Sluit je ogen en 
neem enkele diepe ademhalingen om jezelf te centreren.
In... en uit... In... en uit... Laat je lichaam ontspannen en je 
geest rustiger worden.
[Pauze]
Vandaag gaan we onderzoeken hoe we werkelijk "zien" en de 
mogelijkheid overwegen dat wat we waarnemen misschien niet zo 
direct en onmiddellijk is als we denken.
[Pauze]
Open je ogen en kijk naar je handen. Kijk aandachtig naar deze 
handen die je zo goed kent. Merk op hoe automatisch je "weet" dat 
dit je handen zijn.
[Pauze]
Maar vraag jezelf nu: zie ik werkelijk deze handen zoals ze nu 
zijn, of zie ik een compilatie van alle herinneringen aan deze 
handen? Alle keren dat ze hebben aangeraakt, geschreven, 
gehouden, gewerkt?
[Pauze]


Zeg zachtjes: "Ik zie alleen het verleden in deze handen." Merk 
op wat er gebeurt wanneer je deze woorden overweegt. Voel je 
weerstand? Verwarring? Nieuwsgierigheid?
[Pauze]
Kijk nu naar een object in je omgeving - misschien een kopje, 
een boek, een lamp. Observeer hoe onmiddellijk je "weet" wat het 
is, waarvoor het dient, hoe het voelt.
[Pauze]
Maar probeer nu onder deze laag van automatische herkenning 
te kijken. Kun je dit object zien alsof je het nog nooit eerder hebt 
gezien? Alsof je geen idee hebt wat het is of waarvoor het dient?
[Pauze]
Zeg: "Ik zie alleen het verleden in dit [object]." Merk op hoe 
moeilijk het is om het object los te zien van alle herinneringen en 
associaties die je ermee hebt.
[Pauze]
Stel je nu voor dat je waarneming als een filmprojector is die 
beelden uit het geheugen projecteert op een leeg scherm. Elke keer 
dat je kijkt, speelt de projector bekende films af in plaats van je te 
laten zien wat er werkelijk op het scherm staat.
[Pauze]
Alle kopjes die je ooit hebt gezien, alle handen die je ooit hebt 
aangeraakt, alle gezichten die je ooit hebt ontmoet - ze worden 
allemaal geprojecteerd op wat je nu voor je ziet.
[Pauze]
Wat zou er gebeuren als je de projector even kon uitzetten? Wat 
zou er overblijven als je niet meer zou kijken door de filter van 
herinneringen?
[Pauze]


Experimenteer nu met deze mogelijkheid. Kies een object en 
probeer het te zien alsof het de eerste keer is. Laat alle kennis over 
functie, naam, en verleden los. Zie alleen vorm, kleur, textuur, 
licht.
[Pauze]
Merk op hoe anders dit voelt. Er kan verwarring zijn, maar 
misschien ook een gevoel van frisheid, van directheid, van 
aanwezigheid.
[Pauze]
Dit is een klein voorproefje van wat mogelijk wordt wanneer je 
niet meer alleen het verleden ziet. Een glimp van directe, 
ongemedieerde waarneming.
[Pauze]
Breng nu je aandacht naar het bewustzijn dat deze hele 
oefening mogelijk maakte - het bewustzijn dat kan observeren hoe 
je kijkt, dat kan onderscheiden tussen herinnering en directe 
waarneming.
[Pauze]
Dit bewustzijn zelf heeft geen verleden. Het is altijd nieuw, 
altijd aanwezig, altijd direct beschikbaar. Het is de plaats vanwaar 
ware perceptie mogelijk is.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat je niet 
hoeft gevangen te blijven in de films van het verleden. In elk 
moment heb je de mogelijkheid om met frisse ogen te kijken.
[Pauze]
Adem diep in... en uit... en open je ogen vanuit deze plaats van 
nieuwe waarneming.
 


[image: fill-image-6.png][image: border-image-6.png] 
Gebed: "Voor Bevrijding van Temporale  
Conditionering”
 
Eeuwige Aanwezigheid die altijd nieuw is,
Ik erken dat mijn ogen gevangen zijn in de beelden van gisteren. 
Alles wat ik zie wordt gekleurd door wat ik eerder heb gekend, en 
niets kan voor mij nieuw zijn omdat ik alles filtert door het verleden.
Bevrijd mij van deze temporale gevangenis. Leer mij zien met 
onschuldige ogen, alsof ik alles voor het eerst aanschouw. Vernieuw 
mijn perceptie zodat ik kan ervaren wat werkelijk nu aanwezig is.
Help mij te begrijpen dat echte vrede niet gevonden kan worden in 
herinneringen, hoe mooi of troostrijk ze ook lijken. Vrede bestaat 
alleen in dit moment, in deze directe ervaring van wat werkelijk is.
Geef mij de moed om mijn vertrouwde interpretaties en 
herkenningen los te laten, en de wijsheid om te rusten in het frisse 
wonder van elk moment.
Moge ik ophouden met projecteren van verleden op heden, en 
leren leven in de heilige tijdloosheid van nu.
Dank U voor de mogelijkheid om elke dag opnieuw te zien, alsof 
het de eerste dag is van een geheel nieuwe wereld.
Amen.
 
 
 


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 7
 
Oefening 1: De Klassieke Les 7 Praktijk
•Wandel door een ruimte en kijk naar verschillende 
objecten.
•Voor elk object dat je aandacht trekt, zeg: "Ik zie alleen 
het verleden in deze [naam object]."
•Behandel alle objecten gelijk - persoonlijke items, 
meubels, decoraties, lichaamsdelen.
•Werp korte blikken en ga snel door naar het volgende 
object.
•Oefen 3-4 keer per dag, elke keer ongeveer een minuut.
 
 
Oefening 2: De Herkennings-Deconstructie
•Kies een zeer vertrouwd object (je telefoon, autosleutels, 
koffiemok).
•Lijst alle associaties op die je met dit object hebt: 
herinneringen, gevoelens, gewoonten.
•Probeer het object 5 minuten lang te bekijken alsof je het 
nog nooit hebt gezien.
•Merk op hoe moeilijk het is om het los te zien van zijn 
"geschiedenis."
•Zeg: "Alles wat ik 'weet' over dit object komt uit het 
verleden.”
 


Oefening 3: De Gezichten-Meditatie
•Kijk naar foto's van mensen die je kent (familie, vrienden, 
collega's).
•Voor elke foto, merk op hoe automatisch verhalen, 
herinneringen en verwachtingen opkomen.
•Probeer elk gezicht te zien als een vreemde - alleen 
vormen, lijnen, kleuren.
•Zeg: "Ik zie alleen het verleden in dit gezicht."
•Observeer hoe dit je emotionele reactie op de persoon 
verandert.
 
 
Oefening 4: De Nieuwe Route Experiment
•Neem een nieuwe route naar een vertrouwde 
bestemming.
•Let op hoe je geest automatisch vergelijkingen maakt met 
bekende routes.
•Merk op hoe je "nieuwe" omgevingen interpreteert door 
filters van oude ervaringen.
•Voor alles wat je ziet, herinner jezelf: "Ik zie dit door de 
lens van het verleden."
•Experimenteer met kijken alsof je nog nooit ergens bent 
geweest.
 
 
 


Oefening 5: De Smaak-Herinnering Onderzoek
•Tijdens het eten, pauzeer bij elke hap.
•Merk op hoe je smaak "herkent" door vergelijking met 
eerdere maaltijden.
•Probeer elke hap te proeven alsof het een onbekende 
smaak is.
•Zeg: "Ik proef alleen herinneringen aan eten, niet dit 
voedsel zelf."
•Experimenteer met eten zonder de filter van 
verwachtingen.
 
 
Oefening 6: De Emotionele Herkenning Check
•Wanneer je een sterke emotionele reactie hebt op een 
situatie, pauzeer.
•Vraag jezelf: "Reageer ik op deze situatie, of op 
herinneringen aan vergelijkbare situaties?"
•Identificeer specifieke momenten uit het verleden die 
lijken op het huidige moment.
•Zeg: "Ik voel deze emotie omdat ik alleen het verleden zie 
in deze situatie."
•Probeer de situatie te ervaren alsof ze volledig nieuw is.
 
 
 
 


Oefening 7: De Muziek-Tijd Meditatie
•Luister naar een bekend muziekstuk.
•Merk op hoe de muziek onmiddellijk herinneringen, 
stemming en associaties oproept.
•Probeer hetzelfde stuk te beluisteren alsof je het nog 
nooit hebt gehoord.
•Focus alleen op de geluiden zelf, niet op wat ze 
"betekenen" of oproepen.
•Zeg: "Ik hoor alleen het verleden in deze muziek.”
 
 
Oefening 8: De Lichaamswaarneming Reset
•Leg je handen op verschillende delen van je lichaam.
•Merk op hoe je automatisch "weet" wat elk lichaamsdeel 
is en wat het doet.
•Probeer je lichaam te voelen alsof het vreemd en 
onbekend is.
•Voor elk deel, zeg: "Ik voel alleen het verleden in dit 
lichaamsdeel."
•Experimenteer met direct fysiek bewustzijn zonder 
conceptuele kennis.
 
 
 
 


Oefening 9: De Taal-Herkenning Observatie
•Let op hoe automatisch woorden betekenissen oproepen 
wanneer je ze hoort of leest.
•Kies een gewoon woord (zoals "huis" of "water") en 
herhaal het 50 keer.
•Merk op hoe het woord zijn betekenis verliest en alleen 
geluid wordt.
•Zeg: "Alle betekenissen die ik in woorden zie komen uit 
het verleden."
•Experimenteer met luisteren naar gesproken taal als pure 
klank.
 
 
Oefening 10: De Dagelijkse Vernieuwing
•Begin elke dag met de intentie om drie dingen te zien 
alsof ze nieuw zijn.
•Kies gewone, alledaagse objecten: je tandenborstel, 
deurknop, koffiemok.
•Besteed enkele minuten aan elk object, proberen het te 
zien zonder voorkennis.
•Zeg: "Vandaag kies ik om voorbij het verleden te zien."
•Aan het eind van de dag, reflecteer op momenten van 
frisse waarneming.
 
 
Oefening 11: De Verleden-Projectie Bewustwording


•Gedurende een week, houd een logboek bij van 
momenten waarop je jezelf betrapt op het projecteren van 
verleden op heden.
•Noteer specifieke voorbeelden: "Ik zag deze persoon als 
onbetrouwbaar omdat..."
•Voor elk voorbeeld, schrijf: "Ik zag alleen het verleden in 
deze situatie."
•Aan het eind van de week, reflecteer op patronen in je 
temporale projecties.
 
Oefening 12: De Stilte-Tussen-Herinneringen
•Zit stil en observeer hoe gedachten opkomen.
•Merk op hoe elke gedachte gebaseerd is op herinneringen 
of geprojecteerde toekomsten.
•Focus op de stilte tussen gedachten - de ruimte die niet 
gevuld is met verleden of toekomst.
•In deze stilte, ervaar je een glimp van perceptie die niet 
gebaseerd is op tijd.
•Zeg: "In deze stilte zie ik niet het verleden, maar wat 
werkelijk is."
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je bewust te maken van 
hoe diep afhankelijk je gewone perceptie is van geheugen en 
conditionering uit het verleden. Door deze afhankelijkheid te 
herkennen, kun je beginnen te experimenteren met momenten van 
directere, frissere waarneming die het begin kunnen zijn van wat 
de Cursus beschrijft als ware perceptie.


 
Les 8
“Mijn denkgeest is voortdurend bezig met voorbije 
gedachten.”
 
“Mentale Archeologie”
 
Mijn denkgeest graaft en graaft
In de lagen van wat geweest is
Opent oude koffers
Sorteert vergeelde foto's
Herleest brieven die al lang zijn verstuurd
 
Hier een gesprek van vorige week
Daar een pijn van jaren terug
Een glimp van geluk uit de kindertijd
Een angst die nog altijd rondspookt
In de kelder van herinnering
 
Elke gedachte die opkomt
Is een artefact uit vervlogen tijden
Bestoft, versleten
Maar nog steeds rondgedragen
Als kostbare schatten
 


 
 
 
De denkgeest denkt dat hij bezig is
Met leven, met werkelijkheid
Maar hij is alleen maar een bewaker
Van een museum vol echo’s
Een bibliothecaris van het was
 
Tussen de stapels van toen
Kan het nu niet gevonden worden
Het levendige moment
Verstikt onder de documenten
Van wat niet meer bestaat
 
Ik schijn te denken aan gisteren
Ik schijn te denken aan morgen
Maar eigenlijk denk ik helemaal niet
Ik herspeel alleen maar films
Van een tijd die al lang voorbij is
 
Waar is de gedachte die fris is?
Waar is het denken dat nieuw is?
Waar is de denkgeest die vrij is
Van de verslaving aan wat geweest is?
 
 


Misschien is echte intelligentie
Niet het verzamelen van herinneringen
Maar het vermogen om te rusten
In de lege ruimte van nu
Waar niets oud is
En alles mogelijk
 
Uitgebreid Commentaar op Les 8
Les 8 van "Een Cursus in Wonderen" bouwt logisch voort op les 
7 door de focus te verleggen van externe waarneming naar de 
interne werking van de denkgeest zelf. Deze les onthult de 
temporale structuur van ego-gebaseerd denken en confronteert ons 
met de radicale mogelijkheid dat wat wij beschouwen als "denken" 
in feite een vorm van mentale leegte is.
 
De Temporale Gevangenis van de Denkgeest
De kernstelling van les 8 - dat onze denkgeest "voortdurend 
bezig is met voorbije gedachten" - onthult de fundamenteel 
retrospectieve natuur van ego-bewustzijn. Dit is geen 
oppervlakkige observatie over het feit dat we soms terugdenken 
aan het verleden, maar een radicale claim over de basale structuur 
van hoe de ego-denkgeest functioneert.
Volgens de Cursus is de ego-denkgeest niet in staat om het 
heden te vatten "omdat het de enige tijd is die er is." Dit suggereert 
dat het heden een andere kwaliteit van realiteit heeft dan verleden 
of toekomst - het is niet gewoon een ander punt op een tijdlijn, 
maar een fundamenteel andere dimensie van bestaan.
Het ego kan alleen functioneren door tijd te fragmenteren in 
verleden, heden en toekomst, en vervolgens het "heden" te vullen 


met projecties uit het verleden. Op deze manier voorkomt het ego 
dat we toegang krijgen tot wat de Cursus later zal beschrijven als 
de "heilige instantie" - het tijdloze nu waarin ware perceptie en 
vrede mogelijk zijn.
De Illusie van Substantieel Denken
Een van de meest schokkende claims van les 8 is dat denken 
over het verleden (of de toekomst) eigenlijk "denken over illusies" 
is, omdat "de enige volledig ware gedachte die men over het 
verleden kan hebben is dat het niet hier is." Dit betekent dat het 
grootste deel van wat we beschouwen als ons mentale leven - al 
onze herinneringen, analyses, interpretaties en projecties - 
fundamenteel inhoudsloos is.
De les gaat zelfs zo ver te stellen dat wanneer de denkgeest 
bezig is met verleden of toekomst, hij "in feite blanco is, omdat hij 
in wezen niet over iets aan het denken is." Dit is een radicale 
herdefiniëring van wat constitueert als werkelijk denken. Vanuit 
het perspectief van de Cursus is alleen denken dat geworteld is in 
de tijdloze realiteit van het nu werkelijk substantieel.
Deze visie heeft verregaande implicaties voor hoe we onze 
intellectuele en emotionele activiteiten waarderen. Al onze 
gepieker over het verleden, al onze planning voor de toekomst, al 
onze analyses van wat er "fout ging" of "zou kunnen gebeuren" - dit 
alles wordt herdefinieerd als vormen van mentale leegte in plaats 
van betekenisvolle cognitieve activiteit.
De Mechanica van Projectie
Les 8 onthult ook de mechanica achter wat de Cursus beschrijft 
als projectie. Wanneer we "zien," zien we eigenlijk "alleen onze 
naar buiten geprojecteerde gedachten." Maar als onze gedachten 
voortdurend bezig zijn met het verleden, betekent dit dat alles wat 
we waarnemen in feite projecties zijn van verouderde mentale 
inhoud.


Dit verklaart waarom onze perceptie zo voorspelbaar en 
repetitief is. We zijn niet werkelijk in contact met een verse, 
levendige werkelijkheid, maar met eindeloze recycling van oude 
mentale patronen. Elke "nieuwe" situatie wordt onmiddellijk 
geïnterpreteerd door filters van oude ervaringen, waardoor niets 
werkelijk nieuw kan zijn.
Dit mechanisme van projectie zorgt ervoor dat we gevangen 
blijven in wat de Cursus beschrijft als een "gesloten systeem" 
waarin we alleen onze eigen gedachten terugzien, gespiegeld in 
een schijnbaar externe wereld. Het is een vorm van solipsisme, 
maar dan een onbewuste en angstgebaseerde versie die ons 
isoleert van werkelijke verbinding.
De Blokkade van Waarheid
Een cruciale inzicht van les 8 is dat "zolang gedachteloze ideeën 
beslag leggen op je denkgeest, wordt de waarheid geblokkeerd." 
Het probleem is niet alleen dat we in het verleden leven, maar dat 
deze temporale obsessie actief waarheid en vrede verhindert.
Waarheid, in de context van de Cursus, is niet een reeks 
proposities of feiten, maar een directe ervaring van de tijdloze 
realiteit die altijd aanwezig is. Deze waarheid kan alleen worden 
ervaren in het nu, maar het nu wordt voortdurend verdrongen 
door de stortvloed van gedachten over wat was of wat zou kunnen 
zijn.
Het herkennen dat onze denkgeest "slechts blanco is geweest" 
in plaats van gevuld met werkelijke ideeën, wordt gepresenteerd 
als "de eerste stap om de weg naar visie te openen." Deze 
erkenning van mentale leegte is paradoxaal bevrijdend - het schept 
ruimte voor iets authentieks om naar voren te komen.
De Pedagogie van Zelf-Observatie
De praktische instructies van les 8 introduceren een nieuwe 
vorm van zelf-observatie die heel verschillend is van gewone 


introspectie. In plaats van onze gedachten te analyseren of te 
evalueren, worden we uitgenodigd om ze simpelweg te registreren 
en te benoemen.
Het gebruik van de formule "Ik schijn te denken aan..." is 
bijzonder subtiel. Het woord "schijn" suggereert dat dit niet 
werkelijk denken is, maar alleen de schijn van denken. Deze 
taalkundige nuance helpt ons om vanaf het begin een andere 
relatie met onze gedachten te ontwikkelen - niet als substantiële 
mentale activiteiten, maar als oppervlakkige verschijnselen die 
geen echte inhoud hebben.
De Voorbereiding op Mentale Discipline
Les 8 markeert ook het begin van wat een systematische 
training wordt in mentale discipline. Door ons te leren observeren 
hoe onze denkgeest werkt zonder erin verstrikt te raken, 
ontwikkelen we wat later in de Cursus wordt beschreven als "de 
observerende denkgeest" - het deel van ons bewustzijn dat kan 
waarnemen zonder te oordelen.
Deze vorm van observatie is niet passief maar actief 
disciplinerend. Door herhaaldelijk te herkennen dat onze 
gedachten over het verleden gaan en daarom niet werkelijk 
substantieel zijn, trainen we onze denkgeest om zich minder 
automatisch te laten meeslepen door de stroom van verouderde 
mentale inhoud.
De Relatie tot Moderne Mindfulness
Hoewel de Cursus voorafgaat aan de moderne mindfulness-
beweging, toont les 8 opmerkelijke parallellen met beschouwende 
oefeningen die gericht zijn op het observeren van gedachten 
zonder identificatie. Echter, de Cursus gaat verder door niet alleen 
het niet oordelend bewustzijn aan te moedigen, maar door actief 
de wezenlijkheid van ego-gebaseerde gedachten in twijfel te 
trekken.


Dit verschil is significant. Veel mindfulness benaderingen 
aanvaarden gedachten als natuurlijke mentale gebeurtenissen die 
geobserveerd moeten worden. De Cursus stelt dat veel van wat we 
beschouwen als gedachten in feite "gedachteloze ideeën" zijn - 
mentale activiteit die het voorkomen heeft van denken maar geen 
werkelijke inhoud heeft.
 
Geleide Meditatie: "De Archeologie van de Denkgeest”
 
[Begin met een rustige, onderzoekende stem]
Vind een comfortabele positie waar je voor enkele minuten 
ongestoord kunt zijn. Sluit je ogen en neem enkele diepe, centering 
ademhalingen.
In... en uit... In... en uit... Laat je lichaam ontspannen en je 
bewustzijn naar binnen keren.
[Pauze]
Vandaag gaan we de werkplaats van je denkgeest bezoeken en 
onderzoeken wat daar werkelijk aan de hand is. Je gaat de rol 
aannemen van een vriendelijke, nieuwsgierige onderzoeker die 
kijkt naar de inhoud van bewustzijn.
[Pauze]
Laat je aandacht zachtjes naar je gedachten gaan. Niet om ze te 
veranderen of te beoordelen, maar simpelweg om te observeren 
wat er aanwezig is.
[Pauze]
Merk de gedachten op die spontaan opkomen. Misschien zijn 
het gedachten over wat je vandaag hebt gedaan, over mensen die 
je kent, over problemen die je bezighouden, over plannen voor 
later.


[Pauze]
Voor elke gedachte die opkomt, zeg zachtjes in je geest: "Ik 
schijn te denken aan [wat de gedachte ook is]."
Bijvoorbeeld: "Ik schijn te denken aan dat gesprek van gisteren" 
of "Ik schijn te denken aan die persoon" of "Ik schijn te denken aan 
mijn werk."
[Pauze]
Merk het woord "schijn" op. Je zegt niet "Ik denk aan..." maar 
"Ik schijn te denken aan..." Voel het verschil in deze formulering.
[Pauze]
Nu ga je onderzoeken waar deze gedachten vandaan komen. 
Merk op dat elke gedachte die opkomt gebaseerd is op iets uit het 
verleden - een ervaring die je hebt gehad, een persoon die je hebt 
ontmoet, informatie die je eerder hebt geleerd.
[Pauze]
Zelfs gedachten over de toekomst zijn samengesteld uit 
elementen van het verleden - verwachtingen gebaseerd op eerdere 
ervaringen, zorgen gebaseerd op dingen die eerder zijn gebeurd.
[Pauze]
Zeg nu zachtjes tegen jezelf: "Mijn denkgeest is voortdurend 
bezig met voorbije gedachten."
Voel de waarheid van deze woorden. Alle mentale activiteit die 
je observeert is een vorm van recycling van oude inhoud.
[Pauze]
Stel je nu voor dat je denkgeest een archeologische 
opgravingsplaats is. Overal liggen fragmenten van het verleden - 
gebroken stukjes gesprekken, halve herinneringen, stukjes van 
oude emoties.


[Pauze]
Je denkgeest is voortdurend bezig deze fragmenten op te 
graven, te sorteren, opnieuw te arrangeren. Maar het zijn allemaal 
artefacten van wat niet meer bestaat.
[Pauze]
Merk op hoe weinig van deze mentale activiteit werkelijk te 
maken heeft met dit moment, met wat nu aanwezig is. De meeste 
gedachten gaan over tijden en plaatsen die niet hier zijn.
[Pauze]
Nu vraag je jezelf af: wat zou er zijn als deze archeologische 
activiteit even zou stoppen? Wat zou er aanwezig zijn als de 
denkgeest niet bezig was met het verleden?
[Pauze]
Laat een moment van stilte toe. Niet de stilte van concentratie 
of inspanning, maar de natuurlijke stilte die aanwezig is wanneer 
de opgravingsactiviteit even pauzeert.
[Pauze]
In deze stilte is er misschien iets anders aanwezig - iets dat niet 
uit het verleden komt, iets dat niet gerecycled is, iets dat fris en 
direct is.
[Pauze]
Dit is een glimp van wat mogelijk is wanneer de denkgeest niet 
voortdurend bezig is met voorbije gedachten. Een opening naar 
directe, tijdloze bewustzijn.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat je niet 
jouw gedachten bent, en dat veel van wat je beschouwt als denken 
eigenlijk alleen maar het herhalen is van oude patronen.
[Pauze]


[image: fill-image-7.png][image: border-image-7.png]Adem diep in... en uit... en open langzaam je ogen, vanuit een 
plaats van nieuwe mentale helderheid.
 
Gebed: "Voor Bevrijding van Mentale Archeologie”
 
Bron van alle frisheid en leven,
Ik zie nu hoe mijn denkgeest gevangen is in de archeologische site 
van het verleden. Voortdurend graaft hij op wat geweest is, sorteert 
oude fragmenten, en noemt dit "denken."
Maar U heeft mij geleerd dat werkelijk denken alleen kan 
gebeuren in het heilige nu, waar alles nieuw is en niets verouderd.
Bevrijd mijn denkgeest van zijn obsessie met wat niet meer 
bestaat. Leer hem ophouden met het verzamelen van mentale 
artefacten die geen leven meer in zich dragen.
Help mij te herkennen wanneer mijn denkgeest alleen maar bezig 
is met illusies, wanneer hij "blanco" is ondanks alle schijnbare 
activiteit.
Geef mij de moed om te rusten in de leegte die overblijft wanneer 
het archeologische werk stopt, want in die leegte wacht wat werkelijk 
waar is.
Leer mij het verschil tussen het schijn van denken en authentieke 
bewustzijn. Moge ik ophouden met het recyclen van het verleden en 
open staan voor wat nieuw wil ontstaan.
In deze bereidheid om de mentale museumstukken los te laten, 
vind ik de ruimte voor levende wijsheid.
Amen.


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 8
 
Oefening 1: De Klassieke Les 8 Praktijk
•Zit rustig met gesloten ogen.
•Observeer gedurende een minuut welke gedachten 
opkomen zonder ze te beoordelen.
•Begin met: "Ik schijn te denken aan..."
•Benoem elke gedachte specifiek: "Ik schijn te denken aan 
[persoon/object/emotie]."
•Sluit af met: "Maar mijn denkgeest is voortdurend bezig 
met voorbije gedachten."
•Herhaal 4-5 keer per dag, of minder als het irriteert.
 
 
Oefening 2: De Gedachten-Tijdlijn Analyse
•Neem 10 minuten om alle gedachten te noteren die 
opkomen.
•Naast elke gedachte, noteer uit welke periode van je leven 
deze stamt.
•Categoriseer: kindertijd, adolescentie, vroege 
volwassenheid, recent verleden.
•Merk op hoeveel gedachten werkelijk over het huidige 
moment gaan.
•Zeg: "Mijn denkgeest recyclet constant oude ervaringen.”
 


Oefening 3: De "Schijn"-Observatie
•Gedurende een dag, voorzie al je gedachten van het 
woord "schijn."
•"Ik schijn bezorgd te zijn over..." "Ik schijn blij te zijn 
met..." "Ik schijn te denken dat..."
•Merk op hoe dit kleine woord je relatie tot je gedachten 
verandert.
•Let op momenten waarop gedachten minder "echt" of 
"zwaar" beginnen te voelen.
 
 
 
Oefening 4: De Mentale Archeologie Inventarisatie
•Besteed 15 minuten aan het in kaart brengen van je 
"mentale collectie."
•Welke herinneringen komen het meest terug?
•Welke oude gesprekken speel je herhaaldelijk af?
•Welke scenario's uit het verleden bezoek je regelmatig?
•Vraag jezelf: "Waarom bewaar ik deze mentale 
artefacten?”
 
 
 
 
 


Oefening 5: De Toekomst-als-Verleden Herkenning
•Let op gedachten over de toekomst (plannen, zorgen, 
verwachtingen).
•Voor elke toekomstgedachte, identificeer de verleden-
elementen waaruit deze is samengesteld.
•Bijvoorbeeld: "Mijn angst voor die presentatie bevat 
elementen van eerdere presentaties die slecht gingen."
•Zeg: "Zelfs mijn toekomstgedachten zijn voorbije 
gedachten in vermomming.”
 
 
 
Oefening 6: De Blanco-Momenten Detectie
•Let op momenten waarop je denkgeest zeer actief lijkt 
maar eigenlijk "leeg" is.
•Dit kunnen momenten zijn van dagdromen, piekeren, of 
automatisch denken.
•Wanneer je zo'n moment opmerkt, zeg: "Mijn denkgeest is 
blanco ondanks alle activiteit."
•Experimenteer met bewust stoppen van deze lege mentale 
activiteit.
 
 
 
 
 


Oefening 7: De Gesprek-Herkenning
•Let op hoe vaak je in gedachten gesprekken voert met 
mensen die niet aanwezig zijn.
•Merk op dat deze gesprekken gebaseerd zijn op eerdere 
interacties of verwachtingen.
•Wanneer je jezelf betrapt op mentale gesprekken, zeg: "Ik 
voer geen echt gesprek; ik reconstrueer het verleden."
•Experimenteer met het beëindigen van deze innerlijke 
dialogen.
 
 
Oefening 8: De Emotie-Geschiedenis Tracering
•Wanneer je een sterke emotie voelt, pauzeer en 
onderzoek de gedachten die eraan ten grondslag liggen.
•Traceer deze gedachten terug naar hun oorsprong in 
eerdere ervaringen.
•Zeg: "Deze emotie wordt gevoed door voorbije gedachten, 
niet door wat nu gebeurt."
•Experimenteer met het loslaten van de historische context 
van emoties.
 
 
 
 
 


Oefening 9: De Mentale Film-Stop
•Merk op wanneer je denkgeest "films" afspeelt van 
eerdere gebeurtenissen.
•Zie jezelf als de filmoperateur die deze mentale films 
draait.
•Experimenteer met het "stopzetten" van de film en het 
observeren van de stilte die overblijft.
•Vraag jezelf: "Wat is aanwezig wanneer de mentale film 
stopt?”
 
 
Oefening 10: De Werkelijkheid-Check
•Stel jezelf gedurende de dag regelmatig de vraag: "Ben ik 
nu bezig met werkelijkheid of met herinneringen?"
•Wanneer het antwoord "herinneringen" is, zeg: "Mijn 
denkgeest is bezig met voorbije gedachten."
•Breng je aandacht terug naar directe, sensorische ervaring 
van het moment.
•Merk het verschil op tussen herinnering en directe 
aanwezigheid.
 
 
 
 
 


Oefening 11: De Irritatie-Inclusie
•Als deze oefeningen irritatie oproepen, voeg de irritatie 
bij in je observatie.
•"Ik schijn geïrriteerd te zijn over deze oefening."
•Onderzoek of deze irritatie gebaseerd is op eerdere 
ervaringen met moeilijke oefeningen.
•Zeg: "Zelfs mijn weerstand tegen deze oefening is een 
voorbije gedachte.”
 
 
Oefening 12: De Avond-Gedachten Review
•Voor het slapengaan, review de gedachten die je dag 
hebben gedomineerd.
•Classificeer ze: welke percentage ging over het verleden, 
welke over de toekomst?
•Hoeveel procent van je mentale energie ging naar het 
werkelijke heden?
•Stel de intentie om de volgende dag meer aanwezig te 
zijn in het nu.
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je bewust te maken van de 
temporale structuur van ego-gebaseerd denken en je te helpen 
herkennen wanneer je denkgeest bezig is met "voorbije gedachten" 
in plaats van met werkelijke, tijdloze bewustzijn.


 
Les 9
“Ik zie niets zoals het nu is.”
 
 
 
"De Sluier van Tijd”
 
Hier staat een boom
Maar wat ik zie
Zijn de componenten van alle bomen
Die ooit in mijn herinnering hebben geworteld
 
Hier kijkt een gezicht naar mij
Maar wat ik waarneem
Is een collage van alle gezichten
Die ooit vreugde of pijn hebben gebracht
 
Hier ligt een boek opengeslagen
Maar wat ik ervaar
Zijn echo's van alle woorden
Die ooit mijn gedachten hebben gevoed
 


 
Niets van wat voor mij staat
Bestaat in de zuiverheid van dit moment
Alles wordt gefilterd
Door de lens van wat geweest is
 
De telefoon die nu rinkelt
Draagt de schaduwen van alle gesprekken
De deur die nu openstaat
Herinnert aan alle keren dat ik binnenging
 
Zelfs mijn eigen handen
Die ik nu voor mij zie
Zijn niet de handen van nu
Maar een overlapping van alle handelingen
Alle aanrakingen, alle gebaren
Uit een leven vol momenten
 
Het nu blijft onzichtbaar
Achter de sluier van toen
Het werkelijke verstopt zich
Onder lagen van herkenning
 
Wat zou ik zien
Als de sluier zou vallen?
Wat zou zich onthullen
Als het nu eindelijk naakt zou staan?


 
Een wereld zo nieuw
Dat geen naam haar kan bevatten
Een realiteit zo direct
Dat geen geheugen haar kan vertroebelen
 
Maar voorlopig zie ik niets
Zoals het nu is
En in die eerlijkheid
Ligt misschien het begin
Van werkelijk zien
 
 
 
Uitgebreid Commentaar op Les 9
Les 9 van "Een Cursus in Wonderen" brengt de inzichten van de 
voorgaande lessen samen in een definitieve verklaring over de aard 
van ego-gebaseerde perceptie. De bewering dat "ik zie niets zoals 
het nu is" vormt de culminatie van een week van systematische 
deconstructie van onze gewone waarneming.
De Logische Culminatie van Perceptuele Analyse
De les begint met de erkenning dat dit idee "zonneklaar volgt 
uit de twee voorgaande." Als we alleen het verleden zien (les 7) en 
onze denkgeest voortdurend bezig is met voorbije gedachten (les 
8), dan wordt de conclusie onvermijdelijk dat we niets kunnen zien 
zoals het nu werkelijk is. Het "nu" wordt volledig verdrongen door 
projecties uit het verleden.
Deze logische opbouw toont de systematische architectuur van 
de eerste week van het Werkboek. Elke les heeft bijgedragen aan 


het opbouwen van een coherent beeld van hoe ego-perceptie 
werkt, en les 9 trekt de onvermijdelijke conclusie: onze hele 
waargenomen werkelijkheid is temporaal verplaatst - we leven in 
een wereld van herinneringen die we aanzien voor actuele 
realiteit.
De Radicale Implicaties van Temporale Verplaatsing
De bewering dat we "niets zien zoals het nu is" heeft 
verregaande implicaties die veel verder gaan dan alleen 
perceptuele filosofie. Het suggereert dat onze hele relatie tot de 
werkelijkheid fundamenteel anachronistisch is - we reageren op 
een wereld die niet meer bestaat, maken plannen gebaseerd op 
verouderde informatie, en vormen relaties met projecties in plaats 
van met actuele wezens.
Deze temporale verplaatsing verklaart veel van het lijden en de 
verwarring in menselijke ervaringen. Als we voortdurend reageren 
op wat niet langer aanwezig is, dan zijn onze reacties per definitie 
ongepast voor de werkelijke situatie. We vechten tegen vijanden 
die al lang verdwenen zijn, vrezen bedreigingen die alleen in het 
verleden bestonden, en zoeken troost in bronnen die niet meer 
beschikbaar zijn.
De Ontkenning van Consensus Realiteit
Op een dieper niveau stelt les 9 de hele notie van consensus 
realiteit ter discussie. Als niemand van ons ziet wat er werkelijk is, 
dan is onze gedeelde "realiteit" eigenlijk een gedeelde illusie - een 
collectieve projectie van verouderde mentale inhoud op een 
onderliggende werkelijkheid die we nooit direct ervaren.
Dit verklaart waarom menselijke culturen zo vastlopen in 
herhaling van dezelfde conflicten, dezelfde angsten, en dezelfde 
destructieve patronen. We reageren niet op wat er werkelijk 
gebeurt, maar op archetypen en patronen uit het collectieve 
verleden die we projecteren op huidige situaties.


De Pedagogische Wijsheid van Niet-Begrijpen
Een opmerkelijk aspect van les 9 is de expliciete erkenning dat 
dit idee waarschijnlijk nog niets betekent voor de student, en dat 
begrip "op dit ogenblik niet noodzakelijk is." Dit toont een diep 
begrip van hoe transformatie werkt - het begint met beoefening, 
niet met intellectueel begrip.
De Cursus stelt dat "de erkenning dat je iets niet begrijpt een 
eerste vereiste is voor het ongedaan maken van je onware ideeën." 
Dit is een fundamentele omkering van gewone educatieve 
benaderingen. In plaats van eerst te proberen iets te begrijpen om 
het vervolgens toe te passen, vraagt de Cursus ons om te beginnen 
met toepassing in een geest van nederige niet-weten.
Deze benadering erkent dat ego-gebaseerd begrip zelf deel is 
van het probleem. Als onze gewone manier van "begrijpen" 
gebaseerd is op verouderde mentale categorieën, dan zal proberen 
nieuwe waarheden te begrijpen door middel van oude conceptuele 
kaders alleen maar tot meer verwarring leiden.
De Weerstand tegen Perceptuele Destabilisatie
De les waarschuwt dat dit idee "bepaald verontrustend kan zijn 
en op hevige weerstand kan stuiten." Dit is een belangrijke 
psychologische observatie. Onze perceptuele zekerheid is een van 
de laatste bolwerken van ego-identiteit. Het idee dat we mogelijk 
niets zien zoals het werkelijk is, ondermijnt de fundamentele basis 
waarop we onze hele zelfbeeld en wereldbeeld hebben 
opgebouwd.
Deze weerstand is niet alleen intellectueel maar existentieel. Als 
we niet kunnen vertrouwen op onze waarneming, wat blijft er dan 
over van onze vertrouwde identiteit en onze bekende wereld? De 
les erkent deze angst maar moedigt ons aan om toch door te gaan 
met de oefening, omdat "elke kleine stap een beetje van de 
duisternis zal opruimen."


De Methodologie van Willekeurige Toepassing
De praktische instructies van les 9 herhalen het belang van 
willekeurige toepassing en het vermijden van uitsluiting. Dit is niet 
alleen methodologisch belangrijk maar ook therapeutisch. Door het 
idee toe te passen op alles wat we zien zonder onderscheid, 
ondermijnen we het ego's neiging om hiërarchieën en 
uitzonderingen te creëren.
Het ego wil altijd sommige percepties behandelen als "speciaal" 
of "anders" dan andere. Door consequent te erkennen dat we niets 
zien zoals het nu is - of het nu gaat om onbelangrijke objecten of 
dierbaren - beginnen we de ego's systeem van selectieve perceptie 
te doorbreken.
De Voorbereiding op Visionaire Capaciteiten
Hoewel les 9 nog niet introduceert wat later wordt beschreven 
als "ware perceptie" of "de visie van Christus," legt het wel de 
grondslag voor deze visionaire capaciteiten. Door volledig te 
erkennen de beperkingen van ego-gebaseerde perceptie, maken we 
ruimte voor een totaal andere manier van zien.
De belofte dat "begrip tenslotte ieder hoekje van de denkgeest 
zal komen verlichten, die gezuiverd is van de rommel die hem 
verduistert" wijst naar een toekomstige staat van helder zien die 
mogelijk wordt nadat we hebben losgelaten van onze gehechtheid 
aan verouderde perceptuele patronen.
De Paradox van Huidige Niet-Actualiteit
Een van de meest paradoxale aspecten van les 9 is dat het stelt 
dat we het "nu" niet kunnen zien terwijl we tegelijkertijd 
uitgenodigd worden om het idee toe te passen op wat we "nu" 
waarnemen. Deze paradox wijst naar een fundamenteel 
onderscheid tussen verschillende niveaus van "nu" - er is het 
conceptuele "nu" van gewone ervaring, en er is het tijdloze "Nu" 
van werkelijke aanwezigheid.


Door te erkennen dat we het eerste niet werkelijk ervaren, 
maken we ruimte voor toegang tot het tweede. Het is als het 
erkennen dat we dromen - de erkenning zelf begint het ontwaken 
proces in gang te zetten.
 
Geleide Meditatie: "Voorbij de Illusie van Actuele 
Perceptie"
[Begin met een zachte, onderzoekende stem]
Vind een comfortabele positie waar je voor enkele minuten 
rustig kunt zijn. Laat je ogen open blijven voor deze meditatie, 
zodat je kunt kijken naar wat je omringt.
Neem enkele diepe ademhalingen om jezelf te centreren... in... 
en uit... in... en uit...
[Pauze]
Vandaag gaan we onderzoeken hoe we werkelijk "zien" en de 
mogelijkheid overwegen dat wat we waarnemen misschien niet is 
wat er nu werkelijk aanwezig is.
[Pauze]
Kijk rond in de ruimte waar je bent. Laat je blik rustig dwalen 
over verschillende objecten. Merk op hoe automatisch je "weet" 
wat alles is, hoe vertrouwd alles lijkt.
[Pauze]
Kies nu een object dat dicht bij je is - misschien je hand, een 
kopje, een boek. Kijk ernaar met normale aandacht en merk op wat 
je "ziet."
[Pauze]
Zeg nu zachtjes: "Ik zie dit [object] niet zoals het nu is."


Voel wat er gebeurt wanneer je deze woorden overweegt. 
Misschien is er verwarring, weerstand, of nieuwsgierigheid.
[Pauze]
Onderzoek nu wat je werkelijk ziet wanneer je naar dit object 
kijkt. Zie je het object zelf, of zie je een compilatie van alle eerdere 
ervaringen die je met soortgelijke objecten hebt gehad?
[Pauze]
Als je naar een kopje kijkt, zie je dan dit specifieke kopje in dit 
specifieke moment, of zie je alle kopjes die je ooit hebt gebruikt, 
alle keren dat je hebt gedronken, alle associaties met warmte, 
troost, of routine?
[Pauze]
Merk op hoe je waarneming onmiddellijk gevuld wordt met 
herinneringen, verwachtingen, en interpretaties. Het is alsof je 
kijkt door een lens die bewerkt is met beelden uit het verleden.
[Pauze]
Probeer nu hetzelfde object te zien alsof de tijd is gestopt, alsof 
dit het allereerste moment is waarin dit object bestaat. Geen 
geschiedenis, geen toekomst, alleen dit tijdloze nu.
[Pauze]
Wat zou je zien als je alle lagen van herkenning, alle filters van 
ervaring zou kunnen wegnemen? Wat zou er overblijven van 
zuivere, directe waarneming?
[Pauze]
Kijk nu naar een ander object en herhaal hetzelfde proces. "Ik 
zie dit [object] niet zoals het nu is." Onderzoek de lagen van 
interpretatie die automatisch opkomen.
[Pauze]


Doe dit nu met je eigen hand. Kijk naar je hand en zeg: "Ik zie 
deze hand niet zoals die nu is." Merk op hoeveel geschiedenis, 
hoeveel verhalen, hoeveel identiteit er verbonden is aan deze 
hand.
[Pauze]
Als je naar jezelf kijkt in een spiegel of naar delen van je 
lichaam, zie je dan wat er nu werkelijk is, of zie je een accumulatie 
van alle zelfbeelden, alle oordelen, alle ervaringen van dit 
lichaam?
[Pauze]
Laat nu je blik door de hele ruimte gaan en erken voor alles wat 
je ziet: "Ik zie dit niet zoals het nu is."
Voel de vrijheid in deze erkenning. Er is geen dwang om te 
weten, te herkennen, of te categoriseren.
[Pauze]
In deze ruimte van niet-weten, van niet direct kunnen zien wat 
er werkelijk is, ontstaat er misschien een nieuwe kwaliteit van 
aanwezigheid. Een directheid die niet afhankelijk is van 
herkenning.
[Pauze]
Merk op dat het bewustzijn dat deze hele observatie mogelijk 
maakt zelf niet onderworpen is aan de beperkingen van temporale 
perceptie. Het bewustzijn dat kan erkennen "ik zie niets zoals het 
nu is" staat zelf buiten deze beperking.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat 
werkelijke helderheid misschien begint met de nederige erkenning 
dat we nog niet helder zien.
[Pauze]


[image: fill-image-2.png][image: border-image-2.png]In deze eerlijkheid ligt de opening voor een manier van zien die 
niet gebaseerd is op het verleden, maar op directe, tijdloze 
waarneming.
[Pauze]
Adem diep in... en uit... en laat deze nieuwe mogelijkheid van 
zien met je meegaan in de wereld.
 
Gebed: "Voor Bevrijding van Temporale Perceptie”
 
Bron van alle directe waarneming,
Ik erken dat mijn ogen bedrogen worden door de schaduwen van 
gisteren. Niets wat ik zie verschijnt aan mij zoals het nu werkelijk is. 
Alles wordt gefilterd door het verleden, vertroebeld door 
herinneringen, verdraaid door verwachtingen.
Help mij deze nederige waarheid te aanvaarden: dat ik nog niet 
werkelijk kan zien, dat mijn perceptie gevangen is in de tijd die niet 
meer bestaat.
Maar in deze erkenning van mijn blindheid ligt de opening voor 
waar zien. In het toegeven van mijn beperkingen begint de genezing 
van mijn perceptie.
Geef mij de moed om los te laten van mijn gehechtheid aan 
vertrouwde beelden, aan de herkenning die mij zekerheid geeft maar 
mij weghoudt van de waarheid.
Leer mij te rusten in het niet-weten, in de open ruimte waar 
nieuwe perceptie kan ontstaan.


[image: fill-image-8.png][image: border-image-8.png]Zuiver de lens van mijn bewustzijn zodat ik uiteindelijk kan zien 
wat werkelijk nu aanwezig is, voorbij alle projecties van wat geweest 
is.
Moge ik ophouden met kijken door de ogen van het verleden, en 
leren zien door de helderheid van het eeuwige nu.
In deze transformatie van perceptie vind ik de weg naar waarheid.
Amen.
 
Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 9
 
Oefening 1: De Klassieke Les 9 Praktijk
•Kijk rond in je omgeving met open ogen.
•Begin met objecten dicht bij je en breid geleidelijk je 
blikveld uit.
•Voor elk object zeg: "Ik zie deze [naam object] niet zoals 
die nu is."
•Pas dit willekeurig toe zonder voorkeur of uitsluiting.
•Oefen 3-4 keer per dag, telkens enkele minuten.
 
 
 
 
 


Oefening 2: De Temporale Lagen Analyse
•Kies één object en bestudeer het 10 minuten lang.
•Identificeer alle lagen van herkenning die automatisch 
opkomen:
•Functionale associaties (waarvoor het dient)
•Emotionele herinneringen (gevoelens die het 
oproept)
•Esthetische oordelen (mooi/lelijk, prettig/
onprettig)
•Historische verbindingen (wanneer je het eerder 
hebt gezien)
•Probeer onder al deze lagen te kijken naar wat er "nu" 
zou kunnen zijn.
 
Oefening 3: De Vertrouwde Objecten Reset
•Kies drie zeer vertrouwde objecten (je sleutels, telefoon, 
koffiemok).
•Spend 5 minuten met elk object alsof je het voor het eerst 
ziet.
•Zeg: "Ik zie dit niet zoals het nu is, ik zie alleen mijn 
herinneringen ervan."
•Experimenteer met het loslaten van alle voorkennis en 
functionaliteit.
•Merk op hoe moeilijk het is om vertrouwde objecten "fris" 
te zien.
 


Oefening 4: De Mensen-Perceptie Onderzoek
•Observeer mensen in je omgeving (familie, vrienden, 
vreemden).
•Voor elke persoon, erken: "Ik zie deze persoon niet zoals 
hij/zij nu is."
•Merk op hoeveel van wat je "ziet" gebaseerd is op:
•Eerdere interacties
•Verwachtingen over hun gedrag
•Projecties van je eigen gevoelens
•Sociale categorieën en labels
•Experimenteer met kijken naar mensen alsof je hen voor 
het eerst ontmoet.
 
 
Oefening 5: De Lichaamsperceptie Reset
•Kijk naar delen van je eigen lichaam (handen, voeten, 
armen).
•Voor elk lichaamsdeel: "Ik zie deze [lichaamsdeel] niet 
zoals die nu is."
•Onderzoek hoeveel van je zelfperceptie gebaseerd is op:
•Oude zelfbeelden
•Vergelijkingen met anderen
•Herinneringen aan hoe je lichaam eerder was
•Verwachtingen over hoe het zou moeten zijn
•Probeer je lichaam te ervaren als nieuw en onbekend.


Oefening 6: De Omgeving-Versheidstest
•Ga naar een vertrouwde plek (je huis, werkplek, favoriete 
café).
•Loop rond en pas het principe toe op alles: "Ik zie dit niet 
zoals het nu is."
•Probeer de ruimte te ervaren alsof je er voor het eerst 
bent.
•Merk op welke details je normaal over het hoofd ziet 
omdat ze "bekend" zijn.
•Experimenteer met het zien van vertrouwde plekken als 
mysteries.
 
 
Oefening 7: De Emotionele Projectie Check
•Wanneer je sterke emotionele reacties hebt op wat je ziet, 
pauzeer.
•Vraag jezelf: "Zie ik deze situatie zoals die nu is, of 
projecteer ik emoties uit het verleden?"
•Zeg: "Ik zie deze situatie niet zoals die nu is."
•Probeer de situatie te zien zonder de emotionele filter van 
eerdere ervaringen.
•Merk op hoe dit je reactie verandert.
 
 
 
 


Oefening 8: De Natuurperceptie Experiment
•Ga naar buiten en observeer natuurlijke objecten (bomen, 
bloemen, lucht).
•Voor elk natuurelement: "Ik zie deze [boom/wolk/vogel] 
niet zoals die nu is."
•Onderzoek hoe zelfs je perceptie van natuur gefilterd 
wordt door:
•Romantische ideeën over natuur
•Wetenschappelijke categorieën
•Esthetische voorkeuren
•Seizoens-associaties
•Probeer natuur te zien zonder culturele of conceptuele 
filters.
 
Oefening 9: De Kunstwerk-Perceptie Reset
•Kijk naar kunstwerken, foto's, of decoraties.
•Voor elk beeld: "Ik zie dit kunstwerk niet zoals het nu is."
•Merk op hoeveel van je "zien" gebaseerd is op:
•Artistieke training of smaak
•Culturele conditionering
•Emotionele associaties
•Vergelijkingen met ander kunst
•Experimenteer met kijken naar kunst alsof concepten als 
"mooi" of "betekenisvol" niet bestaan.
 


Oefening 10: De Technologie-Onschuldige Blik
•Kijk naar elektronische apparaten (computer, telefoon, 
TV).
•Zeg: "Ik zie dit apparaat niet zoals het nu is."
•Probeer deze objecten te zien zonder:
•Kennis van hun functie
•Gevoelens van afhankelijkheid of frustratie
•Associaties met communicatie of entertainment
•Zie ze alleen als vormen, kleuren, en materialen.
 
 
 
 
Oefening 11: De Dagelijkse Routine Onderbreking
•Tijdens routine-activiteiten (tandenpoetsen, koffie maken, 
lopen), pauzeer regelmatig.
•Kijk naar wat je aan het doen bent en zeg: "Ik zie deze 
activiteit niet zoals die nu is."
•Merk op hoe automatisme je perceptie vertroebelt.
•Probeer gewone handelingen uit te voeren alsof je ze voor 
het eerst doet.
 
 
 


Oefening 12: De Avond-Perceptie Review
•Aan het eind van de dag, reflecteer op wat je hebt 
"gezien."
•Kies vijf specifieke momenten of objecten die je aandacht 
trokken.
•Voor elk moment: "Ik zag dit niet zoals het nu was."
•Vraag jezelf: "Wat zou ik hebben gezien als ik werkelijk in 
het nu had gekeken?"
•Ga slapen met de intentie om de volgende dag directer te 
zien.
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je bewust te maken van 
hoe weinig van wat je "ziet" werkelijk correspondeert met wat er 
nu aanwezig is. Door deze erkenning kun je beginnen ruimte te 
maken voor een directere, frissere manier van waarnemen die niet 
vertroebeld wordt door projecties uit het verleden. Het doel is niet 
om gefrustreerd te raken over je perceptuele beperkingen, maar 
om nederig open te staan voor de mogelijkheid van helderder zien.


 
Les 10
“Mijn gedachten betekenen niets.”
 
 
 
"De Lege Galerie”
 
In de galerij van mijn geest
Hangen duizend schilderijen
Elk lijkt belangrijk, dringend, waar
Elk eist mijn volledige aandacht
 
Hier een doek van gisteren zorgen
Daar een portret van morgen's angst
Een landschap van oude pijn
Een stilleven van verlangen
 
Ik wandel door deze collectie
Denkend dat ik de curator ben
Van betekenisvolle kunstwerken
Van waardevolle gedachten
 


 
 
Maar wat als alle lijsten leeg zijn?
Wat als elk schilderij
Slechts lege ruimte toont
Versierd met ijle lucht?
 
Mijn gedachte over liefde - niets
Mijn gedachte over angst - niets
Mijn gedachte over mijzelf - niets
Mijn gedachte over de toekomst - niets
 
Een zonderling samengestelde optocht
Trekt door de zalen van bewustzijn
Kostuums zonder dragers
Maskers zonder gezichten
 
Ik heb deze parade aangezien
Voor de hoofdattractie van het leven
Maar het was alleen maar
Een leeg spektakel
 
Wat een bevrijding zou het zijn
Om te erkennen dat de galerie
Altijd al leeg is geweest
Ondanks alle schijnbare drukte
 


 
En in die leegte
Zou misschien iets echts kunnen ontstaan
Iets dat niet gemaakt is
Van de materialen van het niets
 
Maar voorlopig kijk ik toe
Hoe de parade voorbijtrekt
En fluister bij elke gedachte:
"Dit betekent niets, dit betekent niets"
 
Tot de stilte die overblijft
Wanneer de optocht is vertrokken
Mij toont wat werkelijk is
Voorbij alle betekenisloze vertoning
 
 
Uitgebreid Commentaar op Les 10
Les 10 van "Een Cursus in Wonderen" markeert een cruciale 
wending in het Werkboek door de focus definitief te verleggen van 
externe perceptie naar de fundamentele aard van gedachten zelf. 
Deze les voltooit de eerste cyclus van deconstructie door de 
betekenisloosheid van ego-gebaseerde gedachten volledig te 
onthullen.
De Voltooiing van Mentale Deconstructie
Les 10 voltooit wat begon in les 4 met "Deze gedachten 
betekenen niets." Maar waar les 4 zich richtte op specifieke 
gedachten en hun relatie tot externe objecten, maakt les 10 de 


claim universeel en persoonlijk: "Mijn gedachten betekenen niets" - 
alle gedachten, zonder uitzondering.
Deze verschuiving van "deze" naar "mijn" is psychologisch 
significant. Het is één ding om te erkennen dat sommige gedachten 
betekenisloos zijn; het is iets heel anders om te erkennen dat alle 
gedachten die ik als "de mijne" beschouw geen werkelijke 
substantie hebben. Dit raakt aan de kern van ego-identiteit, die 
grotendeels gebaseerd is op identificatie met gedachteninhoud.
Het Onderscheid tussen Werkelijke en Onwerkelijke 
Gedachten
Een van de meest radicale aspecten van les 10 is de introductie 
van het onderscheid tussen "werkelijke gedachten" en de 
gedachten waarvan we ons gewoonlijk bewust zijn. De Cursus stelt 
dat wat wij beschouwen als "onze gedachten" niet onze werkelijke 
gedachten zijn, en dat we "vooralsnog geen vergelijkingsbasis 
hebben" om dit onderscheid te maken.
Dit suggereert een totaal andere categorie van mentale 
activiteit - wat de Cursus later zal beschrijven als de gedachten van 
de Heilige Geest of onze ware gedachten. Deze werkelijke 
gedachten zijn niet gebaseerd op het ego-systeem van angst, 
afscheiding en conflict, maar op de fundamentele realiteit van 
liefde en eenheid.
Het onderscheid tussen werkelijke en onwerkelijke gedachten is 
niet gebaseerd op inhoud (positief versus negatief) maar op bron 
(Geest versus ego). Zelfs gedachten die we als "goed" of "spiritueel" 
beschouwen kunnen ego-gebaseerd zijn als ze voortkomen uit het 
systeem van afscheiding in plaats van uit werkelijke eenheid.
De Paradox van Bewuste Onbewustheid
Les 10 introduceert de paradoxale stelling dat "de aanwezigheid 
van deze 'gedachten' betekent dat je niet denkt." Dit is een radicale 
herdefiniëring van wat constitueert als werkelijk denken. Vanuit 


het perspectief van de Cursus is ego-gebaseerde mentale activiteit 
niet werkelijk denken maar een vorm van mentale leegte die zich 
voordoet als gedachte.
Deze paradox verdiept het inzicht uit les 8 dat de denkgeest "in 
werkelijkheid blanco is" wanneer hij bezig is met verouderde 
mentale inhoud. Les 10 maakt dit expliciet: wat wij ervaren als ons 
mentale leven is grotendeels een illusie van activiteit die werkelijk 
denken verhindert.
Dit heeft verregaande implicaties voor hoe we onze 
intellectuele en emotionele processen waarderen. Al onze analyse, 
planning, herinnering en anticipatie - activiteiten die we 
gewoonlijk beschouwen als de kern van bewust bestaan - worden 
hergedefinieerd als vormen van onbewustheid die ons wegvoeren 
van werkelijke mentale helderheid.
De Voorwaarde voor Visie
Een cruciale inzicht van les 10 is dat het erkennen van het 
"niets" in onze gedachten "de voorwaarde is voor visie." Dit lijkt 
paradoxaal - hoe kan het erkennen van leegte leiden tot helderder 
zien? Maar de logica is diepgaand: zolang we onze ego-gebaseerde 
gedachten aanzien voor substantiële mentale activiteit, hebben we 
geen ruimte voor werkelijke visie.
Werkelijke visie, in de context van de Cursus, is niet perceptie 
door fysieke ogen maar directe spirituele herkenning van wat 
werkelijk aanwezig is. Deze visie kan alleen ontstaan wanneer de 
denkgeest niet langer gevuld is met de "rommel" van betekenisloze 
gedachten.
Het is als het schoonmaken van een telescoop - eerst moeten 
alle obstakels weggenomen worden voordat heldere observatie 
mogelijk wordt. Door te erkennen dat onze gewone gedachten 
geen werkelijke inhoud hebben, maken we ruimte voor een vorm 
van bewustzijn die niet gebaseerd is op conceptueel denken.


De Therapeutische Dimensie van Betekenisloosheid
De praktische toepassing van les 10 heeft een diepgaande 
therapeutische dimensie. Door elke gedachte te behandelen met de 
formule "Mijn gedachte over _____ betekent niets," ontwikkelen we 
een nieuwe relatie tot onze mentale inhoud gebaseerd op non-
attachment in plaats van identificatie.
Deze benadering is bijzonder krachtig voor mensen die lijden 
onder obsessieve gedachten, chronische zorgen, of destructieve 
denkpatronen. In plaats van te proberen "negatieve" gedachten te 
vervangen door "positieve," nodigt de Cursus ons uit om de hele 
categorie van ego-gebaseerde gedachten te zien als fundamenteel 
leeg.
De Metafoor van de Zonderling Samengestelde Optocht
De instructie om je voor te stellen dat gedachten "een 
zonderling samengestelde optocht" vormen die "voor jou 
persoonlijk weinig of geen betekenis heeft" is bijzonder effectief. 
Deze metafoor helpt ons om afstand te nemen van onze gewone 
identificatie met gedachte-inhoud.
Een optocht is iets dat voorbijgaat - het is tijdelijk, extern, en 
hoewel het interessant kan zijn om naar te kijken, definiëert het 
niet wie de toeschouwer is. Door onze gedachten te zien als een 
voorbijgaande parade ontwikkelen we wat later in de Cursus wordt 
beschreven als "het observerende bewustzijn" - het deel van ons dat 
kan waarnemen zonder verstrikt te raken.
De Bevrijdende Potentie van Mentale Leegte
De toevoeging van de affirmatie "Dit idee zal helpen mij te 
bevrijden van alles wat ik nu geloof" wijst naar de bevrijdende 
potentie van het erkennen van mentale leegte. Onze overtuigingen, 
hoe diep geworteld ook, zijn gebaseerd op gedachten. Als die 
gedachten geen werkelijke basis hebben, dan zijn onze 
overtuigingen ook fundamenteel ongegrond.


Deze erkenning kan zowel beangstigend als bevrijdend zijn. Het 
is beangstigend omdat het suggereert dat onze hele conceptuele 
wereld een kaartenhuis is. Het is bevrijdend omdat het betekent 
dat we niet gevangen hoeven te blijven in beperkende 
overtuigingen over onszelf, anderen, of de wereld.
 
De Voorbereiding op Inspiratie
Hoewel les 10 zich richt op het leegruimen van betekenisloze 
gedachten, bereidt het ook voor op wat komen gaat: de toevloed 
van werkelijke gedachten of inspiratie. Door ruimte te maken in de 
denkgeest, openen we onszelf voor een vorm van geleiding die niet 
gebaseerd is op ego-gebaseerde analyse maar op directe spirituele 
inzicht.
Deze voorbereiding is noodzakelijk omdat inspiratie niet kan 
binnenkomen in een denkgeest die al vol is met ego-gebaseerde 
inhoud. Net zoals een vol glas niet meer water kan bevatten, kan 
een denkgeest die gevuld is met betekenisloze gedachten geen 
ruimte bieden aan werkelijke wijsheid.
 
Geleide Meditatie: "De Observeerder van de Lege 
Optocht"
[Begin met een kalme, aanwezige stem]
Vind een comfortabele positie waar je voor enkele minuten 
ongestoord kunt zijn. Sluit je ogen en neem enkele diepe 
ademhalingen om jezelf te centreren.
In... en uit... In... en uit... Laat je lichaam ontspannen en je 
aandacht naar binnen keren.
[Pauze]


Vandaag gaan we kijken naar de gedachten die door je 
bewustzijn trekken, maar vanuit een heel nieuwe perspectief. Je 
gaat ze niet beoordelen, niet analyseren, maar simpelweg 
observeren.
[Pauze]
Stel je voor dat je comfortabel zit op een bankje langs een 
parade-route. Voor je strekt zich een brede straat uit, en je bereidt 
je voor om een optocht te bekijken.
[Pauze]
Deze optocht bestaat uit al je gedachten - ze komen als 
paradewagens voorbij, elk met hun eigen kostuums en decoraties. 
Sommige zijn kleurrijk, andere somber. Sommige maken lawaai, 
andere glijden stilletjes voorbij.
[Pauze]
Laat nu de optocht beginnen. Merk op welke gedachten het 
eerst voorbijkomen. Misschien gedachten over je dag, over mensen 
die je kent, over dingen die je moet doen.
[Pauze]
Voor elke gedachte-paradewagen die voorbijkomt, zeg zachtjes: 
"Mijn gedachte over [wat de gedachte ook is] betekent niets."
Bijvoorbeeld: "Mijn gedachte over het werk betekent niets" of 
"Mijn gedachte over die persoon betekent niets."
[Pauze]
Merk op dat je niet probeert de optocht te stoppen of te 
veranderen. Je bent alleen maar een vriendelijke toeschouwer die 
elke gedachte erkent als betekenisloos terwijl ze voorbijtrekt.
[Pauze]


Sommige gedachten willen misschien stoppen bij je bankje, 
vragen om je aandacht, proberen je mee te sleuren. Maar je blijft 
rustig zitten en herinnert jezelf: "Deze gedachte betekent niets."
[Pauze]
Merk op hoe zonderling samengesteld deze optocht is. 
Gedachten over het verleden worden gevolgd door zorgen over de 
toekomst. Serieuze overwegingen marcheren naast willekeurige 
herinneringen. Angsten dansen met hoop.
[Pauze]
Maar allemaal hebben ze één ding gemeen: ze betekenen niets. 
Ze zijn als kostuums zonder dragers, maskers zonder gezichten, 
decoraties zonder substantie.
[Pauze]
Zeg nu tegen jezelf: "Dit idee zal helpen mij te bevrijden van 
alles wat ik nu geloof."
Voel de bevrijdende kracht van deze woorden. Als al deze 
gedachten niets betekenen, dan ben je niet gebonden aan de 
overtuigingen die ze vormen.
[Pauze]
Laat de optocht verder trekken. Merk op dat terwijl elke 
gedachte voorbijgaat, jij als observator aanwezig blijft. De 
gedachten komen en gaan, maar het bewustzijn dat ze waarneemt 
is stabiel en onveranderlijk.
[Pauze]
Dit observerende bewustzijn wordt niet aangetast door wat het 
observeert. Het wordt niet kleurrijk door vrolijke gedachten of 
donker door sombere gedachten. Het blijft helder en aanwezig.
[Pauze]


Merk op de stilte tussen de gedachten - de ruimte waarin de 
optocht zich afspeelt. Deze stilte is niet leeg maar vol met potentie, 
niet dood maar levend met mogelijkheden.
[Pauze]
Misschien merk je dat naarmate je elke gedachte behandelt als 
betekenisloos, de optocht minder dringend wordt, minder 
overtuigend. De gedachten verliezen hun greep op je aandacht.
[Pauze]
In deze ruimte van non-attachment aan gedachten kun je 
misschien iets anders voelen - een diepere intelligentie, een stillere 
wijsheid, een vreedzamere aanwezigheid.
[Pauze]
Dit is een glimp van wat mogelijk wordt wanneer de denkgeest 
niet langer gevuld is met betekenisloze gedachten. Ruimte voor 
werkelijke visie, voor authentieke inspiratie.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat je niet 
je gedachten bent. Je bent het bewustzijn waarin gedachten 
verschijnen en verdwijnen, maar dat zelf ongeraakt blijft.
[Pauze]
Adem diep in... en uit... en open langzaam je ogen, vanuit deze 
plaats van rustige observatie terugkerend naar de wereld.
 
 
 
 
 


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 10
Oefening 1: De Klassieke Les 10 Praktijk
•Sluit je ogen en herhaal langzaam: "Mijn gedachten 
betekenen niets."
•Voeg toe: "Dit idee zal helpen mij te bevrijden van alles 
wat ik nu geloof."
•Observeer gedurende ongeveer een minuut welke 
gedachten opkomen.
•Voor elke gedachte zeg: "Mijn gedachte over [onderwerp] 
betekent niets."
•Doe dit 5 keer per dag, korter als je onbehagen voelt.
 
 
Oefening 2: De Betekenisloze Gedachten Inventarisatie
•Maak een lijst van je 10 meest terugkerende 
gedachtenpatronen.
•Schrijf bij elke gedachte: "Mijn gedachte over 
[onderwerp] betekent niets."
•Merk op welke gedachten het moeilijkst zijn om als 
betekenisloos te accepteren.
•Vraag jezelf: "Waarom hecht ik zo veel waarde aan deze 
specifieke gedachten?”
 
 
 


Oefening 3: De Parade-Visualisatie
•Zit stil en visualiseer je gedachten als een optocht die 
voorbijtrekt.
•Zie elke gedachte als een paradewagen met kostuums en 
decoraties.
•Voor elke paradewagen die voorbijkomt, zeg: "Deze 
betekent niets."
•Blijf de vriendelijke toeschouwer zonder je mee te laten 
slepen door de parade.
 
 
 
 
Oefening 4: De Emotionele Gedachten Test
•Let op gedachten die sterke emoties oproepen (positief of 
negatief).
•Voor deze "geladen" gedachten, zeg bewust: "Mijn 
gedachte over dit betekent niets."
•Merk op hoe moeilijk het is om emotioneel belangrijke 
gedachten als betekenisloos te zien.
•Experimenteer met het loslaten van de emotionele lading 
van gedachten.
 
 
 
 


Oefening 5: De Overtuigingen Deconstructie
•Identificeer 5 sterke overtuigingen die je over jezelf hebt.
•Voor elke overtuiging: "Mijn gedachte dat ik [eigenschap] 
ben betekent niets."
•Doe hetzelfde met overtuigingen over anderen en de 
wereld.
•Merk op hoeveel ruimte er ontstaat wanneer 
overtuigingen hun greep verliezen.
 
 
 
 
 
Oefening 6: De Dagelijkse Gedachten-Reset
•Stel alarmen in om elk uur te pauzeren en je gedachten te 
observeren.
•Wat is de dominante gedachte op dat moment?
•Zeg: "Mijn gedachte over [wat dan ook] betekent niets."
•Merk op hoe dit korte moment van erkenning je mentale 
staat beïnvloedt.
 
 
 
 
 


Oefening 7: De Obsessieve Gedachten Interventie
•Wanneer je merkt dat je vastloopt in repetitieve of 
obsessieve gedachten, pauzeer.
•Erken: "Deze gedachte die ik blijf herhalen betekent 
niets."
•Probeer de obsessieve gedachte te zien als een kapotte 
grammofoonplaat.
•Experimenteer met het "uitschakelen" van de herhaling 
door erkenning van betekenisloosheid.
 
 
 
 
Oefening 8: De Plannings-Gedachten Onderzoek
•Let op gedachten over planning en organisatie voor de 
toekomst.
•Voor elke planningsgedachte: "Mijn gedachte over wat ik 
moet doen betekent niets."
•Merk op het verschil tussen praktische actie en obsessieve 
planning.
•Experimenteer met handelen vanuit directe intuïtie in 
plaats van mentale planning.
 
 
 
 


Oefening 9: De Zelfkritiek Neutralisatie
•Wanneer je zelfkritische gedachten opmerkt, pauzeer 
onmiddellijk.
•Zeg: "Mijn gedachte over wat er mis is met mij betekent 
niets."
•Merk op hoe dit de emotionele impact van zelfkritiek 
vermindert.
•Experimenteer met zelfcompassie door erkenning van 
betekenisloosheid van negatieve zelfbeelden.
 
 
 
 
 
Oefening 10: De Vergelijkings-Gedachten Stop
•Let op gedachten waarin je jezelf vergelijkt met anderen.
•Voor elke vergelijking: "Mijn gedachte over hoe ik ben in 
vergelijking met [persoon] betekent niets."
•Merk op hoe vergelijkingen automatisch hiërarchieën 
creëren.
•Experimenteer met het zien van jezelf en anderen zonder 
vergelijkende gedachten.
 
 
 


Oefening 11: De Herinneringen-Betekenis Test
•Wanneer oude herinneringen opkomen, pas het principe 
toe.
•"Mijn gedachte over wat er toen gebeurde betekent niets."
•Merk op hoe dit de emotionele lading van herinneringen 
kan veranderen.
•Experimenteer met het vrijkomen van het verleden door 
erkenning van betekenisloosheid.
 
 
 
 
 
Oefening 12: De Spirituele Gedachten Check
•Let op gedachten die je als "spiritueel" of "wijs" 
beschouwt.
•Pas ook hierop het principe toe: "Mijn gedachte over 
[spiritueel concept] betekent niets."
•Merk op weerstand tegen het behandelen van "goede" 
gedachten als betekenisloos.
•Experimenteer met het loslaten van spirituele concepten 
om ruimte te maken voor directe ervaring.
 
 
 


Oefening 13: De Stilte-na-Erkenning Observatie
•Nadat je gedachten hebt erkend als betekenisloos, let op 
wat overblijft.
•Is er stilte? Ruimte? Een ander soort bewustzijn?
•Rust in deze stilte zonder deze te analyseren of te 
beoordelen.
•Merk op het verschil tussen de leegte van betekenisloze 
gedachten en de volheid van stilte.
 
Oefening 14: De Avond-Gedachten Vrijgave
•Voor het slapengaan, review de gedachten die je dag 
hebben gedomineerd.
•Voor elke belangrijke gedachte: "Mijn gedachte over 
[onderwerp] betekent niets."
•Letterlijk "geef alle gedachten van de dag vrij" voordat je 
gaat slapen.
•Ga slapen in de stilte die overblijft na deze mentale 
opruiming.
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen een radicaal 
nieuwe relatie te ontwikkelen met je gedachteninhoud. Het doel is 
niet om geen gedachten te hebben, maar om te herkennen dat ego-
gebaseerde gedachten geen werkelijke substantie hebben. Door 
deze erkenning maak je ruimte voor een authentiekere vorm van 
bewustzijn die niet afhankelijk is van conceptueel denken. Het is 
een proces van mentale ontgifting dat ruimte maakt voor 
werkelijke helderheid en vrede.
 


[image: fill-image-9.png][image: border-image-9.png]Gebed: "Voor Bevrijding van Betekenisloze 
Gedachten”
Eeuwige Bron van werkelijke gedachten,
Ik zie nu hoe mijn geest gevuld is met een eindeloze parade van 
gedachten die niets betekenen. Ik heb ze aangezien voor wijsheid, voor 
belangrijke inzichten, voor de kern van wie ik ben.
Maar U toont mij dat ze allemaal slechts lege kostuums zijn, 
maskers zonder gezichten, decoraties zonder substantie.
Help mij te erkennen dat mijn gedachten over het verleden - niets 
betekenen, mijn gedachten over de toekomst - niets betekenen, mijn 
gedachten over mijzelf - niets betekenen, mijn gedachten over anderen 
- niets betekenen.
In deze erkenning van leegte vind ik de opening naar volheid. In 
het loslaten van betekenisloze gedachten maak ik ruimte voor 
werkelijke wijsheid.
Leer mij het onderscheid tussen de optocht van het ego en de stilte 
van ware intelligentie. Geef mij de moed om te rusten in de leegte die 
overblijft wanneer alle betekenisloze gedachten zijn weggetrokken.
Want in die leegte wacht wat werkelijk waar is. In die stilte 
spreekt wat werkelijk wijsheid is.
Bevrijd mij van de verslaving aan mijn eigen gedachten, en open 
in mij de ruimte voor Uw gedachten van liefde.
Dank U voor het inzicht dat bevrijding begint met het erkennen 
van wat geen betekenis heeft.
Amen.
 


 
Les 11
“Mijn betekenisloze gedachten laten mij een 
betekenisloze wereld zien.”
 
 
 
"De Film Operator”
 
Ik dacht dat ik naar buiten keek
Naar een wereld die mij werd getoond
Maar nu zie ik dat ik de operator ben
Die beelden werpt op een leeg scherm
 
Mijn gedachten zijn de filmrollen
Versleten, bekrast, vol van het verleden
En wat ik aanzag voor werkelijkheid
Waren alleen maar mijn eigen projecties
 
Deze betekenisloze gedachte over angst
Toont mij een wereld vol gevaar
Deze betekenisloze gedachte over tekort
Laat mij armoede zien waar overvloed is


 
Ik ben de kunstenaar die schildert
Op het canvas van waarneming
Maar ik was vergeten dat ik de kwast vasthield
En dacht dat de beelden vanzelf kwamen
 
Elke straathoek die ik zie
Draagt de kleuren van mijn denkgeest
Elk gezicht dat naar mij kijkt
Weerkaatst mijn eigen interpretaties
 
De wereld is mijn spiegel geworden
Zonder dat ik het doorhad
Alles wat ik waarneem
Is mijn eigen bewustzijn naar buiten gekeerd
 
Maar wat een bevrijding om te ontdekken
Dat ik de regisseur ben
Van dit hele schouwspel
Dat ik de maker ben van wat ik zie
 
Want als mijn betekenisloze gedachten
Een betekenisloze wereld tonen
Dan kunnen nieuwe gedachten
Een nieuwe wereld doen ontstaan
 
 


 
Als ik de operateur ben
Dan kan ik andere films laden
Als ik de schilder ben
Dan kan ik andere kleuren kiezen
 
De sleutel tot bevrijding
Ligt hier in mijn handen
Niet in het veranderen van de wereld
Maar in het zuiveren van de lens
 
Waardoor ik kijk
Naar wat altijd al
Precies zo was
Als het bedoeld was te zijn
 
 
 
Uitgebreid Commentaar op Les 11
Les 11 van "Een Cursus in Wonderen" markeert een 
revolutionaire wending in het Werkboek door de causale relatie 
tussen bewustzijn en ervaring volledig om te keren. Deze les 
introduceert wat de Cursus beschrijft als "een van de belangrijkste 
fasen van het correctieproces: de omkering van het denken van de 
wereld."
De Omkering van Causale Attributie
Het fundamentele inzicht van les 11 is dat onze gedachten niet 
reageren op de wereld, maar dat onze gedachten de wereld 


creëren die we zien. Dit is een radicale omkering van onze gewone 
causale attributie. Normaal gesproken geloven we dat externe 
omstandigheden onze gedachten en gevoelens veroorzaken - we 
zijn blij omdat er iets goeds gebeurt, verdrietig omdat er iets 
verkeerd gaat, angstig omdat er gevaar dreigt.
Maar de Cursus stelt dat deze hele causale structuur omgekeerd 
is. Het zijn onze (onbewuste) gedachten die de wereld projecteren 
die we vervolgens "waarnemen" en waarop we dan "reageren." We 
reageren niet op een onafhankelijke externe realiteit, maar op onze 
eigen projecties.
Deze omkering heeft verregaande implicaties. Als onze 
gedachten onze waargenomen wereld bepalen, dan zijn we niet 
slachtoffers van externe omstandigheden maar actieve scheppers 
van onze ervaring. Dit betekent zowel volledige 
verantwoordelijkheid als complete empowerment.
De Mechanica van Projectie
Les 11 onthult de fundamentele mechanica van wat de Cursus 
beschrijft als projectie. We projecteren niet alleen specifieke 
eigenschappen op externe objecten (zoals in eerdere lessen), maar 
hele werelden van ervaring. Onze waargenomen realiteit is een 
uitgebreide projectie van onze interne staat.
Omdat onze ego-gebaseerde gedachten betekenisloos zijn 
(zoals vastgesteld in les 10), creëren ze een wereld die eveneens 
betekenisloos is. Het is niet zo dat er een betekenisvolle wereld 
bestaat die we verkeerd interpreteren; er is helemaal geen externe 
wereld zoals we die waarnemen - alleen onze eigen projecties.
Deze mechanica verklaart waarom verschillende mensen naar 
dezelfde "objectieve" situatie kunnen kijken en totaal verschillende 
dingen zien. Ze zien niet dezelfde situatie door verschillende 
filters; ze projecteren verschillende situaties en zien vervolgens 
hun eigen projecties.


De Sleutel tot Vergeving en Bevrijding
De les stelt expliciet dat "de sleutel tot vergeving" in dit idee ligt 
vervat, en dat "in dit idee jouw bevrijding verzekerd is." Dit lijkt 
een grote claim voor zo'n abstract concept, maar de logica is 
onweerlegbaar.
Als alle pijn en conflict in onze ervaring voortkomen uit onze 
eigen projecties in plaats van uit echte externe bedreigingen, dan 
ligt bevrijding niet in het veranderen van de wereld maar in het 
veranderen van onze projecties. Vergeving wordt niet het vergeven 
van werkelijke zonden, maar het herkennen dat wat we dachten 
dat ons werd aangedaan nooit werkelijk gebeurd is - het waren 
alleen onze eigen projecties.
Deze vorm van vergeving is radicaal omdat het niet vraagt om 
het excuseren van verkeerd gedrag, maar om het herkennen dat 
het "verkeerde gedrag" dat we zagen grotendeels een projectie was 
van onze eigen angst en schuld. We vergeven niet de ander, maar 
onszelf voor het creëren van een illusoire wereld van conflict.
De Pedagogische Aanpak van Zachte Introductie
Opmerkelijk aan les 11 is de nadruk op een zachte, ontspannen 
benadering. De instructies benadrukken herhaaldelijk dat het idee 
"heel ongedwongen" moet worden geïntroduceerd, "zonder haast" 
en "zonder een gevoel van inspanning of drang."
Deze pedagogische voorzichtigheid wijst erop hoe radicaal dit 
concept is. Het ondermijnt de hele basis van gewone 
realiteitsperceptie. Te agressieve toepassing zou kunnen leiden tot 
ontregeling of verwarring. In plaats daarvan wordt het idee 
zachtjes geïntroduceerd als de "basis voor vrede, ontspanning en 
onbezorgdheid."
De nadruk op ontspanning is cruciaal omdat gespannenheid en 
inspanning producten zijn van ego-gebaseerd denken. Als we dit 
nieuwe idee proberen te begrijpen of toe te passen met dezelfde 


mentale inspanning die onze projecties creëert, zullen we alleen 
meer van hetzelfde produceren.
De Visuele Methodologie
De praktische oefening van les 11 introduceert een nieuwe 
methodologie waarbij de ogen "vrij snel van het ene naar het 
andere voorwerp bewegen" terwijl het idee wordt herhaald. Deze 
aanpak is opzettelijk ontworpen om het normale proces van 
gefocuste perceptie te onderbreken.
Wanneer we onze blik laten rusten op specifieke objecten, 
activeren we automatisch onze gewone projectiemechanismen. 
Door snel van object naar object te bewegen, geven we de ego-
denkgeest geen tijd om zijn gebruikelijke interpretaties te 
construeren. Dit creëert een andere staat van bewustzijn waarin 
het idee van de les directer kan worden ervaren.
De Voorbereiding op Constructieve Visie
Hoewel les 11 zich richt op het herkennen dat onze 
betekenisloze gedachten een betekenisloze wereld creëren, bereidt 
het ook voor op de positieve fase van het Werkboek. Als onze 
gedachten onze ervaring bepalen, dan kunnen betekenisvolle 
gedachten een betekenisvolle wereld creëren.
Dit legt de grondslag voor wat later in de Cursus wordt 
geïntroduceerd als "ware perceptie" of "de visie van Christus" - een 
manier van zien die gebaseerd is op liefde in plaats van angst, op 
eenheid in plaats van afscheiding. Maar eerst moet de oude 
projectiestructuur volledig worden herkend en losgelaten.
De Therapeutische Implicaties
De therapeutische implicaties van les 11 zijn enorm. Het 
suggereert dat alle emotionele en psychologische lijden 
fundamenteel zelf-gecreëerd is door onze eigen projecties. Dit 


betekent niet dat lijden niet "echt" is in de zin van niet-ervaren, 
maar dat het niet veroorzaakt wordt door externe factoren.
Deze erkenning kan zowel bemoedigend als uitdagend zijn. Het 
is bemoedigend omdat het betekent dat we de macht hebben om 
ons lijden te beëindigen door onze projecties te veranderen. Het is 
uitdagend omdat het ons uitnodigt om volledige 
verantwoordelijkheid te nemen voor onze emotionele staat.
De Kosmologische Dimensie
Op een dieper niveau suggereert les 11 een radicale kosmologie 
waarin bewustzijn primair is en "externe" realiteit secundair. De 
fysieke wereld zoals we die waarnemen is niet fundamenteel, maar 
een projectie van bewustzijn. Dit sluit aan bij idealistische 
filosofieën en bepaalde interpretaties van moderne fysica die de rol 
van bewustzijn in het creëren van waargenomen realiteit 
benadrukken.
Deze kosmologie heeft implicaties die veel verder reiken dan 
persoonlijke therapie. Het suggereert dat de hele menselijke 
ervaring van conflict, lijden en dood gebaseerd is op collectieve 
projecties die kunnen worden veranderd door verschuivingen in 
bewustzijn.
 
 
 
 
Geleide Meditatie: "De Ontdekking van Innerlijke 
Projectie"
[Begin met een rustige, onderzoekende stem]
Maak het je comfortabel en sluit je ogen. Neem enkele diepe 
ademhalingen om jezelf te centreren.


In... en uit... In... en uit... Laat je lichaam ontspannen en je 
bewustzijn naar binnen keren.
[Pauze]
Vandaag gaan we onderzoeken een van de meest 
transformerende inzichten van spirituele ontwikkeling: de 
ontdekking dat jij de schepper bent van de wereld die je ziet.
[Pauze]
Stel je voor dat je in een grote bioscoop zit, kijkend naar een 
film op het scherm. Aanvankelijk ben je volledig geabsorbeerd in 
het verhaal - je voelt mee met de karakters, je raakt geëmotioneerd 
door de gebeurtenissen, je reageert op wat er gebeurt.
[Pauze]
Maar dan realiseer je je plotseling iets verbazingwekkends: jij 
bent niet alleen de toeschouwer van deze film - jij bent ook de 
projectionist. Jij bent degene die de beelden op het scherm 
projecteert.
[Pauze]
Herhaal nu zachtjes voor jezelf: "Mijn betekenisloze gedachten 
laten mij een betekenisloze wereld zien."
Voel de kracht van deze woorden. Ze suggereren dat alles wat 
je "daarbuiten" ziet, eigenlijk van "hierbinnen" komt.
[Pauze]
Open nu je ogen en kijk rustig rond in je omgeving. Laat je blik 
zachtjes dwalen van object naar object, zonder ergens op te blijven 
rusten.
[Pauze]
Terwijl je kijkt, herhaal zachtjes: "Mijn betekenisloze gedachten 
laten mij een betekenisloze wereld zien."


Probeer niet dit idee te begrijpen met je verstand. Laat het 
gewoon aanwezig zijn terwijl je kijkt.
[Pauze]
Merk op hoe automatisch je geest betekenis toekent aan alles 
wat je ziet. Deze stoel is "comfortabel," dat raam is "helder," die 
muur is "beschermend." Maar al deze betekenissen komen van 
jouw gedachten, niet van de objecten zelf.
[Pauze]
Stel je nu voor dat al deze betekenissen als transparante lagen 
over de werkelijkheid liggen. Je projecteert deze betekenissen en 
ziet ze vervolgens terug als eigenschappen van de wereld.
[Pauze]
Continue met je blik te laten bewegen terwijl je herhaalt: "Mijn 
betekenisloze gedachten laten mij een betekenisloze wereld zien."
Laat er geen inspanning of urgentie zijn. Dit is een zachte 
ontdekking, geen gewelddadige onthulling.
[Pauze]
Probeer nu te zien alsof je de filmoperateur bent die bewust 
beelden werpt op een leeg scherm. De "objecten" die je ziet zijn 
eigenlijk jouw eigen gedachten in visuele vorm.
[Pauze]
Merk op hoe bevrijdend dit idee kan zijn. Als jij de operateur 
bent, dan ben je geen slachtoffer van wat je ziet. Je bent de actieve 
schepper van je ervaring.
[Pauze]
Sluit nu je ogen weer en rust in dit nieuwe besef. Als jouw 
gedachten de wereld creëren die je ziet, dan ligt alle macht voor 
verandering in je eigen bewustzijn.


[Pauze]
Voel de vrede die kan komen van het besef dat je niet ten 
genade staat van externe omstandigheden. Alles wat je 
"problematisch" vindt in de wereld is eigenlijk een uitnodiging om 
je eigen gedachten te onderzoeken.
[Pauze]
Herhaal nog een keer: "Mijn betekenisloze gedachten laten mij 
een betekenisloze wereld zien."
En voeg er aan toe: "Maar als ik de operateur ben, kan ik ook 
andere beelden kiezen om te projecteren."
[Pauze]
Dit is de sleutel tot vergeving - niet het vergeven van wat 
anderen je hebben aangedaan, maar het herkennen dat wat je 
dacht dat je werd aangedaan, eigenlijk je eigen projecties waren.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat 
bevrijding niet ligt in het veranderen van de wereld, maar in het 
herkennen dat jij de wereld bent die je ziet.
[Pauze]
In die herkenning ligt alle transformatie mogelijk.
Adem diep in... en uit... en open je ogen met nieuwe ogen voor 
de wereld die jij creëert.
 
 
 
 
 


[image: fill-image-10.png][image: border-image-10.png]Gebed: "Voor Herkenning van Scheppende Kracht”
 
Bron van alle ware schepping,
Te lang heb ik gedacht dat ik het slachtoffer was van een wereld 
die mij werd opgelegd. Ik zag vijanden waar ik vrienden had 
geschapen, tekorten waar ik overvloed had weggeprojecteerd, gevaar 
waar ik veiligheid had verborgen.
Nu begin ik te zien de waarheid: dat mijn betekenisloze gedachten 
mij een betekenisloze wereld laten zien. Ik ben niet de toeschouwer 
van de film van het leven - ik ben de filmoperateur.
Help mij deze verantwoordelijkheid niet te vrezen maar te 
omarmen als de sleutel tot vrijheid. Als ik de schepper ben van wat ik 
zie, dan ligt alle macht voor verandering in mijn eigen bewustzijn.
Leer mij te herkennen wanneer ik project in plaats van te zien, 
wanneer ik creëer in plaats van te ontvangen, wanneer ik interpreteer 
in plaats van waar te nemen.
Geef mij de moed om volledige verantwoordelijkheid te nemen 
voor de wereld die ik ervaar, wetende dat in die verantwoordelijkheid 
mijn complete bevrijding ligt.
Moge ik ophouden met het beschuldigen van omstandigheden en 
anderen voor hoe ik mij voel, en beginnen met het zuiveren van de 
bron van alle projectie: mijn eigen denkgeest.
In deze omkering van het denken van de wereld vind ik de sleutel 
tot vergeving en de weg naar vrede.
Dank U voor het inzicht dat ik de kunstenaar ben van mijn eigen 
ervaring.
Amen.


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 11
 
Oefening 1: De Klassieke Les 11 Praktijk
•Begin met gesloten ogen en herhaal langzaam: "Mijn 
betekenisloze gedachten laten mij een betekenisloze wereld 
zien."
•Open je ogen en laat je blik snel bewegen van object naar 
object.
•Herhaal het idee rustig terwijl je kijkt, zonder haast of 
inspanning.
•Sluit je ogen en herhaal het idee nog een keer.
•Doe dit 3 keer per dag, maximaal 5 keer.
 
 
 
Oefening 2: De Filmoperateur-Visualisatie
•Zit voor een raam of in een ruimte met veel visuele 
elementen.
•Stel je voor dat je een filmprojector bent die beelden 
werpt op een scherm.
•Voor elk object dat je ziet, denk: "Ik projecteer deze 
betekenis op wat ik zie."
•Experimenteer met het "uitschakelen" van de projectie - 
wat blijft er over?
 


Oefening 3: De Emotionele Projectie Opsporing
•Wanneer je een sterke emotionele reactie hebt op iets dat 
je ziet, pauzeer.
•Vraag jezelf: "Welke gedachte in mij creëert deze 
emotionele ervaring?"
•Zeg: "Mijn gedachte over dit toont mij een wereld die 
overeenkomt met die gedachte."
•Experimenteer met het veranderen van de gedachte en 
observeer hoe je perceptie verandert.
 
 
 
 
 
Oefening 4: De Betekenis-Deconstructie Walk
•Ga naar buiten voor een wandeling van 15 minuten.
•Voor alles wat je ziet, vraag: "Welke betekenis project ik 
hierop?"
•Herken dat de "eigenschappen" die je ziet (mooi, lelijk, 
nuttig, hinderlijk) van jou komen.
•Experimenteer met het zien van dingen zonder 
toegekende betekenissen.
 
 
 


Oefening 5: De Mensen-Projectie Observatie
•Observeer mensen in openbare ruimtes.
•Merk op hoe automatisch je verhalen, intenties en 
eigenschappen aan hen toekent.
•Voor elke persoon, denk: "Wat ik in deze persoon zie, 
toont mij mijn eigen gedachten."
•Experimenteer met het zien van mensen als neutrale 
schermen voor je eigen projecties.
 
 
 
 
 
 
Oefening 6: De Nieuws-Projectie Experiment
•Lees nieuws of bekijk sociale media.
•Voor elke emotionele reactie, vraag: "Welke gedachte in 
mij creëert deze reactie?"
•Zeg: "Deze gebeurtenis toont mij een wereld die 
overeenkomt met mijn eigen angsten/overtuigingen."
•Experimenteer met het bekijken van hetzelfde nieuws 
vanuit verschillende gedachten.
 
 
 


Oefening 7: De Herinneringen-Projectie Check
•Denk aan een pijnlijke herinnering.
•Vraag jezelf: "Hoe much van deze pijn komt van mijn 
interpretatie van wat er gebeurde?"
•Zeg: "Mijn gedachten over dit verleden laten mij een 
pijnlijke wereld zien."
•Experimenteer met het herinterpreteren van dezelfde 
gebeurtenis vanuit liefde in plaats van angst.
 
 
 
Oefening 8: De Dagelijkse Situaties Scheppings-Check
•Bij routine activiteiten (werk, boodschappen doen, 
gesprekken), pauzeer regelmatig.
•Vraag: "Welke gedachten creëren mijn ervaring van deze 
situatie?"
•Herken dat je niet reageert op de situatie, maar op je 
gedachten over de situatie.
•Experimenteer met het veranderen van je gedachten en 
observeer hoe je ervaring verschuift.
 
 
 
 
 


Oefening 9: De Omgevings-Stemming Correlatie
•Let op hoe je "stemming" lijkt te corresponderen met je 
omgeving.
•Merk op dat het omgekeerd is: je stemming (gedachten) 
bepaalt hoe je de omgeving ziet.
•Experimenteer bewust met het veranderen van je 
innerlijke staat en observeer hoe de "externe" wereld lijkt te 
veranderen.
 
 
 
Oefening 10: De Conflict-Projectie Analyse
•Wanneer je in conflict bent met iemand, pauzeer voordat 
je reageert.
•Vraag: "Welke gedachte in mij creëert dit conflict?"
•Zeg: "De vijandige wereld die ik zie toont mij mijn eigen 
vijandigheid."
•Experimenteer met het loslaten van de vijandigheid in 
jezelf en observeer hoe de "externe" vijand verandert.
 
 
 
 
 
 


Oefening 11: De Perfecte Dag Schepping
•Kies een dag om bewust "een perfecte dag" te creëren, 
niet door externe omstandigheden te manipuleren, maar 
door je gedachten te zuiveren.
•Begin de dag met: "Mijn vredige gedachten zullen mij een 
vredige wereld laten zien."
•Gedurende de dag, wanneer niet-vredige percepties 
opkomen, herinner jezelf aan je scheppende kracht.
•Aan het einde van de dag, evalueer hoe je innerlijke staat 
je ervaring beïnvloedde.
 
 
 
Oefening 12: De Vergeving door Projectie-Herkenning
•Denk aan iemand die je moeilijk vindt te vergeven.
•Vraag: "Wat zie ik in deze persoon dat eigenlijk een 
projectie is van iets in mijzelf?"
•Zeg: "Mijn gedachten over schuld laten mij een schuldige 
wereld zien."
•Experimenteer met het vergeven van jezelf voor je 
projecties, in plaats van de ander voor hun vermeende acties.
 
 
 
 


Oefening 13: De Dankbaarheid-Projectie Experiment
•Kies bewust om een dag te beginnen met dankbare 
gedachten.
•Merk op hoe een dankbare innerlijke staat je doet zien 
hoe "de wereld" je ondersteunt en zegent.
•Vergelijk dit met dagen waarin je begint met zorgen of 
irritaties.
•Herken: "Mijn dankbare gedachten laten mij een 
zegeningen-volle wereld zien.”
 
 
 
 
Oefening 14: De Avond-Projectie Review
•Voor het slapengaan, review je dag vanuit het perspectief 
van projectie.
•Voor elke significante ervaring, vraag: "Hoe creëerden 
mijn gedachten deze ervaring?"
•Herken momenten waarin je je voelde als slachtoffer en 
zie hoe deze eigenlijk momenten van onbewuste schepping 
waren.
•Ga slapen met de intentie om de volgende dag bewuster 
te scheppen.
 
 


Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen het revolutionaire 
inzicht van les 11 te integreren: dat jij de actieve schepper bent van de 
wereld die je ervaart. Dit is geen intellectueel concept maar een 
levende waarheid die praktisch toegepast kan worden in elk moment. 
Door deze herkenning ontwikkel je de kracht om je ervaring 
fundamenteel te transformeren door het zuiveren van je gedachten in 
plaats van het proberen veranderen van externe omstandigheden.
 
 
 

 
[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


 
Les 12
“Ik voel onvrede omdat ik een betekenisloze 
wereld zie.”
 
 
 
"De Schrijver van Betekenis”
 
Op het lege perkament van werkelijkheid
Heb ik mijn eigen verhaal geschreven
Met inkt van angst en verlangen
Met woorden van oordeel en verwachting
 
Ik schreef "gevaarlijk" op de dageraad
"Tekort" op de overvloed om mij heen
"Vijandschap" op neutrale gezichten
"Verlies" op elke verandering
 
En toen ik las wat ik had geschreven
Werd ik bang voor mijn eigen woorden
Verdrietig om mijn eigen verhaal
Boos op mijn eigen projecties


 
Ik dacht dat de wereld mij bedreigde
Maar ik bedreigde mezelf
Met de betekenissen die ik gaf
Aan wat op zichzelf neutraal was
 
Deze betekenisloze wereld
Draagt geen inherente eigenschappen
Geen goedheid, geen kwaadheid
Geen vreugde, geen verdriet
 
Het is een leeg canvas
Waarop ik mijn interpretaties schilder
Een stille ruimte
Die weerkaatst wat ik erin roep
 
Mijn onvrede komt niet van wat ik zie
Maar van mijn behoefte om betekenis toe te kennen
Aan wat bedoeld is om leeg te blijven
Zodat Waarheid er zelf op kan worden geschreven
 
Onder mijn krabbels van betekenis
Ligt het oorspronkelijke Woord
Geduldig wachtend om gelezen te worden
Wanneer ik mijn eigen tekst wegwis
 
 


Wat een bevrijding zou het zijn
Om te stoppen met schrijven
Op wat al volmaakt beschreven is
Door de Hand die alles schept
 
Dan zou ik zien wat werkelijk er staat:
Niet mijn verhaal van angst en gebrek
Maar het eeuwige verhaal van Liefde
Dat altijd al geschreven was
 
In stilte wacht het perkament
Op mijn bereidheid om leeg te worden
Zodat wat Waar is kan verschijnen
Waar eens mijn illusies stonden
 
 
 
Uitgebreid Commentaar op Les 12
Les 12 van "Een Cursus in Wonderen" vormt de culminatie van 
de eerste cyclus van het Werkboek door de fundamentele 
mechanica van emotioneel lijden te onthullen. Deze les verbindt de 
inzichten van alle voorgaande lessen in een coherente verklaring 
van waarom we lijden en hoe dit lijden kan worden beëindigd.
De Ontmaskering van Emotionele Causatie
Het kernInzicht van les 12 is dat onze onvrede niet veroorzaakt 
wordt door de eigenschappen van de wereld, maar door onze 
poging om betekenis toe te kennen aan wat intrinsiek 


betekenisloos is. Dit is een radicale herziening van hoe we 
gewoonlijk onze emotionele reacties begrijpen.
Normaal gesproken geloven we dat we onvrede voelen omdat 
de wereld angstaanjagend, gevaarlijk, of treurig is. Maar de Cursus 
onthult dat deze eigenschappen niet inherent aan de wereld zijn - 
wij schrijven ze toe aan een wereld die "op zichzelf zonder 
betekenis is." Onze emotionele onrust komt niet van wat er 
werkelijk is, maar van onze projectie van betekenissen op het 
betekenisloze.
Deze omkering van causale attributie heeft verregaande 
therapeutische implicaties. Het suggereert dat alle emotioneel 
lijden fundamenteel zelf-gecreëerd is, niet door externe 
omstandigheden, maar door onze onbewuste behoefte om 
betekenis te geven aan wat bedoeld is om een leeg canvas te 
blijven.
De Universaliteit van Betekenis-Projectie
Een bijzonder subtiel aspect van les 12 is de erkenning dat 
zowel "positieve" als "negatieve" betekenissen problematisch zijn. 
De les instrueert ons om zowel beschrijvende termen zoals "een 
goede wereld" of "een bevredigende wereld" op te nemen in onze 
oefening.
Deze inclusie onthult een diep inzicht: het probleem is niet dat 
we "verkeerde" betekenissen toekennen aan de wereld, maar dat 
we überhaupt betekenissen toekennen. Elke betekenis die we 
projecteren - of deze nu als positief of negatief wordt ervaren - 
bedekt de onderliggende waarheid en creëert de basis voor 
toekomstige teleurstelling.
Een "goede wereld" impliceert automatisch de mogelijkheid van 
een "slechte wereld." Een "bevredigende wereld" bevat het zaad 
van "onbevrediging." Door betekenissen toe te kennen creëren we 
dualiteit, en dualiteit is altijd een bron van conflict en onzekerheid.


De Methodologie van Gelijkwaardige Aandacht
De praktische instructies van les 12 introduceren een cruciale 
methodologie: het geven van "evenveel aandacht en evenveel tijd" 
aan alles waar we naar kijken, ongeacht wat het is. Deze 
gelijkwaardige aandacht is "een eerste stap om te leren aan alles 
evenveel waarde toe te kennen."
Deze methodologie ondermijnt systematisch het ego's 
hiërarchische systeem van waarden. Het ego leeft van het maken 
van onderscheidingen: dit is belangrijk, dat is onbelangrijk; dit is 
goed, dat is slecht; dit verdient aandacht, dat kan worden 
genegeerd. Door alles gelijke aandacht te geven, beginnen we dit 
discriminatoire systeem te deconstrueren.
Het tempo van "heel langzaam" en "rustig en redelijk regelmatig 
ritme" is opzettelijk bedoeld om het normale proces van selectieve 
perceptie te onderbreken. Wanneer we snel van object naar object 
bewegen, volgen we gewoonlijk onze voorkeuren en afkeren. Door 
bewust langzaam te bewegen, dwingen we onszelf om ons bewust 
te worden van onze automatische selectieprocessen.
De Paradox van Betekenisloosheid en Geluk
Een van de meest paradoxale aspecten van les 12 is de 
bewering dat het accepteren dat de wereld geen betekenis heeft 
ons "onbeschrijfelijk gelukkig" zou maken. Dit lijkt contra-intuïtief - 
hoe kan het erkennen van betekenisloosheid tot geluk leiden?
De logica wordt duidelijk wanneer we begrijpen dat onze 
betekenis-projecties de bron zijn van al ons lijden. Elke betekenis 
die we toekennen schept verwachtingen, en verwachtingen kunnen 
worden teleurgesteld. Elke interpretatie schept gehechtheid, en 
gehechtheid leidt tot angst voor verlies. Door betekenissen toe te 
kennen aan het betekenisloze, creëren we de hele structuur van 
emotioneel lijden.


Als we de wereld zouden kunnen zien als werkelijk 
betekenisloos - als een neutraal canvas - dan zouden we bevrijd 
zijn van alle angst, verdriet, en teleurstelling die voortkomen uit 
onze betekenis-projecties. We zouden ruimte maken voor een 
direct ervaring van vrede die niet afhankelijk is van externe 
omstandigheden.
Het Woord van God Onder Onze Woorden
De les eindigt met een van de meest poëtische en diepgaande 
passages in het vroege Werkboek: "Onder jouw woorden staat het 
Woord van God geschreven." Dit suggereert dat er een diepere laag 
van betekenis bestaat die wordt verborgen door onze 
oppervlakkige betekenis-projecties.
Het "Woord van God" verwijst hier niet naar religieuze doctrine, 
maar naar de inherente waarheid en liefde die de werkelijke 
natuur van alle bestaan is. Deze waarheid is altijd aanwezig, maar 
wordt bedekt door onze constante projectie van ego-gebaseerde 
betekenissen.
Het proces van spirituele ontwikkeling wordt beschreven als 
een proces van "uitwissen" van onze woorden zodat Gods Woorden 
zichtbaar kunnen worden. Dit is niet een proces van toevoegen 
maar van wegnemen - niet van creëren maar van onthullen wat 
altijd al aanwezig was.
De Voorbereiding op Ware Perceptie
Les 12 bereidt ons voor op wat later in de Cursus wordt 
geïntroduceerd als "ware perceptie" - een manier van zien die niet 
gebaseerd is op betekenis-projectie maar op directe herkenning van 
de onderliggende liefde in alles. Deze perceptie wordt mogelijk 
wanneer we stoppen met het projecteren van onze eigen 
betekenissen en ruimte maken voor de waarheid om zichzelf te 
onthullen.


Deze voorbereiding vereist wat de les beschrijft als het 
"uitwissen" van onze woorden. Dit is niet een gewelddadig proces 
van onderdrukking, maar een zacht proces van loslaten - het 
herkennen dat onze betekenissen niet alleen onjuist zijn, maar ook 
onnodige toevoegingen aan wat al volmaakt is.
De Therapeutische Implicaties van Betekenis-Bewustzijn
Vanuit therapeutisch perspectief biedt les 12 een radicaal 
nieuwe benadering van emotionele genezing. In plaats van te 
proberen negatieve gedachten te vervangen door positieve, of 
traumatische ervaringen te "herverwerken," nodigt het ons uit om 
te herkennen dat al onze emotionele reacties gebaseerd zijn op 
betekenis-projecties die fundamenteel optioneel zijn.
Deze benadering kan bijzonder bevrijdend zijn voor mensen die 
vastzitten in chronische patronen van emotioneel lijden. Door te 
herkennen dat hun lijden niet veroorzaakt wordt door wat er 
"werkelijk" gebeurt, maar door de betekenissen die ze toekennen 
aan neutrale gebeurtenissen, kunnen ze beginnen te 
experimenteren met het loslaten van deze betekenissen.
De Pedagogische Voorzichtigheid
De les toont opnieuw de pedagogische wijsheid van de Cursus 
door te waarschuwen voor overmatige beoefening en te adviseren 
om te stoppen "zodra je een gevoel van spanning ervaart." Deze 
voorzichtigheid erkent dat het confronteren met de 
betekenisloosheid van onze projecties psychologisch uitdagend kan 
zijn.
Onze betekenis-projecties zijn niet alleen intellectuele 
constructies maar fundamentele oriëntatiemechanismen die ons 
gevoel van identiteit en veiligheid ondersteunen. Het te snel 
afbreken van deze structuren kan tot desoriëntatie leiden. De 
Cursus vraagt ons om geleidelijk en zachtjes te werk te gaan, 
waarbij we onze psychologische grenzen respecteren.


 
Geleide Meditatie: "De Uitwissing van Projecties"
[Begin met een zachte, begripvolle stem]
Maak het je comfortabel en neem enkele diepe ademhalingen 
om jezelf te centreren. Voor deze meditatie houden we onze ogen 
open.
In... en uit... In... en uit... Laat je lichaam ontspannen terwijl je 
bewustzijn alert blijft.
[Pauze]
Vandaag gaan we onderzoeken hoe wij betekenis projecteren op 
een wereld die op zichzelf neutraal is, en hoe deze projecties de 
bron zijn van al onze onvrede.
[Pauze]
Kijk nu langzaam rond in je omgeving. Heel langzaam, alsof je 
door honing beweegt. Laat je blik rustig en regelmatig van object 
naar object glijden, waarbij je elk object evenveel tijd en aandacht 
geeft.
[Pauze]
Terwijl je kijkt, merk op hoe automatisch je geest betekenissen 
toekent aan alles wat je ziet. Deze stoel is "comfortabel," dat raam 
is "helder," die hoek is "donker," dat object is "nuttig."
[Pauze]
Maar probeer nu onder deze automatische betekenis-
toekenning te kijken. Stel je voor dat elk object dat je ziet een leeg 
canvas is waarop jouw geest woorden en betekenissen heeft 
geschreven.
[Pauze]


Zeg zachtjes tegen jezelf terwijl je blijft kijken: "Ik denk dat ik 
een [gebruik wat er opkomt] wereld zie." Misschien "een 
beangstigende wereld," "een treurige wereld," "een chaotische 
wereld," of zelfs "een mooie wereld," "een veilige wereld."
[Pauze]
Merk op dat zelfs positieve beschrijvingen betekenissen zijn die 
jij projecteert. Een "mooie wereld" impliceert de mogelijkheid van 
een "lelijke wereld." Een "veilige wereld" bevat het zaad van 
"gevaar."
[Pauze]
Continue langzaam te kijken en verschillende beschrijvende 
termen te gebruiken voor wat je ziet. Behandel elke beschrijving - 
positief of negatief - als een projectie van jouw geest op wat 
intrinsiek neutraal is.
[Pauze]
Nu zeg je tegen jezelf: "Maar ik voel onvrede omdat ik een 
betekenisloze wereld zie."
Voel de paradox in deze woorden. Hoe kan iets dat 
betekenisloos is, onvrede veroorzaken?
[Pauze]
Stel je nu voor dat al je betekenis-projecties als transparante 
lagen over de werkelijkheid liggen. Woorden geschreven met 
onzichtbare inkt op een leeg vel papier.
[Pauze]
Probeer deze lagen een voor een weg te nemen. Eerst de laag 
van "gevaarlijk" of "veilig." Dan de laag van "mooi" of "lelijk." Dan 
de laag van "nuttig" of "nutteloos."
[Pauze]


Wat blijft er over wanneer al deze betekenis-lagen zijn 
weggenomen? Een wereld die eenvoudigweg is, zonder jouw 
interpretaties.
[Pauze]
Merk op hoe vreedzaam deze neutrale wereld kan zijn. Geen 
verwachtingen om teleurgesteld te worden. Geen oordelen om te 
verdedigen. Geen angsten om te beschermen.
[Pauze]
Stel je nu voor dat onder al jouw woorden en betekenissen iets 
anders geschreven staat - iets dat jij niet hebt geschreven. Een 
diepere waarheid, een onderliggende liefde, een fundamentele 
vrede.
[Pauze]
Dit "Woord van God" is altijd aanwezig geweest, maar 
verborgen onder jouw projecties. Het wacht geduldig om gelezen 
te worden wanneer jij bereid bent om jouw eigen woorden uit te 
wissen.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat jouw 
onvrede niet komt van wat je ziet, maar van jouw behoefte om 
betekenis te geven aan wat bedoeld is om leeg te blijven.
[Pauze]
In dat lege canvas ligt alle vrede die je ooit hebt gezocht.
Adem diep in... en uit... en draag deze nieuwe manier van 
kijken met je mee.
 
 
 


[image: fill-image-11.png][image: border-image-11.png]Gebed: "Voor het Uitwissen van Eigen Woorden”
 
Bron van alle Waarheid en Vrede,
Ik zie nu hoe ik mijn eigen onvrede heb geschapen door beteke-
nissen te schrijven op het lege perkament van werkelijkheid. Ik heb 
"gevaar" geschreven waar vrede was, "tekort" waar overvloed was, 
"afscheiding" waar eenheid was.
En toen werd ik bang voor mijn eigen woorden, verdrietig om 
mijn eigen verhaal, boos op mijn eigen projecties.
Help mij te begrijpen dat de wereld op zichzelf geen betekenis 
draagt - noch goed noch slecht, noch vreugdevol noch treurig. Het is 
een neutraal canvas waarop ik mijn interpretaties heb geschilderd.
Geef mij de moed om mijn eigen woorden uit te wissen, om mijn 
betekenis-projecties los te laten, om te stoppen met het schrijven op 
wat al volmaakt beschreven is.
Want onder mijn krabbels van angst en oordeel ligt Uw Woord 
van Liefde geschreven. Onder mijn verhalen van conflict en gebrek 
staat Uw verhaal van vrede en volheid.
Leer mij de kunst van het niet-betekenen, de wijsheid van het niet-
interpreteren, de vrede van het niet-projecteren.
Moge ik leren zien zonder toe te voegen, waarnemen zonder te 
beoordelen, ervaren zonder te beduiden.
In die lege ruimte tussen mijn woorden en de Uwe, vind ik de 
vrede die ik altijd heb gezocht.
Dank U voor het geduld waarmee U wacht tot ik klaar ben met 
mijn eigen schrijverij, zodat de Uwe kan worden gelezen.
Amen.


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 12
 
Oefening 1: De Klassieke Les 12 Praktijk
•Kijk heel langzaam rond met open ogen, in een rustig en 
regelmatig ritme.
•Geef elk object evenveel tijd en aandacht.
•Zeg: "Ik denk dat ik een [beangstigende/treurige/
gevaarlijke/goede/mooie] wereld zie."
•Gebruik zowel negatieve als positieve beschrijvende 
termen.
•Sluit af met: "Maar ik voel onvrede omdat ik een 
betekenisloze wereld zie."
•Oefen 3-4 keer, niet langer dan een minuut per keer.
 
 
Oefening 2: De Betekenis-Projectie Inventarisatie
•Maak een lijst van alle betekenissen die je gewoonlijk 
toekent aan je omgeving.
•Verdeel in categorieën: emotioneel (bang, veilig), 
esthetisch (mooi, lelijk), functioneel (nuttig, hinderlijk).
•Voor elke betekenis, vraag: "Is deze eigenschap inherent 
aan het object, of project ik deze?"
•Experimenteer met het bekijken van dezelfde objecten 
zonder deze toegekende betekenissen.
 


 
 
Oefening 3: De Gelijkwaardige Aandacht Training
•Kies een ruimte met veel verschillende objecten.
•Stel een timer in voor 10 minuten.
•Geef elk object precies 10 seconden aandacht, ongeacht je 
voorkeur of afkeer.
•Merk op je neiging om langer te kijken naar "interessante" 
dingen en korter naar "saaie" dingen.
•Train jezelf om echt gelijkwaardige aandacht te geven.
 
 
 
Oefening 4: De Emotionele Betekenis-Nazicht
•Wanneer je een sterke emotionele reactie hebt op iets dat 
je ziet, pauzeer.
•Vraag: "Welke betekenis ken ik toe aan dit neutrale 
object/deze neutrale situatie?"
•Identificeer de specifieke woorden of eigenschappen die 
je projecteert.
•Zeg: "Ik voel [emotie] omdat ik [betekenis] projecteer op 
iets dat betekenisloos is."
•Experimenteer met het zien van hetzelfde object/situatie 
zonder die betekenis.
 


Oefening 5: De Positieve Betekenissen Deconstructie
•Let specifiek op "positieve" betekenissen die je toekent 
(mooi, inspirerend, vredevol).
•Herken dat zelfs positieve betekenissen projecties zijn die 
de onderliggende neutraliteit bedekken.
•Voor elk "positief" object, zeg: "Mijn projectie van 
schoonheid/goedheid bedekt wat werkelijk hier is."
•Experimenteer met het zien van "mooie" dingen als 
betekenisloos - merk op of dit vrede of ongemak brengt.
 
 
Oefening 6: De Dagelijkse Betekenis-Reset
•Elk uur gedurende een dag, pauzeer en kijk rond.
•Kies drie objecten in je omgeving.
•Voor elk object, identificeer welke betekenis je 
automatisch toekent.
•Zeg: "Dit object is betekenisloos. Mijn interpretatie creëert 
mijn ervaring ervan."
•Experimenteer met het zien van deze objecten als 
neutrale, betekenisloze verschijningen.
 
 
 
 
 


Oefening 7: De Nieuws-Betekenis Experiment
•Lees nieuws of sociale media met deze nieuwe 
benadering.
•Voor elke emotionele reactie, vraag: "Welke betekenis ken 
ik toe aan deze neutrale informatie?"
•Herken dat de "dramatische" kwaliteit van nieuws 
grotendeels komt van betekenissen die je projecteert.
•Experimenteer met het consumeren van hetzelfde nieuws 
terwijl je het ziet als betekenisloze informatie.
 
 
Oefening 8: De Relatie-Betekenis Check
•Observeer mensen in je leven en merk de betekenissen op 
die je aan hen toekent.
•"Deze persoon is aardig/vervelend/betrouwbaar/
onbetrouwbaar."
•Herken dat deze eigenschappen projecties zijn van jouw 
geest.
•Experimenteer met het zien van mensen als betekenisloze 
wezens waarop je betekenissen projecteert.
•Merk op hoe dit je emotionele reacties op hen verandert.
 
 
 
 
 


Oefening 9: De Herinneringen-Betekenis Neutralisatie
•Denk aan een geladen herinnering (positief of negatief).
•Identificeer alle betekenissen die je aan deze gebeurtenis 
hebt toegekend.
•Zeg: "Deze gebeurtenis was betekenisloos. Mijn 
interpretatie ervan creëert mijn emotionele reactie."
•Experimenteer met het herinneren van dezelfde 
gebeurtenis als een neutrale reeks van acties, zonder 
toegekende betekenis.
 
 
 
Oefening 10: De Natuurperceptie Zuivering
•Ga naar buiten en observeer natuurlijke elementen.
•Merk op hoe je automatisch betekenissen projecteert: 
"vredige" bomen, "dreigende" wolken, "vrolijke" bloemen.
•Voor elk natuurelement, zeg: "Dit element is 
betekenisloos. Mijn projectie geeft het alle eigenschappen die 
ik zie."
•Experimenteer met het zien van natuur als betekenisloze 
patronen van vorm en beweging.
 
 
 
 
 


Oefening 11: De Kunst-Betekenis Deconstructie
•Kijk naar kunstwerken, decoraties, of mooie objecten.
•Merk op hoe je automatisch esthetische betekenissen 
toekent.
•Herken dat "schoonheid" een projectie is, niet een 
inherente eigenschap.
•Zeg: "Mijn projectie van schoonheid bedekt de 
betekenisloosheid van dit object."
•Experimenteer met het zien van "mooie" dingen als 
betekenisloze vormen en kleuren.
 
 
Oefening 12: De Angst-Betekenis Onderzoek
•Wanneer je angst voelt over iets dat je ziet of waaraan je 
denkt, pauzeer.
•Vraag: "Welke bedreigende betekenis project ik op deze 
neutrale situatie?"
•Herken dat "gevaar" meestal een projectie is, niet een 
inherente eigenschap.
•Zeg: "Ik voel angst omdat ik bedreigende betekenis 
project op iets betekenisloos."
•Experimenteer met het zien van de "bedreigende" situatie 
als betekenisloos.
 
 
 


Oefening 13: De Woorden-Uitwissing Visualisatie
•Zit stil en stel je je omgeving voor als een groot 
perkament.
•Visualiseer alle betekenissen die je aan objecten toekent 
als woorden geschreven op dit perkament.
•Stel je voor dat je deze woorden een voor een uitwist.
•Wat blijft er over op het lege perkament?
•Voel de vrede van betekenisloosheid - de bevrijding van 
het niet hoeven betekenen.
 
 
Oefening 14: De Avond-Betekenis Terugblik
•Voor het slapengaan, denk terug aan je dag.
•Identificeer momenten van emotionele onrust.
•Voor elk moment, vraag: "Welke betekenis kende ik toe 
aan een betekenisloze situatie?"
•Herken: "Ik voelde onvrede omdat ik een betekenisloze 
wereld zag en probeerde deze betekenis te geven."
•Ga slapen met de intentie om de volgende dag minder 
betekenissen te projecteren.
 
 
 
 
 


Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen het 
revolutionaire inzicht van les 12 te integreren: dat al je emotionele 
onvrede voortkomt uit je poging om betekenis te geven aan wat 
intrinsiek betekenisloos is. Door te leren je projecties te herkennen 
en los te laten, maak je ruimte voor de vrede die altijd aanwezig is 
onder je betekenis-constructies. Het doel is niet om nihilistisch te 
worden, maar om ruimte te maken voor een diepere waarheid die 
zichzelf kan onthullen wanneer je stopt met het projecteren van je 
eigen interpretaties.
 
 
 
 
 
 
 
 

[image: Dingbat ruiten Dingbat ruiten]


 
 
Les 13
“Een betekenisloze wereld baart angst.”
 
 
 
"De Wedstrijd om de Lege Ruimte”
 
In de lege ruimte van wat is
Ontmoeten twee schrijvers elkaar
De een komt met paniek en haast
De ander wacht in stilte
 
Het ego stormt als een bezetene naar binnen
Met inkt van angst en bezitsdrang
Krabbelend verhalen van gevaar
Op het maagdelijke perkament
 
Want de leegte bedreigt zijn bestaan
De stilte onthult zijn onwerkelijkheid
Elke betekenisloze ruimte
Is een spiegel van zijn eigen niets


 
Dus schrijft het snel en driftig
Verhalen van conflict en tekort
Van bedreigingen en vijanden
Van alles behalve vrede
 
Maar in de diepte van die leegte
Wacht een andere Hand
Geduldig, zonder haast
Met Woorden van Waarheid
 
De wedstrijd lijkt ongelijk:
Het ego schreeuwt en vecht
Terwijl God simpelweg is
En wacht op stilte
 
En ik, gevangen in het midden
Voel de angst van de leegte
Want daarin moet ik kiezen
Wiens verhaal ik lees
 
De betekenisloze ruimte
Dwingt mij tot een keuze:
Het gefantaseerde verhaal van het ego
Of de werkelijke Woorden van Liefde
 
 


Mijn angst verraadt de waarheid:
Dat ik vecht tegen mijn Bron
Dat ik wedijver met Schepping
Uit angst om terug te keren naar Huis
 
Maar wat als ik de strijd staakte?
Wat als ik de pen neerlegde?
Wat als ik de leegte liet zijn
Wat zij altijd al was?
 
Dan zou de Waarheid spreken
Zonder mijn interferentie
En de betekenisloze ruimte
Zou gevuld worden met Betekenis
 
Die geen betekenis is
Maar Liefde zelf
Die geen woorden nodig heeft
Maar gewoon is
 
 
Uitgebreid Commentaar op Les 13
Les 13 van "Een Cursus in Wonderen" introduceert een van de 
meest psychologisch doordringende inzichten van het gehele 
Werkboek. Door angst te verbinden met betekenisloosheid onthult 
deze les de fundamentele existentiële crisis die ten grondslag ligt 
aan ego-bewustzijn en laat het de diepere dynamiek zien van onze 
weerstand tegen waarheid.


De Paradox van Betekenisloosheid en Bestaan
De les begint met een ogenschijnlijke paradox: "Eigenlijk is een 
betekenisloze wereld onmogelijk. Niets zonder betekenis bestaat." 
Toch zullen we "hoogstwaarschijnlijk menen dat we het wel 
waarnemen." Deze paradox wijst naar een fundamenteel 
onderscheid tussen verschillende niveaus van realiteit.
Op het niveau van absolute werkelijkheid bestaat er inderdaad 
niets zonder betekenis - alles is doordrenkt van de betekenis van 
God, die Liefde is. Maar op het niveau van ego-perceptie ervaren 
we voortdurend betekenisloosheid omdat we onze verbinding met 
deze fundamentele betekenis hebben verbroken. We projecteren 
onze eigen betekenissen op een wereld die, beroofd van Gods 
betekenis, inderdaad betekenisloos lijkt.
Deze paradox verklaart waarom het herkennen van 
betekenisloosheid zo bedreigend is. Het confronteert ons niet 
alleen met de leegte van onze projecties, maar ook met onze 
afscheiding van de enige werkelijke bron van betekenis.
De Existentiële Confrontatie tussen God en Ego
Het meest dramatische aspect van les 13 is de beschrijving van 
wat er gebeurt wanneer betekenisloosheid wordt herkend: "Het 
vormt een situatie waarin God en het ego elkaar 'uitdagen' om uit 
te maken wiens betekenis geschreven moet worden in de lege 
ruimte die de betekenisloosheid biedt."
Deze "uitdaging" is geen externe strijd tussen twee gelijke 
krachten, maar een interne confrontatie tussen werkelijkheid en 
illusie. Wanneer onze ego-projecties worden weggenomen en we 
geconfronteerd worden met leegte, ontstaat er een moment van 
keuze: zullen we toestaan dat deze ruimte gevuld wordt met Gods 
betekenis (Liefde), of zullen we in paniek nieuwe ego-betekenissen 
projecteren?


Het ego reageert op deze confrontatie "als een bezetene" omdat 
leegte zijn fundamentele angst is. Het ego bestaat alleen door het 
creëren van betekenissen, interpretaties, verhalen. Zonder deze 
activiteit wordt zijn onwerkelijkheid onthuld. Daarom "stormt het 
binnen om daar zijn eigen ideeën neer te zetten, bang dat de leegte 
anders gebruikt kan worden om er zijn eigen onmacht en 
onwerkelijkheid mee aan te tonen."
De Psychologie van Betekenis-Angst
De angst voor betekenisloosheid is niet alleen intellectueel 
maar existentieel. Het raakt aan onze diepste vrees: dat we zelf 
betekenisloos zouden kunnen zijn. In een wereld waar betekenis 
wordt bepaald door ego-projecties, bedreigt het wegvallen van 
deze projecties ons hele gevoel van identiteit en realiteit.
Deze angst wordt verergerd door wat de Cursus beschrijft als 
onze identificatie met het ego. We zijn niet het ego, maar we 
hebben onszelf ermee vereenzelvigd. Daarom ervaren we de 
bedreiging van het ego als een bedreiging van onszelf. Wanneer 
betekenisloosheid het ego's illusoire veiligheidssysteem ondermijnt, 
voelen wij ons bedreigd.
De les stelt dat "voor het ego illusies een 
beveiligingsmechanisme zijn, zoals ze dat ook stellig zijn voor jou, 
die jezelf gelijkstelt met het ego." Onze betekenis-projecties zijn 
niet alleen cognitieve processen maar psychologische 
verdedigingsmechanismen tegen de angst voor leegte en niets te 
betekenen.
De Onthulling van Spirituele Competitie
De meest schokkende onthulling van les 13 komt in de 
slotuitspraak: "Een betekenisloze wereld baart angst omdat ik denk 
dat ik wedijver met God." Deze uitspraak onthult de diepste laag 
van ego-bewustzijn: de illusie dat we in competitie zijn met God 
om wie de betekenis van de werkelijkheid bepaalt.


Deze "wedijver" is natuurlijk volledig illusoir - het geschapen 
kan niet wedijveren met de Schepper. Maar vanuit ego-perspectief 
lijkt het alsof we een keuze hebben tussen onze betekenissen en 
Gods betekenis, tussen onze interpretatie van de werkelijkheid en 
Zijn werkelijkheid.
Deze illusoire competitie is de bron van al onze spirituele angst. 
We vrezen niet alleen dat God ons zal straffen voor onze "opstand," 
maar ook dat het toegeven van Zijn betekenis het einde zal 
betekenen van onze schijnbare autonomie en individualiteit.
De Therapeutische Dimensie van Angst-Erkenning
Hoewel les 13 confronterend is, heeft het ook een diepgaande 
therapeutische dimensie. Door onze angst voor betekenisloosheid 
bewust te maken, helpt het ons om de onbewuste dynamiek te 
herkennen die veel van ons emotionele lijden voedt.
Veel vormen van angst, depressie, en existentiële crisis kunnen 
worden herleid tot onze poging om betekenis te creëren in een 
wereld die we (onbewust) ervaren als betekenisloos. Door deze 
dynamiek bewust te maken, kunnen we beginnen te onderscheiden 
tussen ego-gebaseerde betekenis-creatie en de toelating van 
werkelijke betekenis.
De Pedagogische Voorzichtigheid
De les toont opnieuw de pedagogische wijsheid van de Cursus 
door expliciet te erkennen dat de slotuitspraak waarschijnlijk 
weerstand zal oproepen en mogelijk "als iets absurds van de hand" 
zal worden gewezen. De Cursus vraagt niet om onmiddellijk 
geloof, maar alleen om het observeren van "alle tekenen van 
verbloemde of onverbloemde angst" die de uitspraak kan 
oproepen.
Deze benadering erkent dat het ego krachtige 
verdedigingsmechanismen heeft tegen ideeën die zijn bestaan 
bedreigen. Door ons uit te nodigen om onze weerstand te 


observeren in plaats van deze te overwinnen, begint de Cursus het 
proces van het blootleggen van onbewuste psychologische 
patronen.
De Introductie van Oorzaak-en-Gevolg Relaties
Les 13 markeert wat de Cursus beschrijft als "onze eerste 
poging tot het uitspreken van een expliciete oorzaak-en-
gevolgrelatie van een soort dat je uiterst onbedreven bent te 
herkennen." Deze oorzaak-en-gevolgrelatie - angst veroorzaakt 
door de illusie van competitie met God - is fundamenteel anders 
dan de causale relaties die het ego herkent.
Het ego ziet oorzaak-en-gevolg in termen van externe 
gebeurtenissen die interne reacties veroorzaken. Maar de Cursus 
begint een dieper niveau van causaliteit te onthullen: hoe onze 
fundamentele overtuigingen over onze relatie tot God alle aspecten 
van onze ervaring bepalen.
De Voorbereiding op Vergeving
Hoewel les 13 zich richt op het blootleggen van angst, bereidt 
het ook voor op het latere werk van vergeving. Door te erkennen 
dat onze angst voortkomt uit de illusie van competitie met God, 
leggen we de basis voor het uiteindelijk loslaten van deze illusie.
Vergeving, in de context van de Cursus, is niet alleen het 
vergeven van anderen, maar het vergeven van onszelf voor de 
illusie dat we ooit werkelijk gescheiden konden zijn van God of in 
conflict met Hem. Door onze fundamentele angst te erkennen, 
beginnen we het proces van het helen van de schijnbare breuk 
tussen onszelf en onze Bron.
 
 
 


Geleide Meditatie: "In de Lege Ruimte van Keuze"
[Begin met een rustige, begripvolle stem]
Maak het je comfortabel en sluit je ogen. Neem enkele diepe 
ademhalingen om jezelf te centreren.
In... en uit... In... en uit... Laat je lichaam ontspannen en je 
bewustzijn naar binnen keren.
[Pauze]
Vandaag gaan we een van de meest diepgaande aspecten van 
menselijke ervaring onderzoeken: onze angst voor leegte en onze 
behoefte om betekenis te creëren.
[Pauze]
Stel je voor dat je in een grote, witte ruimte staat. Deze ruimte 
is volledig leeg - geen meubels, geen decoraties, geen objecten. 
Alleen pure, ongedefinieerde ruimte.
[Pauze]
Hoe voelt het om in deze leegte te zijn? Merk op of er angst, 
ongemak, of een drang opkomt om deze ruimte te vullen met 
vertrouwde objecten en betekenissen.
[Pauze]
Nu open je je ogen en kijk langzaam rond in je werkelijke 
omgeving. Maar probeer deze als die lege ruimte te zien - als 
betekenisloos, neutraal, zonder inherente eigenschappen.
[Pauze]
Zeg zachtjes tegen jezelf: "Ik kijk naar een betekenisloze 
wereld."
Merk op wat er gebeurt in je lichaam en geest wanneer je deze 
woorden spreekt. Is er spanning? Weerstand? Een behoefte om snel 
betekenis toe te voegen aan wat je ziet?


[Pauze]
Sluit je ogen weer en stel je voor dat er twee stemmen reageren 
op deze leegte. De ene stem spreekt snel en angstig, probend de 
ruimte te vullen met verhalen, interpretaties, en betekenissen. 
Deze stem zegt: "Dit is gevaarlijk! Dit is leeg! Ik moet hier snel iets 
van maken!"
[Pauze]
De andere stem is stil en geduldig. Deze stem wacht gewoon, 
zonder haast of angst. Deze stem hoeft niets toe te voegen aan de 
leegte omdat hij weet dat leegte niet werkelijk leeg is.
[Pauze]
Merk op welke stem je geneigd bent te volgen. Voel je de drang 
om de eerste stem te geloven, om snel betekenis te creëren om je 
angst voor leegte te verlichten?
[Pauze]
Nu zeg je tegen jezelf: "Een betekenisloze wereld baart angst 
omdat ik denk dat ik wedijver met God."
Laat deze woorden doordringen, ook al lijken ze vreemd of 
onjuist. Voel of er angst opkomt, weerstand, of een gevoel van 
absurditeit.
[Pauze]
Stel je voor dat jouw angst voor leegte eigenlijk angst is voor 
het loslaten van controle - angst om toe te staan dat iets groters 
dan jouw ego de betekenis bepaalt van wat je ervaart.
[Pauze]
In de lege ruimte van betekenisloosheid ligt een keuze: zul je in 
paniek je eigen betekenissen projecteren, of zul je geduldig 
wachten tot diepere betekenis zich onthult?
[Pauze]


Experimenteer nu met het rusten in leegte zonder deze te 
vullen. Laat de ruimte in je bewustzijn leeg blijven, zonder haast 
om haar te definiëren of te interpreteren.
[Pauze]
Merk op dat er in deze leegte een soort vrede kan zijn - de 
vrede van het niet hoeven weten, het niet hoeven betekenen, het 
niet hoeven controleren.
[Pauze]
En misschien, in die stille ruimte, kun je iets anders voelen - 
een aanwezigheid die niet jij hebt gecreëerd, een betekenis die niet 
van jouw projecties afhangt.
[Pauze]
Dit is de ruimte waar ware betekenis kan verschijnen - niet 
jouw betekenis, maar de betekenis die altijd al aanwezig was, 
geduldig wachtend op jouw bereidheid om te stoppen met het 
vullen van de leegte met jouw eigen angsten.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat jouw 
angst voor betekenisloosheid eigenlijk angst is voor het loslaten 
van de illusie van controle.
[Pauze]
In het toelaten van werkelijke leegte ligt de opening naar 
werkelijke volheid.
Adem diep in... en uit... en open je ogen, bereid om te 
experimenteren met het loslaten van jouw behoefte om alles 
betekenis te geven.
 
 


[image: fill-image-12.png][image: border-image-12.png]Gebed: "Voor Moed in de Lege Ruimte”
 
Bron van alle werkelijke betekenis,
Ik erken mijn angst voor de leegte, mijn paniek wanneer mijn 
projecties wegvallen, mijn drang om snel betekenis te geven aan wat 
ik niet kan begrijpen of controleren.
Help mij te zien dat deze angst voortkomt uit de diepere angst dat 
ik wedijver met U, dat ik denk dat ik moet kiezen tussen mijn 
betekenis en de Uwe.
Vergeef mij deze illusie van competitie. Leer mij dat er geen strijd 
is tussen het geschapen en de Schepper, geen conflict tussen Uw wil en 
mijn ware wil.
Geef mij de moed om te rusten in leegte zonder deze onmiddellijk 
te vullen met mijn eigen interpretaties en angsten. Help mij te 
vertrouwen dat werkelijke betekenis zichzelf zal onthullen in de stilte.
Leer mij het onderscheid tussen de betekenisloosheid van mijn 
projecties en de overvloedige betekenis van Uw Liefde. Moge ik 
ophouden met het vechten voor mijn eigen verhaal en ruimte maken 
voor het Uwe.
In de lege ruimte van overgave vind ik de volheid die ik altijd heb 
gezocht. In het loslaten van mijn behoefte om betekenis te creëren 
ontdek ik de betekenis die altijd al was.
Dank U voor Uw geduld terwijl ik leer vertrouwen dat Uw 
betekenis groter is dan al mijn angsten en projecties.
Amen.
 


 
Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 13
 
Oefening 1: De Klassieke Les 13 Praktijk
•Sluit je ogen en herhaal: "Een betekenisloze wereld baart 
angst."
•Open je ogen en kijk langzaam rond terwijl je zegt: "Ik 
kijk naar een betekenisloze wereld."
•Sluit je ogen en eindig met: "Een betekenisloze wereld 
baart angst omdat ik denk dat ik wedijver met God."
•Merk alle weerstand of angst op die deze laatste uitspraak 
oproept.
•Doe dit 3-4 keer per dag, maximaal een minuut per keer.
 
Oefening 2: De Angst-voor-Leegte Observatie
•Zoek momenten van stilte en leegte op (een lege kamer, 
vroege ochtend, late avond).
•Merk op welke reacties er opkomen: ongemak, angst, 
drang om iets te doen of te denken.
•Observeer hoe snel je geneigd bent deze leegte te vullen 
met activiteit of gedachten.
•Zeg: "Mijn angst voor deze leegte toont mijn angst voor 
betekenisloosheid."
•Experimenteer met het rusten in leegte zonder deze te 
vullen.
 


Oefening 3: De Betekenis-Paniek Herkenning
•Let op momenten waarop je je overweldigd voelt door het 
ontbreken van duidelijke betekenis in situaties.
•Merk op hoe je "als een bezetene" probeert betekenis toe 
te kennen aan wat onduidelijk is.
•Zeg: "Ik voel paniek omdat ik denk dat ik betekenis moet 
creëren."
•Experimenteer met het toelaten van onzekerheid zonder 
onmiddellijk interpretaties te maken.
 
 
 
Oefening 4: De Competitie-met-God Exploratie
•Denk aan momenten waarop je je verzet tegen "wat er 
gebeurt" in je leven.
•Merk op hoe dit verzet een gevoel van "vechten tegen het 
leven" creëert.
•Vraag jezelf: "Ben ik bang dat God's betekenis mijn 
autonomie wegneemt?"
•Zeg: "Mijn weerstand toont mijn angst voor het loslaten 
van controle over betekenis.”
 
 
 
 
 


Oefening 5: De Illusie-van-Veiligheid Check
•Identificeer betekenissen die je toekent aan situaties om 
je veilig te voelen.
•Merk op hoe deze betekenissen functioneren als 
"beveiligingsmechanismen."
•Voor elke betekenis, vraag: "Beschermt deze interpretatie 
mij tegen de angst voor leegte?"
•Experimenteer met het loslaten van deze betekenissen en 
observeer wat er gebeurt.
 
 
 
Oefening 6: De Existentiële Angst Mapping
•Maak een lijst van je diepste angsten en zorgen.
•Voor elke angst, onderzoek: "Hoe is deze gerelateerd aan 
angst voor betekenisloosheid?"
•Merk op hoe veel angsten voortkomen uit de vrees dat het 
leven geen inherente betekenis heeft.
•Zeg: "Deze angst toont mijn behoefte om betekenis te 
controleren in plaats van te ontvangen.”
 
 
 
 
 


Oefening 7: De Spontane Betekenis-Creatie Observatie
•Let gedurende een dag op hoe automatisch je betekenis 
toekent aan neutrale gebeurtenissen.
•Merk de snelheid op waarmee je geest verklaringen en 
interpretaties creëert.
•Wanneer je dit opmerkt, pauzeer en zeg: "Ik vul snel 
leegte met mijn eigen betekenis."
•Experimenteer met het laten bestaan van gebeurtenissen 
zonder onmiddellijke interpretatie.
 
 
 
Oefening 8: De Stille Ruimte Experiment
•Creëer bewust momenten van stilte zonder 
entertainment, gedachten, of activiteit.
•Merk je reactie op deze "betekenisloze" tijd.
•Observeer of er angst, verveling, of drang tot vulling 
opkomt.
•Zeg: "Mijn ongemak met stilte toont mijn angst voor 
leegte."
•Blijf in de stilte tot deze minder bedreigend voelt.
 
 
 
 


Oefening 9: De Onzekerheid-Tolerantie Training
•Zoek bewust situaties op waarbij de uitkomst onzeker is.
•Merk je drang om voorspellingen en betekenissen te 
maken.
•Oefen met het zeggen: "Ik weet niet wat dit betekent, en 
dat is oké."
•Experimenteer met het rusten in niet-weten zonder deze 
onmiddellijk op te vullen.
 
 
 
 
Oefening 10: De Controle-Loslating Oefening
•Identificeer één gebied in je leven waar je veel energie 
steekt in het controleren van betekenis.
•Voor een dag, experimenteer met het loslaten van deze 
controle.
•Merk op welke angsten opkomen wanneer je niet langer 
bepaalt "wat dingen betekenen."
•Zeg: "Mijn angst om los te laten toont mijn illusie van 
competitie met de werkelijkheid.”
 
 
 
 
 


Oefening 11: De Neurale Waarneming Training
•Kies een periode (bijv. 30 minuten) om naar je omgeving 
te kijken zonder betekenis toe te kennen.
•Zie objecten, mensen, en gebeurtenissen als neutrale 
verschijningen.
•Wanneer betekenissen automatisch opkomen, herken 
deze en laat ze los.
•Merk op welke vrede er kan zijn in betekenisloze 
waarneming.
 
 
Oefening 12: De Lege-Agenda Dag
•Plan een dag zonder vaste betekenis of doelen.
•Laat de dag zich ontvouwen zonder jouw interpretaties 
van wat "productief" of "betekenisvol" is.
•Merk je angst op over "verspilde tijd" of "gebrek aan 
richting."
•Experimenteer met het vertrouwen dat betekenis zich zal 
onthullen zonder jouw controle.
 
 
 
 
 
 


Oefening 13: De Weerstand-Observatie bij Spirituele 
Ideeën
•Lees spirituele concepten die je weerstand oproepen.
•Merk op waar de weerstand vandaan komt - vaak angst 
voor het loslaten van ego-controle.
•Zeg: "Mijn weerstand toont mijn angst voor ideeën die 
mijn illusie van autonomie bedreigen."
•Experimenteer met het toelaten van weerstand zonder 
deze te bestrijden of toe te geven.
 
Oefening 14: De Avond-Angst Terugblik
•Voor het slapengaan, denk terug aan momenten van angst 
gedurende de dag.
•Voor elke angst, vraag: "Hoe is deze gerelateerd aan mijn 
angst voor betekenisloosheid?"
•Onderzoek: "Waar probeerde ik betekenis te controleren 
in plaats van te ontvangen?"
•Ga slapen met de intentie om de volgende dag meer te 
vertrouwen op betekenis die zichzelf onthult.
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen de diepe 
psychologische dynamiek van les 13 te verkennen: hoe onze angst 
voor leegte ons ertoe drijft om in paniek betekenissen te creëren, en 
hoe deze paniek voortkomt uit de illusie dat we in competitie zijn met 
God om wie de werkelijkheid mag definiëren. Door deze angst bewust 
te maken en er vriendelijk mee te experimenteren, kun je beginnen te 
ontspannen in de leegte en ruimte maken voor diepere betekenis om 
zich te onthullen.


 
Les 14
“God heeft geen betekenisloze wereld geschapen.”
 
 
 
"De Scheiding van Werkelijkheid”
 
Op het scherm van bewustzijn
Spelen zich twee films af
De ene vol gruwelen en angst
Door mijn eigen hand gemaakt
De andere vol licht en vrede
Door Liefde zelf geschapen
 
Ik heb zo lang gekeken
Naar mijn eigen donkere creatie
Dat ik vergat dat dit
Slechts projectie was
Van een geest die denkt
Gescheiden te zijn van zijn Bron
 
 


God heeft geen oorlog geschapen
God heeft geen ziekte geschapen
God heeft geen dood geschapen
God heeft geen angst geschapen
Al deze gruwelen zijn mijn makelij
Geboren uit de droom van afscheiding
 
Maar wat bestaat er dan werkelijk?
Wat heeft de Schepper wel gemaakt?
Een wereld doordrenkt van betekenis
Waar elke vorm een uitdrukking is
Van onvoorwaardelijke liefde
Van eindeloze vrede
 
De bloem die tot bloei komt
De zon die licht geeft
Het kind dat lacht
De oceaan die omhelst
Dit zijn echo's van wat waar is
Glimpen van de werkelijke schepping
 
Mijn persoonlijke hel
Van angsten en rampen
Bestaat alleen in de geest
Die zichzelf heeft afgesneden
Van de stroom van leven
Die altijd doorstroomt


 
Elke gruwel die ik zie
Is een vraag: "Kies je dit?"
Elke ramp die ik vrees
Vraagt: "Is dit wat je wilt?"
Elke angst die mij bekruipt
Nodigt uit: "Kom terug naar Huis"
 
Want wat God niet geschapen heeft
Kan alleen bestaan in de droom
Van een geest die vergeten is
Dat hij zelf de dromer is
En dat ontwaken altijd mogelijk is
Door simpelweg anders te kiezen
 
De wereld die ik zie
Vol pijn en conflict
Is mijn eigen makelij
Maar de wereld die God schiep
Vol vrede en vreugde
Wacht geduldig op mijn erkenning
 
In elk moment kan ik kiezen:
Zie ik mijn donkere projectie
Of laat ik Gods licht doorschijnen?
Kies ik voor de illusie van afscheiding
Of voor de waarheid van eenheid?


 
Het antwoord ligt niet in de wereld
Maar in de keuze van de kijker
Die altijd vrij is om te kiezen
Welke film hij wil zien
Welke wereld hij wil ervaren
Welke waarheid hij wil leven
 
 
 
Uitgebreid Commentaar op Les 14
Les 14 van "Een Cursus in Wonderen" markeert een dramatische 
wending in het Werkboek door de introductie van een positieve 
theologie naast de deconstructie van ego-perceptie. Na dertien 
lessen van systematische ontmanteling van onze gewone 
waarneming, introduceert deze les een fundamenteel onderscheid 
tussen wat God heeft geschapen en wat wij hebben gemaakt.
De Ontologische Revolutie
Het kernpunt van les 14 ligt in een radicale ontologische claim: 
"Wat God niet geschapen heeft, bestaat niet. En alles wat wel 
bestaat, bestaat zoals Hij het heeft geschapen." Deze uitspraak 
introduceert een tweedeling in de werkelijkheid die fundamenteel 
is voor de hele filosofie van de Cursus.
Deze ontologie stelt dat er maar één werkelijke Schepper is - 
God - en dat alles wat werkelijk bestaat door Hem is geschapen 
met liefde en perfectie. Wat niet door God geschapen is - namelijk 
alle vormen van lijden, conflict, dood, en angst - heeft geen 
werkelijke ontologische status. Het kan alleen bestaan als illusie in 
een geest die zichzelf gescheiden waant van God.


Deze visie verschilt radicaal van traditionele religieuze 
benaderingen die proberen om kwaad en lijden te verklaren 
binnen Gods schepping. De Cursus lost het probleem van het 
kwaad op door te stellen dat kwaad simpelweg niet werkelijk 
bestaat - het is een perceptuele fout, geen ontologische realiteit.
De Psychologie van Persoonlijke Hel
Een van de meest praktische aspecten van les 14 is de 
erkenning van wat het "jouw persoonlijk gruwelen repertoire" 
noemt. Dit verwijst naar de specifieke angsten, trauma's, en 
nachtmerries die elke individuele geest heeft geconstrueerd als 
onderdeel van hun persoonlijke versie van afscheiding.
Deze "persoonlijke hel" bestaat uit zowel "gemeenschappelijke 
illusies" (oorlogen, natuurrampen, ziekte) als privé-angsten die 
specifiek zijn voor onze eigen psychologische geschiedenis. Het 
belangrijke inzicht is dat beide categorieën dezelfde ontologische 
status hebben: ze zijn constructies van een geest die zichzelf 
gescheiden waant van God.
Deze erkenning kan zowel confronterend als bevrijdend zijn. 
Het is confronterend omdat het suggereert dat onze diepste 
angsten en trauma's geen absolute realiteit hebben. Het is 
bevrijdend omdat het betekent dat we niet ten genade staan van 
krachten buiten onze controle, maar dat we zelf de makers zijn van 
onze eigen ervaring.
De Methodologie van Specifieke Ontkenning
De praktische oefening van les 14 introduceert een krachtige 
methodologie: het specifiek benoemen en vervolgens ontkennen 
van de realiteit van individuele gruwelen. Deze benadering 
verschilt van algemene affirmaties door zijn concrete, persoonlijke 
karakter.
 


Door te zeggen "God heeft geen kanker geschapen" in plaats 
van "God heeft geen ziekte geschapen," worden we gedwongen om 
onze meest specifieke en persoonlijke angsten onder ogen te zien. 
Deze specificiteit is therapeutisch belangrijk omdat algemene 
uitspraken gemakkelijk kunnen worden gerationaliseerd weg, 
terwijl specifieke angsten directe emotionele impact hebben.
De Therapeutische Dimensie van Realiteits-Herdefiniëring
Vanuit therapeutisch perspectief introduceert les 14 een 
radicale vorm van cognitieve herstructurering. In plaats van te 
proberen negatieve gedachten te vervangen door positieve, of 
traumatische ervaringen te "verwerken," nodigt het ons uit om de 
fundamentele realiteit van onze angsten in twijfel te trekken.
Deze benadering kan bijzonder krachtig zijn voor mensen die 
lijden onder chronische angst, PTSD, of obsessieve gedachten over 
toekomstige rampen. Door te leren onderscheiden tussen wat God 
heeft geschapen (en daarom werkelijk is) en wat wij hebben 
gemaakt (en daarom illusoir is), kunnen we een nieuwe relatie 
ontwikkelen met onze angsten.
De Voorbereiding op Verlossing
Les 14 beschrijft zichzelf als "een nieuwe stap om te leren de 
gedachten die jij op de wereld geschreven hebt los te laten en 
daarvoor in de plaats het Woord van God te zien." Dit proces wordt 
"verlossing" genoemd - niet in de traditioneel religieuze zin van 
redding van zonde, maar als bevrijding van illusie.
Deze verlossing is een proces van "omruiling" - het ruilen van 
onze eigen betekenissen voor Gods betekenis, van onze eigen 
creaties voor Gods schepping. De les erkent eerlijk dat deze 
omruiling "behoorlijk lastig en zelfs behoorlijk pijnlijk kan zijn" 
omdat het het loslaten vereist van alles wat we hebben geleerd als 
werkelijkheid te beschouwen.
 


De Belofte van Veiligheid
Een opvallend aspect van les 14 is de expliciete belofte: "Maar 
je wordt daar niet achtergelaten. Je zult er verre aan voorbij gaan. 
Onze weg leidt naar volmaakte veiligheid en volmaakte vrede." 
Deze verzekering erkent dat het werk van het onderscheiden 
tussen werkelijkheid en illusie emotioneel uitdagend kan zijn.
Deze belofte is niet alleen troostend maar ook ontologisch 
significant. Het suggereert dat de "volmaakte veiligheid en 
volmaakte vrede" niet iets is dat we moeten bereiken, maar iets dat 
we zullen herkennen als onze natuurlijke staat zodra de illusies 
zijn weggevallen.
De Relatie tot Traditionele Theologie
Les 14 heeft een complexe relatie tot traditionele theologie. 
Enerzijds affirmeert het de absolute goedheid van Gods schepping, 
wat consistent is met veel religieuze tradities. Anderzijds ontkent 
het de werkelijkheid van kwaad op een manier die radicaal 
verschilt van meeste traditionele benaderingen.
Deze positie vermijdt de traditionele theologische problemen 
van theodicee (hoe kan een goede God kwaad toestaan) door te 
stellen dat God kwaad niet heeft toegestaan omdat kwaad niet 
werkelijk bestaat. Deze oplossing is elegant maar vereist een 
fundamentele herziening van hoe we realiteit zelf begrijpen.
De Praktische Toepassing in Dagelijks Leven
De les moedigt aan om het principe toe te passen op "alles wat 
buiten de oefenperioden om vandaag je vrede verstoort." Dit maakt 
van les 14 niet alleen een filosofische oefening maar een praktische 
tool voor het omgaan met dagelijkse stress en angst.
Wanneer we geconfronteerd worden met verstoringen van onze 
vrede - of het nu gaat om nieuws over wereldgebeurtenissen, 
persoonlijke zorgen, of interpersoonlijke conflicten - kunnen we 


ons afvragen: "Heeft God dit geschapen?" Als het antwoord nee is, 
dan kunnen we er bewust voor kiezen om het te zien als een illusie 
die geen macht heeft over onze inherente vrede.
De Voorbereiding op Ware Perceptie
Les 14 bereidt ons voor op wat later in de Cursus wordt 
geïntroduceerd als "ware perceptie" - een manier van zien die 
alleen erkent wat werkelijk door God is geschapen. Deze perceptie 
ziet voorbij alle vormen van lijden en conflict naar de 
onderliggende perfectie en vrede die de werkelijke natuur van alle 
schepping is.
Deze voorbereiding vereist moed omdat het betekent dat we 
bereid moeten zijn om afstand te doen van onze gehechtheid aan 
onze eigen versie van de werkelijkheid, hoe overtuigend die ook 
mag lijken. Het vraagt om een fundamentele verschuiving van ego-
gebaseerde perceptie naar God-gebaseerde perceptie.
 
 
Geleide Meditatie: "Het Onderscheiden van 
Werkelijkheid"
[Begin met een sterke, ondersteunende stem]
Maak het je comfortabel en sluit je ogen. Neem enkele diepe 
ademhalingen om jezelf te centreren.
In... en uit... In... en uit... Laat je lichaam ontspannen en je 
bewustzijn naar binnen keren.
[Pauze]
Vandaag gaan we een van de meest fundamentele 
onderscheidingen maken die mogelijk is: het onderscheid tussen 
wat werkelijk is en wat illusie is, tussen wat God heeft geschapen 
en wat wij hebben gemaakt.


[Pauze]
Stel je voor dat je in een grote bibliotheek staat met twee 
verschillende collecties boeken. In de ene sectie staan alle verhalen 
die de mensheid heeft geschreven over lijden, conflict, angst, en 
dood. In de andere sectie staat het ene, werkelijke boek dat God 
heeft geschreven over liefde, vrede, en eeuwig leven.
[Pauze]
Laat nu enkele van de "gruwelen" in je bewustzijn opkomen - 
dingen waar je bang voor bent, rampen die je hebt gezien of 
waarover je hebt gehoord, zorgen over wat er zou kunnen 
gebeuren.
[Pauze]
Kies één specifieke angst of gruwel. Zie dit heel duidelijk voor 
je. En zeg dan met kracht: "God heeft dit niet geschapen, en dus is 
het geen werkelijkheid."
Voel de kracht van deze woorden. Je ontkent niet dat je het 
ervaart, maar je ontkent dat het werkelijke, ontologische status 
heeft.
[Pauze]
Kies een andere angst of zorg. Misschien iets persoonlijkers - 
een ziekte waar je bang voor bent, een verlies dat je vreest, een 
conflict dat je kwelt. Benoem het specifiek en zeg dan: "God heeft 
dit niet geschapen, en dus is het geen werkelijkheid."
[Pauze]
Merk op welke reacties er in je opkomen. Misschien weerstand, 
twijfel, of een gevoel dat dit te simpel is. Laat deze reacties er zijn 
zonder ze weg te duwen of erin mee te gaan.
[Pauze]


Nu stel je je voor dat je in de andere sectie van de bibliotheek 
staat - de sectie met Gods schepping. Wat zou hier staan? Welke 
kwaliteiten hebben de dingen die God wel heeft geschapen?
[Pauze]
Misschien zie je liefde in al zijn vormen, vrede die alle begrip te 
boven gaat, vreugde die geen externe oorzaak nodig heeft, 
schoonheid die het hart doet smelten.
[Pauze]
Breng nu een moment in gedachten waarin je echte liefde hebt 
ervaren - gegeven of ontvangen. Voel die kwaliteit weer. Dit heeft 
God geschapen. Dit is werkelijk.
[Pauze]
Denk aan een moment van diepe vrede - misschien in de 
natuur, in stilte, of in verbinding met een ander. Voel die kwaliteit. 
Dit heeft God geschapen. Dit is werkelijk.
[Pauze]
Nu zie je het onderscheid: alles wat je angst inboezemt, wat je 
pijn doet, wat je van vrede beroooft, behoort tot de collectie 
verhalen die wij hebben geschreven. Alles wat je vreugde geeft, 
wat je vrede brengt, wat je doet oplichten in liefde, behoort tot 
Gods schepping.
[Pauze]
Zeg nu tegen jezelf: "God heeft geen betekenisloze wereld 
geschapen."
Voel de waarheid van deze woorden. De wereld die God schiep 
is vol met betekenis - de betekenis van liefde, van vrede, van 
perfecte eenheid.
[Pauze]


Al het andere - al het lijden, alle conflict, alle angst - dit zijn de 
verhalen van een geest die droomt dat hij gescheiden is van zijn 
Bron. Krachtige verhalen, overtuigende verhalen, maar uiteindelijk 
alleen maar verhalen.
[Pauze]
In elk moment heb je de keuze: lees je de verhalen van 
afscheiding en angst, of erken je de werkelijkheid van Gods 
perfecte schepping?
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat jouw 
vrede niet afhangt van het veranderen van de wereld, maar van het 
herkennen welke wereld werkelijk is.
[Pauze]
De wereld van God kent geen gruwelen, geen rampen, geen 
dood. Die wereld is hier, nu, altijd, wachtend op je erkenning.
Adem diep in... en uit... en open je ogen met nieuwe ogen voor 
wat werkelijk is.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 14
 
Oefening 1: De Klassieke Les 14 Praktijk
•Sluit je ogen en denk aan gruwelen in de wereld die in je 
opkomen.
•Benoem ze specifiek: "God heeft die oorlog niet 
geschapen, en dus is hij geen werkelijkheid."
•Inclusief persoonlijke angsten: "God heeft geen kanker 
geschapen, en dus is het geen werkelijkheid."
•Sluit af met: "God heeft geen betekenisloze wereld 
geschapen."
•Doe dit maximaal 3 keer per dag, hoogstens een minuut 
per keer.
 
 
Oefening 2: Het Persoonlijke Gruwelen repertoire 
Inventarisatie
•Maak een lijst van je specifieke angsten en zorgen.
•Verdeel ze in categorieën: wereldse gruwelen, 
persoonlijke angsten, relatie-conflicten.
•Voor elke angst, schrijf: "God heeft [specifieke angst] niet 
geschapen, en dus is het geen werkelijkheid."
•Merk op welke angsten het moeilijkst zijn om als 
"onwerkelijk" te beschouwen.
 
 


Oefening 3: De Werkelijkheid-Test
•Wanneer je verstoord wordt door nieuws, conflicten, of 
zorgen, pauzeer.
•Vraag jezelf: "Heeft God dit geschapen?"
•Als het antwoord nee is, zeg: "God heeft dit niet 
geschapen, en dus is het geen werkelijkheid."
•Experimenteer met het loslaten van je emotionele 
investering in "onwerkelijke" gebeurtenissen.
 
 
 
Oefening 4: De Scheiding van Werkelijkheid en Illusie
•Maak twee lijsten: "Wat God heeft geschapen" en "Wat ik 
heb gemaakt."
•In de eerste lijst: liefde, vrede, vreugde, compassie, 
verbinding.
•In de tweede lijst: angst, conflict, ziekte, dood, 
afscheiding.
•Oefen gedurende de dag met het categoriseren van 
ervaringen in een van deze lijsten.
 
 
 
 
 


Oefening 5: De Specifieke Angst-Ontkenning
•Identificeer je drie grootste angsten over de toekomst.
•Voor elke angst, formuleer een specifieke ontkenning: 
"God heeft [specifieke angst] niet geschapen."
•Herhaal deze ontkenningen wanneer de angsten 
opkomen.
•Merk op hoe dit je emotionele reactie op de angsten 
beïnvloedt.
 
 
 
Oefening 6: De Gods-Schepping Herkenning
•Let gedurende een dag op momenten van echte vrede, 
liefde, of vreugde.
•Wanneer je zo'n moment ervaart, zeg: "Dit heeft God 
geschapen. Dit is werkelijk."
•Probeer deze momenten te verlengen door ze bewust te 
erkennen als uitdrukkingen van werkelijkheid.
•Merk op hoe anders deze ervaringen voelen dan angst-
gebaseerde ervaringen.
 
 
 
 
 


Oefening 7: De Nieuws-Filter Oefening
•Bekijk nieuws of sociale media met deze nieuwe lens.
•Voor elke verstorende gebeurtenis, vraag: "Is dit van God 
of van menselijke illusie?"
•Experimenteer met het zien van negatief nieuws als 
"verhalen die de mensheid zichzelf vertelt."
•Focus op verhalen van liefde, compassie, en verbinding 
als glimpen van Gods schepping.
 
 
 
 
Oefening 8: De Ziekte-en-Gezondheid Onderscheiding
•Wanneer je symptomen van ziekte ervaart, experimenteer 
met de gedachte: "God heeft geen ziekte geschapen."
•Dit betekent niet het ontkennen van symptomen, maar 
het in twijfel trekken van hun ultieme realiteit.
•Focus in plaats daarvan op de inherente gezondheid en 
volmaaktheid van jouw ware wezen.
•Merk op hoe deze mentale verschuiving je ervaring van 
symptomen beïnvloedt.
 
 
 
 
 


Oefening 9: De Relatie-Conflict Transformatie
•Wanneer je in conflict bent met iemand, pauzeer en 
vraag: "Heeft God dit conflict geschapen?"
•Herken dat conflict behoort tot "wat wij hebben gemaakt," 
niet tot Gods schepping.
•Probeer onder het conflict de inherente verbinding en 
liefde te zien die God wel heeft geschapen.
•Experimenteer met het aanspreken van die diepere 
realiteit in plaats van het conflict.
 
 
 
 
Oefening 10: De Dood-en-Leven Contemplatie
•Denk na over je angst voor dood (van jezelf of dierbaren).
•Oefen met de gedachte: "God heeft geen dood 
geschapen."
•Contempleer wat dit zou betekenen - dat het leven dat 
God schiep eeuwig en onvernietigbaar is.
•Experimenteer met het zien van fysieke dood als een 
illusie die de werkelijke, eeuwige natuur van leven bedekt.
 
 
 
 
 


Oefening 11: De Geld-en-Overvloed Herdefiniëring
•Onderzoek je angsten over geld, financiële zekerheid, of 
materieel tekort.
•Vraag: "Heeft God tekort geschapen?"
•Experimenteer met de gedachte dat ware overvloed - 
liefde, vrede, vreugde - door God is geschapen en altijd 
beschikbaar is.
•Merk op hoe deze verschuiving je relatie tot materiële 
zorgen beïnvloedt.
 
 
 
Oefening 12: De Verleden-Trauma Healing
•Denk aan een pijnlijke ervaring uit het verleden.
•In plaats van te proberen de ervaring te "verwerken," 
experimenteer met: "God heeft deze pijn niet geschapen."
•Dit ontkent niet wat je hebt ervaren, maar stelt de 
ontologische status ervan ter discussie.
•Focus op de liefde, wijsheid, of kracht die mogelijk uit de 
ervaring is ontstaan - dit zijn glimpen van Gods schepping.
 
 
 
 
 


Oefening 13: De Natuurlijk-versus-Kunstmatig 
Observatie
•Observeer zowel natuurlijke als door mensen gemaakte 
omgevingen.
•Merk op welke aspecten vrede en schoonheid uitstralen 
(Gods schepping) versus welke aspecten stress of lelijkheid 
creëren (menselijke makelij).
•Experimenteer met het zien van alle ware schoonheid als 
een expressie van Gods schepping, ongeacht de vorm.
 
Oefening 14: De Avond-Werkelijkheid Terugblik
•Voor het slapengaan, review je dag vanuit het perspectief 
van werkelijkheid versus illusie.
•Voor elke verstorende ervaring, vraag: "Behoorde dit tot 
Gods schepping of tot mijn eigen makelij?"
•Voor elke vreugdevolle ervaring, erken: "Dit was een 
glimp van Gods werkelijke schepping."
•Ga slapen met de intentie om de volgende dag meer af te 
stemmen op werkelijkheid en minder op illusie.
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen het 
fundamentele onderscheid van les 14 te integreren: tussen wat 
God heeft geschapen (en daarom werkelijk is) en wat wij hebben 
gemaakt (en daarom illusoir is). Dit is geen ontkenning van je 
ervaring, maar een herdefiniëring van wat werkelijke, ontologische 
status heeft. Door dit onderscheid te maken, kun je leren je vrede 
te baseren op wat werkelijk en onveranderlijk is, in plaats van op 
de voorbijgaande illusies van angst en conflict.
 


[image: fill-image-10.png][image: border-image-10.png]Gebed: "Voor Het Zien van Gods Schepping”
 
Liefdevolle Schepper van alle waarheid,
Te lang heb ik gekeken naar de wereld die ik zelf heb gemaakt uit 
angst en afscheiding. Ik heb gruwelen gezien waar U vrede schiep, 
rampen waar U volmaaktheid plaatste, dood waar U eeuwig leven 
gaf.
Help mij te begrijpen dat U geen betekenisloze wereld hebt 
geschapen. Wat U maakte is doordrenkt van liefde, gevuld met vrede, 
perfect in elke uitdrukking.
Geef mij de moed om mijn eigen creaties van angst en conflict te 
herkennen als wat ze zijn: illusies geboren uit de droom van 
afscheiding.
Leer mij het onderscheid tussen wat werkelijk bestaat - Uw 
schepping van liefde - en wat ik heb gemaakt - mijn projecties van 
angst.
Wanneer gruwelen mijn vrede verstoren, herinner mij eraan te 
vragen: "Heeft God dit geschapen?" En als het antwoord nee is, help 
mij het te zien als de illusie die het is.
Zuiver mijn perceptie zodat ik kan zien wat U werkelijk hebt 
gemaakt: een wereld waarin elke vorm een uitdrukking is van Uw 
liefde, een universum waarin vrede de enige wet is.
Dank U voor Uw geduld terwijl ik leer onderscheiden tussen mijn 
nachtmerries en Uw droom van perfectie.
In die erkenning vind ik de veiligheid en vrede die U voor mij 
bestemd hebt.
Amen.


 
Les 15
“Mijn gedachten zijn beelden die ik heb gemaakt.”
 
 
 
 
 
"De Beeldhouwer van Werkelijkheid”
 
Ik dacht dat ik keek naar de wereld
Maar ik was alleen maar aan het projecteren
Elke gedachte een beitel
Elke overtuiging een kwast
Waarmee ik beelden houwde
Uit de lucht van bewustzijn
 
Deze tafel die ik zie
Is een beeld dat ik heb gemaakt
Uit herinneringen van hout
Dromen van functionaliteit
Verwachtingen van steun
 


Dit gezicht dat naar mij kijkt
Is een beeld dat ik heb gemaakt
Uit liefde en angst verweven
Projecties van acceptatie
Of schaduwen van afwijzing
 
Deze kamer die mij omringt
Is een beeld dat ik heb gemaakt
Uit behoeften aan veiligheid
Uit grenzen van het bekende
Uit muren van gewoonheid
 
Ik ben de beeldhouwer
Van al wat ik waarneem
De kunstenaar van mijn ervaring
De regisseur van mijn waarheid
Maar ik was vergeten
Dat ik de kwast vasthield
 
Al deze beelden dansen
In de galerij van mijn geest
Levensecht en overtuigend
Totdat ik besef
Dat het allemaal mijn eigen creaties zijn
 
 
 


Want wat is werkelijk zien?
Wat ligt voorbij deze beeldenstorm?
Wat zou ik waarnemen
Als ik stopte met projecteren
En mijn ogen werkelijk opende?
 
Misschien een licht
Dat niet afkomstig is van mij
Een werkelijkheid
Die geen beelden nodig heeft
Een waarheid
Die spreekt zonder vormen
 
In de stilte tussen
Het maken van beelden
Ligt de opening naar
Wat werkelijk is
Voorbij alle projecties
Van de dromende geest
 
De lichtrandjes beginnen te verschijnen
Rond de vertrouwde vormen
Signalen dat ware visie
Niet lang meer op zich laat wachten
Wanneer ik leer te stoppen
Met het maken van wat ik zie
 


Uitgebreid Commentaar op Les 15
Les 15 van "Een Cursus in Wonderen" introduceert een van de 
meest fundamentele inzichten van het gehele spirituele systeem: 
de erkenning dat wat wij beschouwen als waarneming eigenlijk 
een actief proces is van beelden maken. Deze les markeert een 
cruciaal keerpunt door niet alleen onze perceptie te deconstrueren, 
maar ook door de eerste hints te geven over wat ware visie zou 
kunnen zijn.
De Ontmaskering van Perceptie als Projectie
Het kernInzicht van les 15 is dat wat wij "zien" niet werkelijk 
zien is, maar "beelden maken." Dit onderscheid is fundamenteel 
voor het begrijpen van de hele epistemologie van de Cursus. 
Normaal gesproken geloven we dat onze ogen informatie 
ontvangen over een externe wereld, die onze hersenen vervolgens 
verwerken tot beelden.
Maar de Cursus stelt dat dit proces omgekeerd werkt: onze 
gedachten creëren beelden, die we vervolgens projecteren en 
waarnemen alsof ze externe objecten zijn. We denken dat we 
kijken naar een wereld "daarbuiten," maar eigenlijk kijken we naar 
projecties van onze eigen gedachten.
Deze omkering heeft verregaande implicaties. Het betekent dat 
alles wat we zien een product is van onze eigen bewustzijn, niet 
van onafhankelijke externe objecten. We zijn niet passieve 
ontvangers van visuele informatie, maar actieve scheppers van 
onze waargenomen werkelijkheid.
De Mechanica van Gedachten als Beelden
De les legt uit waarom we onze gedachten niet herkennen als 
"niets": "Juist doordat de gedachten die jij denkt te denken als 
beelden verschijnen, herken je ze niet als niets." Deze verklaring 
onthult de subtiele mechanica van hoe ego-bewustzijn zichzelf in 
stand houdt.


Gedachten op zich zijn vluchtig en etherog - moeilijk vast te 
houden of als substantieel te ervaren. Maar wanneer gedachten 
zich presenteren als beelden - als schijnbaar externe objecten die 
we kunnen "zien" - krijgen ze een overtuigingskracht die pure 
gedachten zouden missen.
Dit proces van gedachten-tot-beelden is zo automatisch en 
overtuigend dat we volledig vergeten dat wij de oorspronkelijke 
makers zijn van deze beelden. We raken zo geabsorbeerd in het 
kijken naar onze eigen projecties dat we vergeten dat we zelf de 
film operateur zijn.
De Verwarring van Functie
Een belangrijk punt is dat de les stelt dat dit proces van beelden 
maken "de functie is die jij aan de ogen van je lichaam gegeven 
hebt." Dit suggereert dat fysieke ogen een andere functie zouden 
kunnen hebben dan we gewoonlijk denken.
In plaats van instrumenten voor het ontvangen van externe 
visuele informatie, zijn onze ogen instrumenten geworden voor het 
projecteren van interne beelden. We hebben ze een functie 
gegeven die niet hun ware bestemming is. Deze "verkeerde functie" 
is waarom onze gewone perceptie ons wegvoert van werkelijkheid 
in plaats van ons er naartoe te leiden.
Deze herdefiniëring van de functie van zien bereidt de weg voor 
de introductie van "ware visie" - een manier van zien die niet 
afhankelijk is van fysieke ogen of van het projecteren van 
gedachten-beelden.
De Belofte van Ware Visie
Een van de meest opwindende aspecten van les 15 is de 
introductie van het concept van "ware visie" en de belofte van 
"lichtrandjes" rond vertrouwde objecten. Deze belofte geeft de 
eerste concrete vooruitblik op wat mogelijk wordt wanneer we 
ophouden met beelden maken.


Deze "lichtrandjes" worden beschreven als "het begin van ware 
visie" en als tekenen dat we "eindelijk onze ogen openen." Dit is 
niet metaforisch bedoeld, maar verwijst naar werkelijke 
perceptuele verschuivingen die kunnen optreden wanneer we 
beginnen los te laten van ons ego-gebaseerde zien.
De les maakt een belangrijk onderscheid tussen deze 
"lichtmomenten" en "kennis." Deze visuele ervaringen zijn nog 
steeds symbolisch - ze zijn bruggen tussen ego-perceptie en directe 
kennis, maar niet de uiteindelijke bestemming zelf.
De Therapeutische Dimensie van Beelden-Bewustwording
Vanuit therapeutisch perspectief biedt les 15 een krachtige tool 
voor het omgaan met verstorende gedachten en percepties. Door te 
erkennen dat onze meest pijnlijke of angstaanjagende 
"waarnemingen" eigenlijk beelden zijn die wij hebben gemaakt, 
krijgen we een nieuwe vorm van controle over onze ervaring.
Dit betekent niet dat we onze ervaringen moeten ontkennen, 
maar dat we een nieuwe relatie ermee kunnen ontwikkelen. In 
plaats van ons te zien als slachtoffers van een externe wereld, 
kunnen we onszelf gaan zien als de kunstenaars van onze eigen 
ervaring.
De Praktische Methodologie van Beelden-Herkenning
De praktische oefening van les 15 is opzettelijk eenvoudig maar 
diepgaand: kijk naar objecten in je omgeving en erken dat elk 
object "een beeld is dat ik heb gemaakt." Deze eenvoud verbergt 
een radicale verschuiving in zelfperceptie.
Door deze oefening beginnen we ons bewust te worden van 
onze rol als actieve schepper van wat we zien. We stoppen met het 
zijn van passieve toeschouwer en beginnen onze eigen scheppende 
kracht te herkennen. Dit is een eerste stap naar het uiteindelijk 
leren gebruiken van deze kracht op een meer bewuste en 
liefdevolle manier.


De Voorbereiding op Visionaire Ervaringen
Hoewel les 15 nog niet de volledige leer over ware visie 
presenteert, bereidt het ons voor op de mogelijkheid van radicaal 
verschillende perceptuele ervaringen. Door ons te helpen loslaten 
van onze gehechtheid aan gewone beelden-perceptie, maakt het 
ruimte voor iets totaal anders.
De waarschuwing om "niet bang te zijn" voor onverwachte 
lichtmomenten is belangrijk omdat perceptuele verschuivingen 
kunnen optreden die ons gewone begrip van realiteit uitdagen. De 
Cursus wil ons helpen deze ervaringen te verwelkomen als 
positieve tekenen van vooruitgang, niet als verstorende 
anomalieën.
De Relatie tot Bewustzijns-Filosofie
Les 15 plaatst de Cursus in de traditie van idealistische filosofie 
die bewustzijn als primair beschouwt boven materie. Echter, het 
gaat verder dan pure filosofie door concrete praktijken en 
ervaringen aan te bieden die deze inzichten kunnen bevestigen.
De stelling dat onze gedachten letterlijk de beelden creëren die 
we zien, sluit aan bij bepaalde interpretaties van moderne fysica en 
bewustzijnsonderzoek, hoewel de Cursus deze verbindingen niet 
expliciet maakt.
De Psychologische Uitdaging van Volledige 
Verantwoordelijkheid
Een van de meest uitdagende aspecten van les 15 is de 
implicatie van volledige verantwoordelijkheid voor onze 
perceptuele ervaring. Als alle beelden die we zien door onszelf zijn 
gemaakt, dan zijn we volledig verantwoordelijk voor onze ervaring 
van de wereld.
Deze verantwoordelijkheid kan zowel bevrijdend als 
overweldigend zijn. Het is bevrijdend omdat het betekent dat we 


de macht hebben om onze ervaring te veranderen. Het is 
overweldigend omdat het alle externe excuses wegneemt voor 
onze onvrede of lijden.
 
Geleide Meditatie: "De Kunstenaar van Waarneming"
[Begin met een rustige, ontdekkende stem]
Maak het je comfortabel en neem enkele diepe ademhalingen. 
Voor deze meditatie houden we onze ogen open zodat we kunnen 
experimenteren met het proces van zien.
In... en uit... In... en uit... Laat je lichaam ontspannen terwijl je 
bewustzijn alert blijft.
[Pauze]
Vandaag gaan we onderzoeken hoe jij de actieve kunstenaar 
bent van alles wat je ziet, en hoe wat je beschouwt als waarneming 
eigenlijk een proces is van beelden maken.
[Pauze]
Kijk nu rond in je omgeving en kies een object dat je aandacht 
trekt. Laat je blik rustig op dit object rusten.
[Pauze]
Normaal gesproken zou je denken: "Ik kijk naar dit object." 
Maar probeer nu een andere mogelijkheid te overwegen: "Dit 
object is een beeld dat ik heb gemaakt."
Zeg dit zachtjes tegen jezelf: "Dit [naam van object] is een 
beeld dat ik heb gemaakt."
[Pauze]
Merk op wat er gebeurt wanneer je deze woorden overweegt. 
Voelt het object anders? Lijkt het minder "vast" of "zeker"? Of 
ontstaat er weerstand tegen dit idee?


[Pauze]
Probeer nu onder de oppervlakte van je gewone waarneming te 
kijken. Merk op hoe je geest automatisch betekenissen, functies, en 
eigenschappen toekent aan dit object. Al deze betekenissen komen 
van jouw gedachten, niet van het object zelf.
[Pauze]
Stel je voor dat je gedachten als kleine projectortjes werken, die 
beelden werpen op een neutraal scherm. Het "object" dat je ziet is 
eigenlijk een projectie van jouw gedachten over vorm, functie, en 
betekenis.
[Pauze]
Kijk nu naar een ander object en herhaal hetzelfde proces: "Dit 
[object] is een beeld dat ik heb gemaakt."
Probeer te voelen hoe jij de actieve schepper bent van dit beeld, 
niet de passieve ontvanger van visuele informatie.
[Pauze]
Doe dit nu met verschillende objecten in je omgeving. Elke keer 
dat je kijkt, herinner jezelf: "Dit is een beeld dat ik heb gemaakt."
[Pauze]
Merk op hoe deze erkenning je relatie tot wat je ziet kan 
veranderen. In plaats van een externe wereld die op je inwerkt, 
begin je te zien dat jij degene bent die de wereld projecteert die je 
ervaart.
[Pauze]
Nu experimenteer je met iets anders. Probeer voor een moment 
te stoppen met het maken van beelden. Stop met het toekennen 
van betekenissen, stop met het categoriseren, stop met het 
interpreteren.
[Pauze]


Wat blijft er over wanneer je stopt met beelden maken? Is er 
nog steeds "iets" om waar te nemen, maar dan op een andere 
manier?
[Pauze]
Misschien merk je een soort licht of helderheid die niet afhangt 
van de specifieke beelden die je gewoonlijk ziet. Dit zou het begin 
kunnen zijn van wat de Cursus "ware visie" noemt.
[Pauze]
Als je lichtrandjes ziet rond objecten, of als dingen er plotseling 
anders uitzien, wees dan niet bang. Dit zijn positieve tekenen dat 
je begint te zien voorbij je eigen beelden-projecties.
[Pauze]
Keer nu terug naar normale waarneming, maar draag het besef 
met je mee dat jij de kunstenaar bent van alles wat je ziet. Jij bent 
niet het slachtoffer van een externe wereld, maar de actieve 
schepper van je visuele ervaring.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat echte 
vrijheid ligt in het herkennen van jouw rol als beelden-maker. 
Wanneer je dit erkent, kun je beginnen bewuster te kiezen welke 
beelden je maakt.
[Pauze]
In die bewuste keuze ligt de weg naar ware visie - een manier 
van zien die gebaseerd is op liefde in plaats van angst, op eenheid 
in plaats van afscheiding.
Adem diep in... en uit... en open je ogen met nieuwe ogen voor 
jouw eigen scheppende kracht.
 
 


[image: fill-image-13.png][image: border-image-13.png]Gebed: "Voor Erkenning van Mijn Scheppende Visie”
 
Bron van alle ware visie,
Ik begin te zien dat ik niet simpelweg kijk naar een wereld die 
bestaat buiten mijzelf. Ik begin te begrijpen dat mijn gedachten 
beelden maken die ik dan waarneem alsof zij externe realiteit zijn.
Help mij te erkennen dat ik de kunstenaar ben van alles wat ik 
zie. Elke vorm, elke kleur, elke betekenis die ik waarneem, komt voort 
uit mijn eigen bewustzijn.
Vergeef mij dat ik zo lang heb gedacht dat ik het slachtoffer was 
van een wereld die mij werd opgelegd. Nu zie ik dat ik altijd de 
schepper ben geweest van mijn eigen visuele ervaring.
Leer mij het onderscheid tussen het maken van beelden uit angst 
en het toelaten van ware visie uit liefde. Help mij te stoppen met het 
projecteren van mijn eigen beperkingen en angsten op het neutrale 
scherm van werkelijkheid.
Bereid mijn ogen voor op ware visie. Laat mij de lichtrandjes zien 
die het begin markeren van een heel nieuwe manier van waarnemen. 
Geef mij de moed om deze nieuwe ervaringen te verwelkomen zonder 
angst.
Moge ik leren zien met de ogen van Christus - niet door het maken 
van beelden uit herinneringen en projecties, maar door het directe 
herkennen van de liefde die alle vormen doordringt.
In die erkenning vind ik de visie die U voor mij bestemd hebt: het 
zien van Uw perfecte schepping voorbij alle beelden die ik heb ge-
maakt.
Dank U voor het openen van mijn ogen voor mijn eigen scheppen-
de kracht en voor de mogelijkheid van ware visie. Amen.


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 15
 
Oefening 1: De Klassieke Les 15 Praktijk
•Kijk naar objecten in je omgeving en laat je blik op elk 
object rusten.
•Voor elk object zeg langzaam: "Deze/dit [naam object] is 
een beeld dat ik heb gemaakt."
•Kies willekeurig, niet meer dan je comfortabel kunt doen 
in een minuut.
•Doe dit 3 keer per dag, maximaal 4 keer als je je er 
comfortabel bij voelt.
•Pas dit idee gedurende de dag toe wanneer je vrede 
verstoord wordt.
 
 
 
Oefening 2: De Beelden-Deconstructie Analyse
•Kies één object en bestudeer het 10 minuten lang.
•Identificeer alle aspecten die je "ziet": vorm, kleur, functie, 
esthetische kwaliteiten.
•Voor elk aspect, vraag: "Komt dit van het object zelf, of 
van mijn gedachten erover?"
•Probeer het object te zien als een neutrale projectie-
oppervlak waarop je betekenissen hebt geprojecteerd.
 


 
 
Oefening 3: De Gedachten-naar-Beelden Observatie
•Let gedurende een dag op hoe je gedachten "beelden" 
worden in je waarneming.
•Bijvoorbeeld: denk "dit wordt een mooie dag" en merk op 
hoe dit je visuele ervaring van de omgeving beïnvloedt.
•Of denk "ik voel me verdrietig" en observeer hoe dit de 
"kleuren" van wat je ziet lijkt te veranderen.
•Herken: "Mijn gedachten creëren de beelden die ik zie.”
 
 
 
 
Oefening 4: De Personen-als-Beelden Erkenning
•Kijk naar mensen in je omgeving (familie, vrienden, 
vreemden).
•Voor elke persoon, zeg in gedachten: "Deze persoon is een 
beeld dat ik heb gemaakt."
•Merk op hoe veel van wat je "ziet" in mensen gebaseerd is 
op je eigen projecties, verwachtingen, en herinneringen.
•Experimenteer met het zien van mensen als neutrale 
schermen waarop je je eigen gedachten projecteert.
 
 


Oefening 5: De Emotionele Beelden-Herkenning
•Wanneer je emotionele reacties hebt op wat je ziet, 
pauzeer.
•Vraag jezelf: "Welke gedachte van mij creëert dit beeld 
dat ik zie?"
•Bijvoorbeeld, als je een "dreigende" situatie ziet: "Mijn 
gedachte van angst creëert dit beeld van bedreiging."
•Experimenteer met het veranderen van de onderliggende 
gedachte en observeer hoe het "beeld" verandert.
 
 
 
Oefening 6: De Herinneringen-als-Beelden Experiment
•Roep een levendige herinnering op van een plek of 
persoon.
•Erken: "Deze herinnering is een beeld dat ik heb 
gemaakt."
•Merk op hoe "realistisch" deze mentale beelden kunnen 
lijken, ook al weet je dat het projecties zijn.
•Experimenteer met het bewust veranderen van aspecten 
van de herinnering om je beelden-makende kracht te 
ervaren.
 
 
 
 


Oefening 7: De Lichtrandjes Observatie
•Terwijl je de reguliere oefening doet, let op of je subtiele 
veranderingen in je visuele ervaring opmerkt.
•Kijk specifiek naar de randen van objecten - lijken ze soms 
helderder of "lichter"?
•Als je ongewone visuele ervaringen hebt, verwelkom ze 
zonder angst als tekenen van vooruitgang.
•Noteer deze ervaringen in een dagboek om patronen te 
herkennen.
 
 
 
Oefening 8: De Functie-Herdefiniëring Oefening
•Experimenteer bewust met het geven van een andere 
"functie" aan je ogen.
•In plaats van "kijken naar de wereld," stel je in op "het 
waarnemen van licht" of "het zien van liefde."
•Merk op hoe deze intentionele verschuiving in functie je 
visuele ervaring kan veranderen.
•Vraag jezelf: "Wat zou ik zien als mijn ogen bedoeld 
waren om liefde waar te nemen in plaats van afscheiding?”
 
 
 
 
 


Oefening 9: De Projectie-Stop Experiment
•Kies periodes van 5 minuten waarin je bewust probeert te 
stoppen met beelden maken.
•Kijk naar je omgeving zonder betekenissen toe te kennen, 
zonder te categoriseren, zonder te interpreteren.
•Zie objecten als pure vorm en licht zonder verhaal of 
functie.
•Merk op welke vrede er kan zijn in dit “niet-beelden-
maken."
 
 
 
Oefening 10: De Dagelijkse Beelden-Bewustwording
•Stel elke 2 uur een alarm in als herinnering.
•Wanneer het alarm afgaat, pauzeer en kijk rond.
•Voor drie objecten in je zicht, erken: "Dit is een beeld dat 
ik heb gemaakt."
•Merk op hoe dit korte moment van bewustwording je 
algemene gemoedstoestand beïnvloedt.
 
 
 
 
 
 


Oefening 11: De Kunstgalerij Visualisatie
•Stel je voor dat je hele leven een wandeling is door een 
kunstgalerij.
•Elk "beeld" dat je ziet - mensen, objecten, situaties - is een 
kunstwerk dat jij hebt gemaakt.
•Als de kunstenaar van deze galerij, heb jij de macht om 
de beelden te veranderen.
•Experimenteer met het bewust "herschilderen" van 
beelden die je onvrede geven.
 
 
 
Oefening 12: De Spiegelwereld Contemplatie
•Denk aan je hele visuele wereld als een gigantische 
spiegel die je eigen gedachten weerkaatst.
•Alles wat je ziet is een reflectie van wat er in je eigen 
bewustzijn aanwezig is.
•Wanneer je iets ziet dat je stoort, vraag: "Welke gedachte 
in mij creëert deze reflectie?"
•Gebruik je externe ervaring als feedback over je interne 
staat.
 
 
 
 
 


Oefening 13: De Neutraal-Scherm Meditatie
•Zit stil en stel je voor dat alles wat je ziet projecties zijn 
op een neutraal, wit scherm.
•Het scherm zelf is betekenisloos en onveranderlijk - alleen 
de projecties veranderen.
•Experimenteer met het "uitschakelen" van de projector en 
het zien van alleen het lege scherm.
•Dit lege scherm vertegenwoordigt de neutrale 
werkelijkheid voorbij al je beelden.
 
Oefening 14: De Avond-Beelden Review
•Voor het slapengaan, denk terug aan de meest levendige 
visuele ervaringen van je dag.
•Voor elke ervaring, erken: "Dit was een beeld dat ik 
maakte, geen externe realiteit."
•Vraag jezelf: "Welke gedachten creëerden de beelden die 
ik vandaag zag?"
•Ga slapen met de intentie om morgen bewuster te zijn 
van je rol als beelden-maker.
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen het 
revolutionaire inzicht van les 15 te integreren: dat jij de actieve 
schepper bent van alle beelden die je ziet, en dat wat je beschouwt 
als waarneming eigenlijk een proces is van projectie. Door deze 
erkenning kun je beginnen bewuster om te gaan met je scheppende 
kracht en ruimte maken voor ware visie die gebaseerd is op liefde 
in plaats van op angst-gebaseerde projecties.


 
Les 16
“Ik heb geen neutrale gedachten.”
 
 
 
 
"Elke Gedachte Kiest”
 
Ik dacht dat sommige gedachten 
Simpelweg voorbijdreven
Als wolken zonder betekenis
Onschuldige bezoekers in mijn geest
 
Deze gedachte over het weer
Lijkt zo onbenullig
Deze gedachte over wat ik draag
Zo triviaal en klein
 
Maar elke gedachte is een stemming
Voor vrede of voor oorlog
Elke gedachte is een keuze
Voor liefde of voor angst


 
 
Geen enkele gedachte drijft voorbij
Zonder een spoor achter te laten
Elk idee dat ik koester
Vormt de wereld die ik zie
 
Deze gedachte over mijn buurman
Schept een beeld van afscheiding
Deze gedachte over mijn verleden
Bouwt een gevangenis van tijd
 
Elke gedachte is een architect
Die meetekent aan mijn werkelijkheid
Geen detail is te klein
Geen idee zonder impact
 
Want gedachten zijn geen schaduwen
Maar krachten die scheppen
Wat waar is breidt waarheid uit
Wat onwaar is vermenigvuldigt illusie
 
In elke seconde van denken
Kies ik welke wereld ik wil
Elke gedachte voert mij
Dichter bij hemel of hel
 


 
Er zijn geen toeschouwers-gedachten
Geen neutrale waarnemingen
Elke mentale beweging
Is een stap in een richting
 
Dus laat mij wakker worden
Voor de kracht die ik draag
In elke gedachte die ik denk
In elk idee dat ik vorm
 
Want niets is betekenisloos
In het universum van bewustzijn
Elke gedachte is een keuze
Voor wat ik wil ervaren
 
En in die keuze ligt
Mijn vrijheid en mijn macht
Om bewust te kiezen
Voor liefde, vrede, licht
 
 
Uitgebreid Commentaar op Les 16
Les 16 van "Een Cursus in Wonderen" introduceert een van de 
meest krachtige en praktische inzichten van het gehele spirituele 
systeem: de erkenning dat elke gedachte consequenties heeft en 
dat er geen neutrale gedachten bestaan. Deze les markeert een 
cruciale verschuiving van het begrijpen van gedachten als passieve 


mentale gebeurtenissen naar het erkennen van gedachten als 
actieve scheppende krachten.
De Ontmanteling van de Illusie van Onschuld
Het kernpunt van les 16 ligt in de ontmanteling van wat zou 
kunnen worden genoemd "gedachten-onschuld" - de overtuiging 
dat sommige gedachten geen werkelijke consequenties hebben. 
Deze overtuiging is een van de fundamentele manieren waarop het 
ego zijn activiteiten verbergt en zichzelf beschermt tegen 
onderzoek.
Door te suggereren dat sommige gedachten "loos," 
"onbelangrijk," of "triviaal" zijn, creëert het ego een veilige ruimte 
waarin het kan opereren zonder bewuste supervisie. Maar de 
Cursus onthult dat dit een gevaarlijke illusie is: "Alles wat jij ziet is 
het resultaat van je gedachten. Er bestaat geen uitzondering op dit 
feit."
Deze absolute stelling heeft verregaande implicaties. Het 
betekent dat zelfs onze meest terloopse gedachten bijdragen aan 
de schepping van onze ervaren werkelijkheid. Er is geen mentale 
activiteit die "privé" is of die geen effect heeft op onze waarneming 
van de wereld.
De Ontologie van Gedachten als Scheppende Krachten
Les 16 introduceert een radicale ontologie waarin gedachten 
niet simpelweg mentale gebeurtenissen zijn, maar fundamentele 
scheppende krachten. "Gedachten zijn niet groot of klein, sterk of 
zwak. Ze zijn alleen waar of onwaar. Welke waar zijn scheppen 
hun eigen evenbeeld. Welke onwaar zijn maken het hunne."
Deze passage onthult dat de traditionele manier om gedachten 
te categoriseren - als belangrijk versus onbelangrijk, krachtig 
versus zwak - de kern van de zaak mist. Het werkelijke 
onderscheid ligt niet in de grootte of intensiteit van gedachten, 
maar in hun overeenstemming met waarheid versus illusie.


Gedachten die overeenstemmen met waarheid (liefde, eenheid, 
vrede) "scheppen hun eigen evenbeeld" - ze manifesteren meer 
waarheid in onze ervaring. Gedachten die gebaseerd zijn op illusie 
(angst, afscheiding, conflict) "maken het hunne" - ze 
vermenigvuldigen illusie in onze waarneming.
De Paradox van het Vermenigvuldigen van Niets
Een bijzonder subtiel inzicht in les 16 is de stelling: "Je kunt 
niets inderdaad vermenigvuldigen, maar je zult het zodoende niet 
uitbreiden." Deze paradox wijst naar een fundamenteel verschil 
tussen hoe waarheid en illusie zich voortplanten.
Waarheid breidt zich uit door natuurlijke overvloed - hoe meer 
liefde je geeft, hoe meer er beschikbaar komt. Maar illusie kan 
alleen "vermenigvuldigd" worden door herhaling en variatie, 
zonder werkelijke toename in substantie. Je kunt oneindige 
variaties maken op thema's van angst en afscheiding, maar je voegt 
nooit iets werkelijks toe aan het universum.
Deze paradox verklaart waarom mensen die obsessief bezig zijn 
met angst-gebaseerde gedachten vaak een gevoel hebben van 
leegte ondanks alle mentale activiteit - ze vermenigvuldigen niets, 
en niets kan nooit substantie krijgen, ongeacht hoeveel aandacht 
het krijgt.
De Binaire Aard van Gedachte-Resultaten
Een cruciaal inzicht van les 16 is dat "iedere gedachte die je 
hebt je hetzij vrede hetzij oorlog, hetzij liefde hetzij angst bezorgt." 
Er zijn geen tussenposities, geen neutrale resultaten. Elke gedachte 
beweegt ons in de richting van liefde of angst, van vrede of 
conflict.
Deze binaire structuur kan aanvankelijk overdreven lijken, 
maar het weerspiegelt de fundamentele keuze die in elk moment 
beschikbaar is. Op het diepste niveau staan we voortdurend voor 
de keuze tussen het ego-denksysteem (gebaseerd op angst en 


afscheiding) en het Heilige Geest-denksysteem (gebaseerd op 
liefde en eenheid).
Elke gedachte die we denken versterkt een van deze systemen. 
Er is geen neutrale zone waarin we kunnen opereren zonder 
consequenties voor onze spirituele ontwikkeling.
De Verleiding van Gedachten-Minimalisering
Les 16 waarschuwt specifiek voor "de verleiding om 
angstgedachten af te doen als onbelangrijk, onbenullig en niet de 
moeite waard om je druk over te maken." Deze verleiding is 
bijzonder sterk omdat het ego probeert zich te beschermen door 
zijn activiteiten te bagatelliseren.
Door angstgedachten af te doen als "alleen maar gedachten" of 
"niet zo belangrijk," vermijden we de noodzakelijke discipline van 
mentale zuivering. Maar de les stelt dat deze gedachten "allemaal 
even destructief" zijn, ongeacht hun schijnbare grootte of 
intensiteit.
Deze waarschuwing is therapeutisch belangrijk omdat veel 
mensen lijden onder chronische "kleine" angsten en zorgen die ze 
afdoen als onbenullig, terwijl deze gedachten voortdurend 
bijdragen aan hun algemene onvrede en stress.
De Methodologie van Gedachten-Onderzoek
De praktische oefening van les 16 introduceert een 
methodologie van systematisch gedachten-onderzoek die 
fundamenteel wordt voor de verdere training. Het onderzoeken 
van de denkgeest "ongeveer een minuut lang" met de intentie om 
"geen enkele 'kleine' gedachte over te slaan" vereist een nieuwe 
vorm van mentale discipline.
Deze oefening is "behoorlijk moeilijk" omdat het onze gewone 
selectiviteit ondermijnt. Normaal gesproken filteren we onze 
gedachten automatisch, bestedend aandacht aan wat we belangrijk 


vinden en negerend wat we als onbenullig beschouwen. Maar deze 
oefening vraagt ons om elke gedachte te behandelen als waardig 
van onderzoek.
De Therapeutische Implicaties van Gedachten-
Verantwoordelijkheid
Vanuit therapeutisch perspectief biedt les 16 een krachtige tool 
voor het nemen van verantwoordelijkheid voor onze emotionele 
staat. In plaats van onszelf te zien als slachtoffers van externe 
omstandigheden, worden we uitgenodigd om te onderzoeken hoe 
onze eigen gedachten bijdragen aan onze ervaring.
Deze benadering kan bijzonder bevrijdend zijn voor mensen die 
lijden onder depressie, angst, of chronische onvrede. Door te 
erkennen dat elke gedachte consequenties heeft, krijgen we een 
nieuwe vorm van controle over onze ervaring - niet door externe 
omstandigheden te manipuleren, maar door bewuster om te gaan 
met onze mentale activiteit.
De Voorbereiding op Mentale Discipline
Les 16 bereidt ons voor op de systematische mentale discipline 
die noodzakelijk is voor spirituele transformatie. Door te erkennen 
dat geen enkele gedachte neutraal is, worden we gemotiveerd om 
bewuster te worden van onze mentale activiteit.
Deze bewustwording is niet bedoeld om ons angstig of obsessief 
te maken over onze gedachten, maar om ons te helpen 
ontwikkelen wat de Cursus later beschrijft als "de observerende 
denkgeest" - het deel van ons bewustzijn dat gedachten kan 
waarnemen en evalueren zonder automatisch erin mee te gaan.
De Relatie tot Mindfulness en Contemplatie
Hoewel de Cursus niet expliciet verwijst naar oosterse 
praktijken, toont les 16 opmerkelijke parallellen met mindfulness-
tradities die benadrukken dat geen enkele mentale staat neutraal 


is. Echter, de Cursus voegt een unieke dimensie toe door expliciet 
te verbinden hoe gedachten bijdragen aan de schepping van onze 
waargenomen werkelijkheid.
Deze verbinding maakt van gedachten-bewustwording niet 
alleen een praktijk van mentale hygiëne, maar een fundamentele 
spirituele discipline die direct gerelateerd is aan ons vermogen om 
vrede en liefde te ervaren.
De Uitdaging van Volledige Eerlijkheid
Een van de meest uitdagende aspecten van les 16 is de 
uitnodiging tot complete eerlijkheid over onze mentale activiteit. 
Het vraagt ons om te stoppen met het rationaliseren of 
minimaliseren van gedachten die ongemakkelijk of ongewenst zijn.
Deze eerlijkheid kan confronterend zijn omdat het ons laat zien 
hoeveel van onze mentale activiteit gebaseerd is op angst, oordeel, 
en afscheiding. Maar het is ook de eerste stap naar echte 
transformatie - we kunnen alleen veranderen wat we bereid zijn 
om eerlijk te erkennen.
 
 
 
 
 
Geleide Meditatie: "De Macht van Elke Gedachte"
[Begin met een heldere, onderzoekende stem]
Maak het je comfortabel en sluit je ogen. Neem enkele diepe 
ademhalingen om jezelf te centreren.
In... en uit... In... en uit... Laat je lichaam ontspannen en je 
bewustzijn naar binnen keren.


[Pauze]
Vandaag gaan we onderzoeken de kracht van elke gedachte, en 
ontdekken dat er geen neutrale gedachten bestaan - elke gedachte 
kiest voor liefde of angst, voor vrede of conflict.
[Pauze]
Begin met het observeren van je gedachten, zoals je zou kijken 
naar wolken die voorbijdrijven aan de hemel van je bewustzijn. 
Maar vandaag kijk je met nieuwe ogen - de ogen van iemand die 
begrijpt dat elke wolk een impact heeft.
[Pauze]
Merk een gedachte op die in je bewustzijn opkomt. Het kan iets 
zijn over je dag, over een persoon, over een situatie. Misschien lijkt 
het een "kleine" of "onbelangrijke" gedachte.
[Pauze]
Zeg zachtjes tegen jezelf: "Deze gedachte over [wat de gedachte 
ook is] is geen neutrale gedachte."
Voel de waarheid van deze woorden. Deze gedachte, hoe klein 
of onbenullig hij ook lijkt, heeft consequenties voor hoe je de 
wereld ervaart.
[Pauze]
Onderzoek nu deze gedachte dieper. Beweegt hij je in de 
richting van vrede of van onrust? Van liefde of van angst? Van 
verbinding of van afscheiding?
[Pauze]
Merk op dat er geen tussengebied is. De gedachte draagt je in 
één van twee richtingen - naar liefde of naar angst. Zelfs de meest 
schijnbaar "neutrale" gedachte over het weer, het verkeer, of 
dagelijkse routine heeft een emotionele onderlaag die je in een 
bepaalde richting beweegt.


[Pauze]
Laat nu een andere gedachte opkomen. Misschien iets dat je als 
"belangrijker" zou beschouwen. Pas hetzelfde proces toe: "Deze 
gedachte over [onderwerp] is geen neutrale gedachte."
[Pauze]
Merk op hoe deze gedachte ook kiest. Draagt hij bij aan je 
vrede of verstoort hij deze? Breidt hij liefde uit of vermenigvuldigt 
hij angst?
[Pauze]
Nu experimenteer je met iets anders. Stel je voor dat elke 
gedachte die je denkt als een stem is die stemt in een verkiezing - 
een verkiezing tussen twee kandidaten: Liefde en Angst.
[Pauze]
Met elke gedachte die je denkt, geef je een stem aan een van 
deze kandidaten. Er zijn geen onthoudingen, geen neutrale 
stemmen. Elke gedachte kiest.
[Pauze]
Observeer gedurende enkele minuten je gedachten vanuit dit 
perspectief. Voor elke gedachte die opkomt, vraag jezelf: "Voor 
welke kandidaat stemt deze gedachte? Voor Liefde of voor Angst?"
[Pauze]
Merk op hoe deze bewustwording je relatie tot je gedachten 
verandert. Ze zijn niet langer onschuldige mentale gebeurtenissen, 
maar actieve keuzes die de kwaliteit van je ervaring bepalen.
[Pauze]
Als je gedachten opmerkt die stemmen voor Angst - gedachten 
van zorgen, oordeel, of afscheiding - behandel ze niet als vijanden. 
Zie ze simpelweg als verkeerde stemmen die herroepen kunnen 
worden.


[Pauze]
Experimenteer met het bewust kiezen voor gedachten die 
stemmen voor Liefde - gedachten van dankbaarheid, compassie, 
verbinding, of vrede. Merk op hoe deze gedachten een andere 
kwaliteit van energie in je bewustzijn brengen.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat jij de 
kiezer bent achter elke gedachte. In elk moment heb je de keuze 
om te stemmen voor Liefde of voor Angst.
[Pauze]
Deze keuze is jouw fundamentele vrijheid en 
verantwoordelijkheid. Geen enkele gedachte is te klein om op te 
merken, geen enkele mentale stem is te onbenullig om te 
evalueren.
[Pauze]
In de bewustwording van deze keuze ligt jouw macht om 
bewust bij te dragen aan een wereld van vrede in plaats van 
conflict, van liefde in plaats van angst.
Adem diep in... en uit... en open je ogen met nieuwe 
bewustwording van de kracht die je draagt in elke gedachte die je 
denkt.
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-11.png][image: border-image-11.png]Gebed: "Voor Bewuste Keuze in Elke Gedachte”
 
Bron van alle ware gedachten,
Ik erken dat ik geen neutrale gedachten heb. Elke gedachte die ik 
denk kiest voor liefde of angst, draagt bij aan vrede of conflict, breidt 
waarheid uit of vermenigvuldigt illusie.
Help mij wakker te worden voor de kracht die ik draag in elke 
mentale beweging, in elk idee dat ik vorm.
Te lang heb ik gedacht dat sommige gedachten onschuldig waren, 
onbelangrijk, zonder consequenties voor mijn vrede of mijn ervaring 
van de wereld.
Nu zie ik dat elke gedachte een stem is in de voortdurende 
verkiezing tussen Uw denksysteem van liefde en het ego's denksysteem 
van angst.
Geef mij de discipline om bewust te kiezen. Wanneer ik merk dat 
mijn gedachten bijdragen aan onrust of afscheiding, help mij deze 
zachtjes te corrigeren.
Leer mij het onderscheid tussen gedachten die waar zijn en 
uitbreiden en gedachten die onwaar zijn en vermenigvuldigen.
Moge ik beginnen te denken met U, zodat mijn gedachten 
bijdragen aan de uitbreiding van vrede, aan de vermeerdering van 
liefde, aan de versterking van eenheid.
Want in elk moment van bewust kiezen voor liefdevolle gedachten 
draag ik bij aan de genezing van de wereld en mijzelf.
Dank U voor het inzicht dat geen enkele gedachte te klein is om 
heilig te maken. 
Amen. 


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 16
 
Oefening 1: De Klassieke Les 16 Praktijk
•Sluit je ogen en onderzoek ongeveer een minuut je 
denkgeest.
•Probeer geen enkele "kleine" gedachte over te slaan.
•Voor elke gedachte zeg: "Deze gedachte over [onderwerp] 
is geen neutrale gedachte."
•Gebruik bij verstorende gedachten: "Deze gedachte over 
[onderwerp] is geen neutrale gedachte, want ik heb geen 
neutrale gedachten."
•Doe dit 4-5 keer per dag als het gemakkelijk gaat, 3 keer 
als je spanning voelt.
 
 
 
Oefening 2: De Gedachten-Categorie Oefening
•Gedurende een dag, categoriseer bewust je gedachten in 
twee groepen: "Gedachten die bijdragen aan vrede" en 
"Gedachten die bijdragen aan onrust."
•Merk op dat er geen derde categorie is - elke gedachte 
valt in een van deze twee.
•Voor gedachten die je als "neutraal" zou willen 
classificeren, kijk dieper naar hun onderliggende emotionele 
toon.
 


 
Oefening 3: De Kleine-Gedachten Bewustwording
•Let specifiek op gedachten die je normaal als 
"onbelangrijk" zou afdoen: gedachten over het weer, 
dagelijkse routines, triviale beslissingen.
•Voor elke "kleine" gedachte, vraag: "Hoe beïnvloedt deze 
gedachte mijn gemoedstoestand?"
•Erken: "Deze schijnbaar kleine gedachte is geen neutrale 
gedachte.”
 
 
 
Oefening 4: De Verkiezings-Metafoor
•Stel je voor dat elke gedachte die je denkt een stem is in 
een verkiezing tussen Liefde en Angst.
•Gedurende een uur, voor elke gedachte die je opmerkt, 
vraag: "Voor welke kandidaat stemt deze gedachte?"
•Houd een mentale telling bij van hoeveel stemmen je 
geeft aan elke kandidaat.
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 5: De Consequenties-Tracing
•Kies een terugkerende "onschuldige" gedachte (bijv. over 
je uiterlijk, je prestaties, anderen).
•Trace de consequenties van deze gedachte: hoe 
beïnvloedt het je humeur, je gedrag, je interacties?
•Erken: "Deze gedachte die ik als onschuldig beschouwde 
heeft werkelijke consequenties.”
 
 
 
 
Oefening 6: De Directe-Geheugentest
•Wanneer je een gedachte hebt, vraag onmiddellijk: "Voel 
ik me na deze gedachte meer in vrede of meer onrustig?"
•Merk op dat het effect vaak subtiel maar detecteerbaar is.
•Gebruik dit als feedback om te begrijpen welke gedachten 
bijdragen aan vrede versus conflict.
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 7: De Vermenigvuldiging-versus-Uitbreiding 
Observatie
•Let op hoe angst-gebaseerde gedachten zich 
vermenigvuldigen door variatie zonder substantie toe te 
voegen.
•Let op hoe liefde-gebaseerde gedachten zich uitbreiden 
door werkelijke toename van vreugde en vrede.
•Merk het verschil op tussen het herhalen van zorgen 
(vermenigvuldiging) en het delen van liefde (uitbreiding).
 
 
 
Oefening 8: De Gedachten-Cascade Observatie
•Merk op hoe één gedachte leidt tot een cascade van 
gerelateerde gedachten.
•Trace terug naar de oorspronkelijke gedachte die de keten 
startte.
•Vraag: "Als deze oorspronkelijke gedachte geen neutrale 
gedachte is, hoe beïnvloedt het de hele cascade?”
 
 
 
 
 


 
Oefening 9: De Oordeel-Herkenning
•Let specifiek op gedachten die oordelen vellen over jezelf, 
anderen, of situaties.
•Merk op hoe elk oordeel bijdraagt aan een gevoel van 
afscheiding of superioriteit/inferioriteit.
•Voor elk oordeel: "Deze oordelende gedachte is geen 
neutrale gedachte.”
 
 
 
 
 
Oefening 10: De Angst-Minimalisering Bewustwording
•Let op momenten waarop je angst-gebaseerde gedachten 
aftoet als "niet zo belangrijk."
•Experimenteer met het serieus nemen van deze gedachten 
door hun impact op je vrede te erkennen.
•Zeg: "Ook al lijkt deze angst klein, het is geen neutrale 
gedachte.”
 
 
 
 
 


 
Oefening 11: De Mentale Hygiëne Check
•Elk uur, doe een "mentale hygiëne check" - wat zijn de 
dominante gedachten van het afgelopen uur geweest?
•Categoriseer ze als bijdragend aan liefde of angst.
•Maak bewuste correcties als je merkt dat je teveel "vuile" 
gedachten hebt gehad.
 
 
 
 
 
 
 
Oefening 12: De Gedachten-Verantwoordelijkheid 
Oefening
•Wanneer je je verstoord, angstig, of onrustig voelt, 
pauzeer en vraag: "Welke gedachten hebben bijgedragen aan 
dit gevoel?"
•In plaats van externe omstandigheden de schuld te geven, 
neem verantwoordelijkheid voor de gedachten die je ervaring 
hebben gevormd.
•Herinner jezelf: "Ik heb geen neutrale gedachten - mijn 
gedachten creëren mijn ervaring.”
 
 


 
Oefening 13: De Positieve Gedachten-Versterking
•Identificeer gedachten die bijdragen aan vrede, vreugde, 
of liefde.
•Besteed bewust meer tijd aan deze gedachten, niet door 
ze te forceren, maar door ze te waarderen en uit te nodigen.
•Merk op hoe deze positieve aandacht hun uitbreidende 
effect versterkt.
 
Oefening 14: De Avond-Gedachten Evaluatie
•Voor het slapengaan, evalueer de kwaliteit van je 
gedachten gedurende de dag.
•Vraag jezelf: "Hebben mijn gedachten vandaag meer 
bijgedragen aan liefde of aan angst?"
•Stel de intentie om morgen bewuster te kiezen voor 
gedachten die bijdragen aan vrede.
•Ga slapen met een liefdevolle gedachte, erkennend dat 
zelfs deze laatste gedachte van de dag geen neutrale 
gedachte is.
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen het 
revolutionaire inzicht van les 16 te integreren: dat elke gedachte 
consequenties heeft en kiest voor liefde of angst. Door bewust te 
worden van de kracht van elke gedachte, kun je beginnen meer 
verantwoordelijkheid te nemen voor je mentale activiteit en 
bewuster bij te dragen aan een ervaring van vrede en liefde. Het 
doel is niet om perfect te worden in je gedachten, maar om wakker 
te worden voor de keuze die in elke gedachte aanwezig is.


 
Les 17
“Ik zie geen neutrale dingen.”
 
 
 
 
"De Gekleurde Wereld”
 
Elke muur draagt de kleur
Van mijn gedachten over grenzen
Elke deur weerspiegelt
Mijn overtuigingen over mogelijkheden
 
Ik zie geen neutrale boom
Want mijn gedachten over groei
Kleuren elke tak en blad
Met hoop of met vervaging
 
Ik zie geen neutraal gezicht
Want mijn gedachten over anderen
Projecteren liefde of angst
Op elke trek, elke blik


 
De lucht is niet gewoon blauw
Maar draagt mijn verwachtingen
Van vrijheid of beperking
Van openheid of opsluiting
 
Elke auto op de straat
Vertelt het verhaal dat ik schrijf
Over haast of over rust
Over verbinding of isolatie
 
Want gedachten komen eerst
Hoewel het omgekeerd lijkt
De wereld toont niet haar kleuren
Maar mijne die ik projecteer
 
Ik dacht dat ik reageerde
Op wat de wereld mij liet zien
Maar ik zie alleen mijn eigen gedachten
Weerspiegeld in elke vorm
 
Geen neutrale stoel bestaat
In de werkelijkheid van mijn ervaring
Want mijn gedachten over comfort
Geven hem al zijn betekenis
 
 


 
Het zonlicht dat naar binnen valt
Is niet gewoon licht
Maar draagt mijn interpretaties
Van warmte of van schroeien
 
Alles wat ik zie is gekleurd
Door de lens van mijn denken
Geen object blijft ongeraakt
Door mijn innerlijke staat
 
En tot ik gedachten heb
Die werkelijk waar zijn
Zal niets wat ik zie
Werkelijk vreugdevol zijn
 
Want alleen ware gedachten
Kunnen ware schoonheid zien
En alleen in die zuiverheid
Zal werkelijke vreugde zijn
 
Uitgebreid Commentaar op Les 17
Les 17 van "Een Cursus in Wonderen" bouwt logisch voort op de 
inzichten van les 16 door de principes van niet-neutrale gedachten 
uit te breiden naar de waargenomen wereld. Deze les introduceert 
een fundamentele omkering van onze gewone opvatting over 
oorzaak en gevolg in perceptie, en onthult hoe diepgaand onze 
gedachten onze ervaring van de externe wereld kleuren.


De Omkering van Oorzaak en Gevolg
Het kernpunt van les 17 ligt in een radicale omkering van hoe 
we gewoonlijk denken over de relatie tussen gedachten en 
waarneming. De les stelt categoriek: "Het is altijd de gedachte die 
eerst komt, ondanks de verleiding te geloven dat het precies 
omgekeerd is."
Deze omkering gaat tegen onze directe ervaring in. Het lijkt 
alsof we objecten waarnemen en vervolgens gedachten hebben 
over wat we zien. Maar de Cursus onthult dat dit een 
fundamentele misperceptie is van hoe bewustzijn werkelijk 
functioneert. Onze gedachten bepalen wat we zien, niet andersom.
Deze omkering heeft verregaande implicaties voor hoe we 
verantwoordelijkheid nemen voor onze ervaring. Als externe 
objecten onze gedachten zouden veroorzaken, dan zouden we 
slachtoffers zijn van een wereld buiten onze controle. Maar als 
onze gedachten bepalen wat we zien, dan hebben we 
fundamentele controle over onze ervaring van de werkelijkheid.
De Kritiek op Wereldse Causaliteit
De les contrasteert expliciet de manier waarop "de wereld 
denkt" over oorzaak en gevolg met "de manier waarop jij denkt." 
Deze contrastering is belangrijk omdat het erkent dat het spirituele 
wereldbeeld van de Cursus radicaal verschilt van 
consensusrealiteit.
De wereld gelooft dat waarneming passief is - dat we informatie 
ontvangen over een onafhankelijke externe realiteit. Maar vanuit 
het perspectief van de Cursus is waarneming actief - we 
projecteren onze gedachten en zien vervolgens onze projecties.
De les gebruikt een reductio ad absurdum argument: als 
waarneming geen oorzaak zou hebben en "zelf de oorzaak van 
realiteit zou zijn," dan zou de "hoogst veranderlijke aard" van 
waarneming betekenen dat realiteit zelf constant zou veranderen. 


Dit is "allerminst waarschijnlijk" omdat het suggereert dat realiteit 
geen stabiele basis zou hebben.
De Universaliteit van Projectie
Een cruciaal aspect van les 17 is de nadruk dat we "geen 
onderscheid maken tussen wat jij als bezield of onbezield, als 
plezierig dan wel onplezierig beschouwt." Deze instructie onthult 
hoe universeel het proces van projectie is.
We zijn geneigd te denken dat sommige objecten (mensen, 
dieren) meer "geladen" zijn met onze projecties dan andere 
(muren, meubels). Maar de Cursus stelt dat alle waarneming het 
resultaat is van projectie. Zelfs onze perceptie van "onbezielende" 
objecten wordt volledig bepaald door onze gedachten over die 
objecten.
Deze universaliteit is belangrijk omdat het betekent dat er geen 
"veilige" objecten zijn die we kunnen zien zonder projectie. Totale 
eerlijkheid over onze projectieve activiteit vereist het erkennen dat 
alles wat we zien gekleurd is door onze gedachten.
De Afwezigheid van Ware Vreugde
Een van de meest confronterende aspecten van les 17 is de 
stelling: "je ziet niets wat werkelijk levend of wat werkelijk 
verheugend is. Dat komt omdat jij je vooralsnog niet bewust bent 
van enige gedachte die werkelijk waar en dus werkelijk vreugdevol 
is."
Deze uitspraak suggereert dat onze gewone ervaring van 
vreugde, schoonheid, en leven fundamenteel beperkt is. Wat wij 
ervaren als "vreugdevol" is alleen een relatieve verbetering binnen 
het systeem van ego-projectie, niet werkelijke vreugde die 
voortkomt uit ware perceptie.
Deze stelling bereidt ons voor op de mogelijkheid van een 
totaal andere kwaliteit van ervaring - een die beschikbaar wordt 


wanneer onze gedachten zuiver genoeg worden om ware perceptie 
mogelijk te maken.
De Methodologie van Perceptuele Bewustwording
De praktische oefening van les 17 introduceert een 
systematische methodologie voor het bewust worden van hoe onze 
gedachten onze perceptie kleuren. Door te zeggen "Ik zie geen 
neutrale [object], want mijn gedachten over [objecten] zijn niet 
neutraal," maken we de verbinding expliciet tussen onze mentale 
activiteit en onze visuele ervaring.
Deze formulering is therapeutisch krachtig omdat het ons helpt 
de automatische projecties te onderbreken die normaal gesproken 
onbewust verlopen. Door bewust te articuleren hoe onze 
gedachten onze waarneming bepalen, beginnen we ruimte te 
creëren tussen het automatische proces van projectie en onze 
bewuste keuze om anders te zien.
De Voorbereiding op Ware Perceptie
Hoewel les 17 zich richt op het onthullen van hoe ego-
gebaseerde gedachten onze perceptie vervormen, bereidt het ook 
voor op de mogelijkheid van ware perceptie. Door volledig te 
erkennen hoe onze huidige gedachten alles kleuren wat we zien, 
maken we ruimte voor de mogelijkheid van gedachten die 
"werkelijk waar en dus werkelijk vreugdevol" zijn.
Deze voorbereiding is noodzakelijk omdat we niet kunnen 
overstappen naar ware perceptie zonder eerst volledig te begrijpen 
hoe onze huidige perceptie werkt. We moeten de mechanica van 
projectie herkennen voordat we kunnen leren deze te 
transcenderen.
De Therapeutische Implicaties
Vanuit therapeutisch perspectief biedt les 17 een krachtige tool 
voor het omgaan met verstorende percepties. Als we begrijpen dat 


onze negatieve ervaringen van de wereld voortkomen uit onze 
eigen gedachten in plaats van uit inherente eigenschappen van 
objecten, krijgen we een nieuwe vorm van controle over onze 
ervaring.
Deze benadering kan bijzonder bevrijdend zijn voor mensen die 
lijden onder fobieën, sociale angst, of chronische negatieve 
percepties van hun omgeving. Door te erkennen dat hun 
verstorende percepties projecties zijn, kunnen ze beginnen te 
werken aan de onderliggende gedachten in plaats van te proberen 
de externe wereld te vermijden of te veranderen.
De Uitdaging van Volledige Verantwoordelijkheid
Een van de meest uitdagende aspecten van les 17 is de 
implicatie van volledige verantwoordelijkheid voor onze 
perceptuele ervaring. Als niets wat we zien neutraal is omdat onze 
gedachten niet neutraal zijn, dan zijn we volledig verantwoordelijk 
voor hoe we de wereld ervaren.
Deze verantwoordelijkheid kan overweldigend zijn omdat het 
betekent dat we geen externe excuses hebben voor onze negatieve 
ervaringen. Maar het is ook uiteindelijk bevrijdend omdat het 
betekent dat we de macht hebben om onze ervaring fundamenteel 
te transformeren door onze gedachten te zuiveren.
De Relatie tot Bewustzijnsfilosofie
Les 17 plaatst de Cursus stevig in de traditie van idealistische 
filosofie die bewustzijn als primair beschouwt boven materie. 
Echter, de Cursus gaat verder dan academische filosofie door 
concrete praktijken aan te bieden voor het ervaren van deze 
waarheid.
De stelling dat gedachten bepalen wat we zien in plaats van 
andersom, sluit aan bij bepaalde interpretaties van 
kwantummechanica en bewustzijnsonderzoek, hoewel de Cursus 
deze verbindingen niet expliciet maakt.


De Voorbereiding op Spirituele Visie
Hoewel les 17 nog niet volledig ontwikkelt wat ware perceptie 
inhoudt, legt het wel de basis voor het begrijpen waarom spirituele 
visie mogelijk is. Als onze gewone perceptie volledig bepaald wordt 
door onze gedachten, dan zou het zuiveren van onze gedachten 
kunnen leiden tot een fundamenteel andere manier van zien.
Deze vooruitblik is bemoedigend omdat het suggereert dat de 
confronterende erkenning van onze projecties niet het eindpunt is, 
maar een noodzakelijke stap naar iets veel mooiers - de 
mogelijkheid om te zien met de ogen van liefde in plaats van met 
de ogen van angst.
 
 
Geleide Meditatie: "Het Herkennen van Gekleurde 
Perceptie"
[Begin met een heldere, onderzoekende stem]
Vind een comfortabele positie waar je ongestoord kunt zijn. 
Voor deze meditatie houden we onze ogen open zodat we kunnen 
experimenteren met het zien.
Neem enkele diepe ademhalingen... in... en uit... in... en uit... 
Laat je lichaam ontspannen terwijl je bewustzijn alert blijft.
[Pauze]
Vandaag gaan we onderzoeken hoe onze gedachten alles 
kleuren wat we zien, en ontdekken dat er geen neutrale dingen 
bestaan in onze waargenomen wereld.
[Pauze]
Zeg eerst zachtjes tegen jezelf: "Ik zie geen neutrale dingen, 
want ik heb geen neutrale gedachten."


Laat deze woorden doordringen. Voel de waarheid erin - dat 
alles wat je ziet gefilterd wordt door je eigen gedachten.
[Pauze]
Kijk nu rond in je omgeving en kies een object dat je aandacht 
trekt. Laat je blik op dit object rusten.
[Pauze]
Merk op wat er automatisch in je opkomt wanneer je naar dit 
object kijkt. Misschien gedachten over zijn functie, zijn schoonheid 
of lelijkheid, zijn nut of hinderlijkheid.
[Pauze]
Zeg nu: "Ik zie geen neutrale [naam van object], want mijn 
gedachten over [naam van objecten] zijn niet neutraal."
Voel hoe je erkent dat wat je "ziet" in dit object eigenlijk een 
projectie is van je eigen gedachten.
[Pauze]
Experimenteer nu met het veranderen van je gedachten over dit 
object. Als je het eerst als "nuttig" zag, probeer het te zien als 
"hinderlijk." Als je het als "mooi" zag, probeer het te zien als 
"gewoon."
[Pauze]
Merk op hoe het object zelf lijkt te veranderen wanneer je 
gedachten erover veranderen. Dit onthult hoe actief jouw 
gedachten zijn in het kleuren van wat je ziet.
[Pauze]
Kijk nu naar een ander object en herhaal hetzelfde proces. 
Herken eerst de automatische gedachten die opkomen, zeg dan: "Ik 
zie geen neutrale [object], want mijn gedachten over [objecten] 
zijn niet neutraal."


[Pauze]
Doe dit nu met verschillende soorten objecten - bezield en 
onbezield, plezierig en onplezierig. Merk op dat het principe 
universeel geldt: geen enkel object ontsnapt aan de kleuring van je 
gedachten.
[Pauze]
Probeer nu even te experimenteren met het kijken zonder 
onmiddellijk gedachten toe te voegen. Kijk naar een object alsof je 
het voor het eerst ziet, zonder te weten wat het is of waarvoor het 
dient.
[Pauze]
Dit is zeer moeilijk omdat onze gedachten zo automatisch zijn. 
Maar in die korte momenten van "niet-weten" kun je misschien 
glimpen van iets anders - een neutraliteit die niet komt van 
onverschilligheid, maar van zuivere waarneming.
[Pauze]
Keer nu terug naar normale waarneming, maar draag het besef 
met je mee dat alles wat je ziet gekleurd wordt door je gedachten. 
Er is geen object dat je kunt zien zonder de filter van je eigen 
mentale activiteit.
[Pauze]
Stel je nu voor dat je gedachten als gekleurde glazen zijn 
waardoor je kijkt. Rood glas laat je alles in rood zien, blauw glas 
kleurt alles blauw. Op dezelfde manier kleuren angst-gedachten 
alles met angst, liefde-gedachten alles met liefde.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat de 
kwaliteit van wat je ziet direct gerelateerd is aan de kwaliteit van 
je gedachten. Zuivere gedachten zullen zuivere percepties creëren.


[Pauze]
Dit betekent dat de weg naar het zien van werkelijke 
schoonheid en vreugde niet ligt in het veranderen van de wereld, 
maar in het zuiveren van de gedachten waarmee je kijkt.
[Pauze]
In die zuivering ligt de belofte van het zien van dingen zoals ze 
werkelijk zijn - niet gekleurd door angst of projectie, maar stralend 
in hun inherente perfectie.
Adem diep in... en uit... en draag deze nieuwe bewustwording 
van je scheppende perceptie met je mee.
 
 
 
Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 17
 
Oefening 1: De Klassieke Les 17 Praktijk
•Begin met open ogen en zeg: "Ik zie geen neutrale dingen, 
want ik heb geen neutrale gedachten."
•Kijk rond en voor elk object zeg: "Ik zie geen neutrale 
[object], want mijn gedachten over [objecten] zijn niet 
neutraal."
•Maak geen onderscheid tussen bezield/onbezield of 
plezierig/onplezierig.
•Doe dit 3-4 keer per dag, minimaal 3 keer voor maximaal 
profijt.
•Verkort de oefening als je weerstand voelt.


 
Oefening 2: De Gedachten-Kleuring Bewustwording
•Kies één object en observeer het 5 minuten lang.
•Noteer alle gedachten die opkomen over dit object: 
functie, esthetiek, herinneringen, associaties.
•Merk op hoe elk van deze gedachten het object "kleurt" - 
hoe verandert je perceptie met elke gedachte?
•Erken: "Al deze kleuren komen van mijn gedachten, niet 
van het object zelf.”
 
 
 
 
 
Oefening 3: De Emotionele Filter Observatie
•Let gedurende een dag op hoe je emotionele staat je 
perceptie van dezelfde objecten verandert.
•Merk op hoe een kamer er anders uitziet wanneer je blij 
bent versus wanneer je verdrietig bent.
•Erken: "Mijn emotionele gedachten kleuren alles wat ik 
zie.”
 
 
 
 


 
Oefening 4: De Gedachten-eerst Experiment
•Denk bewust een specifieke gedachte (bijv. "alles is mooi" 
of "alles is chaotisch").
•Kijk dan rond en merk op hoe deze gedachte je perceptie 
van objecten beïnvloedt.
•Experimenteer met verschillende gedachten en observeer 
hoe je waarneming verandert.
•Herken: "Mijn gedachte kwam eerst, mijn perceptie 
volgde.”
 
 
 
 
Oefening 5: De Neutrale-Objecten Uitdaging
•Probeer objecten te vinden die je als "volledig neutraal" 
zou beschouwen.
•Onderzoek elk "neutraal" object dieper - welke subtiele 
gedachten heb je erover?
•Ontdek dat zelfs de meest "neutrale" objecten gekleurd 
zijn door je gedachten over functie, nut, of esthetiek.
 
 
 
 


 
Oefening 6: De Mensen-als-Projectie Herkenning
•Kijk naar mensen (vrienden, familie, vreemden) en erken: 
"Ik zie geen neutraal persoon, want mijn gedachten over 
mensen zijn niet neutraal."
•Merk op hoe veel van wat je "ziet" in mensen projecties 
zijn van je eigen gedachten, angsten, en verwachtingen.
•Experimenteer met het zien van mensen als neutrale 
schermen voor je projecties.
 
 
 
 
 
Oefening 7: De Oorzaak-Gevolg Omkering
•Wanneer je een sterke reactie hebt op iets dat je ziet, 
pauzeer.
•In plaats van te denken "Dit object maakt me [emotie]," 
herken: "Mijn gedachte over dit object creëert mijn [emotie]."
•Oefen met het omdraaien van de causale richting in je 
bewustzijn.
 
 
 
 


 
Oefening 8: De Constant-Veranderende Perceptie 
Observatie
•Observeer hetzelfde object op verschillende tijdstippen 
van de dag.
•Merk op hoe je perceptie van het object verandert 
afhankelijk van je gemoedstoestand, vermoeidheid, of 
externe omstandigheden.
•Erken: "Het object verandert niet, maar mijn gedachten 
erover wel.”
 
 
 
 
Oefening 9: De Schoonheid-Lelijkheid Relativiteit
•Kies objecten die je als "mooi" of "lelijk" beschouwt.
•Probeer bewust het tegenovergestelde te zien - vind 
lelijkheid in het mooie, schoonheid in het lelijke.
•Merk op hoe veranderbaar deze kwaliteiten zijn, 
afhankelijk van de gedachten die je toepast.
 
 
 
 
 


 
Oefening 10: De Collectieve-Projectie Herkenning
•Observeer hoe groepen mensen (families, culturen, 
gemeenschappen) vergelijkbare percepties delen van 
dezelfde objecten.
•Herken dat dit collectieve projectie is, niet objectieve 
waarneming.
•Vraag jezelf: "Welke gedachten heb ik overgenomen van 
mijn cultuur/familie over wat ik zie?”
 
 
 
 
 
Oefening 11: De Functie-Bevraging
•Voor dagelijkse objecten, vraag: "Welke functie ken ik toe 
aan dit object?"
•Besef dat deze functie een gedachte is die je projecteert, 
niet een inherente eigenschap.
•Experimenteer met het zien van objecten zonder hun 
toegekende functie.
 
 
 
 


 
Oefening 12: De Historische-Projectie Bewustwording
•Let op hoe je perceptie van plaatsen gekleurd wordt door 
je geschiedenis ermee.
•Merk op hoe dezelfde plek er anders uitziet afhankelijk 
van de herinneringen die je erbij hebt.
•Erken: "Mijn gedachten over het verleden kleuren wat ik 
nu zie.”
 
 
 
 
Oefening 13: De Media-Perceptie Analyse
•Bekijk foto's of video's en merk op hoe je gedachten 
onmiddellijk betekenissen toekennen aan wat je ziet.
•Experimenteer met het bekijken van dezelfde beelden 
vanuit verschillende gedachten-frameworks.
•Herken hoe dramatisch je perceptie kan veranderen met 
verschillende mentale filters.
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 14: De Avond-Projectie Review
•Voor het slapengaan, denk terug aan de meest levendige 
visuele ervaringen van je dag.
•Voor elke ervaring, identificeer de gedachten die je 
perceptie kleurden.
•Vraag jezelf: "Hoe zouden deze ervaringen er hebben 
uitgezien met andere gedachten?"
•Ga slapen met de intentie om morgen bewuster te zijn 
van hoe je gedachten je perceptie kleuren.
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen het 
fundamentele inzicht van les 17 te integreren: dat er geen neutrale 
dingen bestaan omdat er geen neutrale gedachten bestaan. Door 
bewust te worden van hoe je gedachten alles kleuren wat je ziet, 
kun je beginnen verantwoordelijkheid te nemen voor je 
perceptuele ervaring en uiteindelijk leren zien met gedachten die 
waar en vreugdevol zijn. Het doel is niet om te stoppen met zien, 
maar om te leren zien door de ogen van liefde in plaats van door 
de ogen van angst.
 
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-11.png][image: border-image-11.png]Gebed: "Voor Zuivere Ogen”
 
Bron van alle helderheid en waarheid,
Ik erken dat ik geen neutrale dingen zie omdat ik geen neutrale 
gedachten heb. Alles wat mijn ogen raken wordt gekleurd door mijn 
eigen gedachten, gefilterd door mijn eigen overtuigingen.
Help mij te zien hoe mijn gedachten de wereld schilderen die ik 
ervaar. Wanneer ik angst denk, zie ik bedreigingen. Wanneer ik 
oordeel denk, zie ik gebreken. Wanneer ik afscheiding denk, zie ik 
vijandigheid.
Maar U hebt mij de kracht gegeven om te kiezen welke gedachten 
ik denk. Zuiver mijn gedachten zodat ik kan zien met de helderheid 
die U bedoeld hebt.
Leer mij het onderscheid tussen gedachten die waar zijn en 
vreugde brengen en gedachten die onwaar zijn en alleen lijden 
creëren.
Moge mijn gedachten zo zuiver worden dat alles wat ik zie een 
weerspiegeling wordt van Uw perfecte liefde.
Want alleen wanneer mijn gedachten volledig waar zijn, zal ik 
zien wat werkelijk levend is, wat werkelijk vreugdevol is.
Bevrijd mij van de illusie dat de wereld mij toont wat ik moet zien. 
Help mij te erkennen dat ik de wereld toon wat ik wil zien.
In die erkenning ligt mijn kracht om te kiezen voor een wereld van 
liefde in plaats van een wereld van angst.
Dank U voor de belofte dat zuivere gedachten zuivere perceptie 
mogelijk maken.
Amen.


 
Les 18
“Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van 
mijn zien.”
 
 
 
"De Golven van Perceptie”
 
Elke manier waarop ik kijk
Zendt golven door de oceaan
Van verbonden bewustzijn
Waarin wij allen baden
 
Wanneer ik deze boom zie
Als symbool van leven
Voelt elke andere geest
Die resonantie van hoop
 
Wanneer ik dit gezicht bekijk
Met ogen vol oordeel
Trilt die veroordeling
Door het web van eenheid


Mijn manier van zien
Is geen privé-aangelegenheid
Geen individuele ervaring
Opgesloten in mijn schedel
 
Elke blik van liefde
Voedt de hele wereld
Elke blik van angst
Vergiftigt het collectieve hart
 
Ik dacht dat mijn perceptie
Alleen mij aanging
Dat hoe ik keek
Alleen mijn zaak was
 
Maar nu zie ik dat elke blik
Een steen is in de vijver
Van gedeeld bewustzijn
Die kringen over kringen vormt
 
Wanneer ik vriendelijkheid zie
In een vreemde voorbijganger
Wordt die vriendelijkheid
Een geschenk aan allen
 
Wanneer ik bedreiging projecteer
Op onschuldige vormen


Wordt die angst
Een last voor iedereen
 
Want wij zijn niet gescheiden
Eilanden van bewustzijn
Maar delen één geest
Waarin alle beelden verschijnen
 
Mijn zien is ons zien
Mijn perceptie is onze perceptie
En in elke blik
Kies ik voor ons allen
 
Wat een verantwoordelijkheid
Wat een kracht
Om te beseffen dat elke manier
Waarop ik kies te kijken
 
Genezing brengt of wonden opent
In het ene hart
Dat wij allen delen
Achter de illusie van afscheiding
 
Laat mij kijken met liefde
Want mijn liefde
Voedt de liefde van allen
En heelt wat gebroken leek


 
Uitgebreid Commentaar op Les 18
Les 18 van "Een Cursus in Wonderen" introduceert een van de 
meest revolutionaire concepten van het gehele spirituele systeem: 
de idee dat onze perceptie niet privé is, maar dat de gevolgen 
ervan zich uitstrekken tot andere bewustzijns. Deze les markeert 
een cruciale verschuiving van individuele verantwoordelijkheid 
naar collectieve verantwoordelijkheid en onthult de fundamentele 
verbondenheid van alle geesten.
De Introductie van Verbonden Bewustzijn
Het kernpunt van les 18 ligt in de introductie van het concept 
dat "denkgeesten verbonden zijn." Dit is een radicaal alternatief 
voor de gewone opvatting van bewustzijn als individueel en privé. 
De Cursus suggereert dat wat we beschouwen als onze 
"persoonlijke" gedachten en percepties eigenlijk deel uitmaken van 
een groter, gedeeld bewustzijnsveld.
Deze verbondenheid is niet alleen metaphorisch of 
sentimenteel, maar heeft concrete gevolgen voor hoe onze 
percepties anderen beïnvloeden. Wanneer we de wereld zien door 
de ogen van liefde, dragen we bij aan een collectief veld van liefde. 
Wanneer we zien door de ogen van angst, voegen we toe aan een 
collectief veld van angst.
De Uitbreiding van Verantwoordelijkheid
Les 18 breidt het concept van perceptuele verantwoordelijkheid 
dramatisch uit. In eerdere lessen hebben we geleerd dat onze 
gedachten en percepties gevolgen hebben voor onze eigen 
ervaring. Nu leren we dat deze gevolgen zich uitstrekken tot 
anderen, of we ons daar bewust van zijn of niet.
Deze uitbreiding van verantwoordelijkheid kan zowel 
overweldigend als bevrijdend zijn. Het is overweldigend omdat het 
betekent dat we niet alleen verantwoordelijk zijn voor onze eigen 


vrede, maar ook bijdragen aan de vrede of onvrede van anderen. 
Het is bevrijdend omdat het betekent dat elke liefdevolle perceptie 
die we hebben een gift is aan de hele wereld.
De Focus op "Hoe" in plaats van "Wat"
Een belangrijk aspect van les 18 is de nadruk dat het "niet 
zozeer gaat om wát je ziet, als wel hoe je het ziet." Deze 
onderscheiding is cruciaal voor het begrijpen van hoe perceptie 
werkt op het niveau van verbonden bewustzijn.
Het "wat" van perceptie - de specifieke objecten, mensen, of 
situaties die we waarnemen - is minder belangrijk dan het "hoe" - 
de kwaliteit van aandacht, liefde of angst, oordeel of acceptatie 
waarmee we kijken. Een boom gezien met liefde heeft een ander 
effect op het collectieve bewustzijn dan dezelfde boom gezien met 
onverschilligheid of afkeer.
De Mechanica van Perceptuele Invloed
Hoewel les 18 de mechanica van hoe onze perceptie anderen 
beïnvloedt niet volledig uitlegt, suggereert het dat dit gebeurt op 
een niveau dat dieper ligt dan gewone communicatie. Het is niet 
dat anderen letterlijk zien wat wij zien, maar dat de kwaliteit van 
ons zien het gedeelde bewustzijnsveld beïnvloedt waaruit we 
allemaal putten.
Deze invloed kan zowel subtiel als krachtig zijn. Subtiel omdat 
we ons er meestal niet bewust van zijn dat het gebeurt. Krachtig 
omdat het suggereert dat elke verschuiving naar liefdevoller zien 
een werkelijk verschil maakt in de wereld, zelfs als niemand anders 
fysiek aanwezig is.
De Therapeutische Dimensie van Collectieve 
Verantwoordelijkheid
Vanuit therapeutisch perspectief introduceert les 18 een nieuwe 
dimensie van motivatie voor persoonlijke genezing. Het suggereert 


dat wanneer we werken aan het zuiveren van onze eigen perceptie, 
we niet alleen onszelf helpen, maar ook bijdragen aan de genezing 
van de hele wereld.
Deze collectieve dimensie kan bijzonder motiverend zijn voor 
mensen die worstelen met de discipline van spirituele praktijk. Het 
kan gemakkelijker zijn om vol te houden in moeilijke momenten 
wanneer we beseffen dat onze inspanningen niet alleen onszelf ten 
goede komen, maar ook anderen helpen.
De Voorbereiding op Sociale Verantwoordelijkheid
Les 18 bereidt ons voor op een dieper begrip van sociale 
verantwoordelijkheid. Het suggereert dat onze grootste bijdrage 
aan de wereld mogelijk niet ligt in onze externe acties, maar in de 
kwaliteit van ons bewustzijn. Elke moment van vreedzaam, 
liefdevol zien is een gift aan de collectiviteit.
Deze voorbereiding is belangrijk omdat het onze focus 
verschuift van activisme gebaseerd op schuld of angst naar service 
gebaseerd op liefde en begrip. We worden gemotiveerd om bij te 
dragen aan de genezing van de wereld, niet omdat we ons schuldig 
voelen over wereldproblemen, maar omdat we begrijpen hoe onze 
perceptie letterlijk helpt bij het creëren van de wereld die we 
delen.
De Uitdaging van Onzichtbare Impact
Een van de meest uitdagende aspecten van les 18 is dat de 
impact van onze perceptie op anderen grotendeels onzichtbaar is. 
We kunnen niet direct zien hoe onze manier van kijken anderen 
beïnvloedt, wat het moeilijk maakt om gemotiveerd te blijven in 
het cultiveren van liefdevolle perceptie.
Deze uitdaging vereist een vorm van geloof of vertrouwen in de 
onderliggende eenheid van bewustzijn. We moeten bereid zijn om 
te handelen op basis van een principe dat we niet altijd direct 
kunnen verifiëren door middel van externe feedback.


 
De Voorbereiding op Wonderen
Hoewel les 18 nog niet expliciet over wonderen spreekt, legt 
het wel de basis voor het begrijpen hoe wonderen mogelijk zijn. 
Als onze perceptie anderen beïnvloedt door verbonden bewustzijn, 
dan kan een verschuiving naar liefdevolle perceptie werkelijke 
genezing teweegbrengen in anderen.
Deze voorbereiding is belangrijk omdat het ons helpt begrijpen 
dat wonderen niet magische gebeurtenissen zijn die de 
natuurwetten schenden, maar natuurlijke uitdrukkingen van hoe 
bewustzijn werkelijk functioneert wanneer het niet beperkt wordt 
door de illusie van afscheiding.
De Relatie tot Moderne Bewustzijnsonderzoek
Les 18 resoneert met moderne onderzoek naar fenomenen zoals 
"morfische resonantie," "collectief bewustzijn," en "quantum 
verstrengeling." Hoewel de Cursus niet claimt wetenschappelijk te 
zijn, wijst het naar ervaringen van verbondenheid die veel mensen 
herkennen maar die moeilijk te verklaren zijn vanuit conventionele 
modellen van individueel bewustzijn.
De Voorbereiding op Service
Les 18 bereidt ons voor op een dieper begrip van spirituele 
service. Het suggereert dat onze meest essentiële service aan de 
wereld ligt in het zuiveren van onze eigen perceptie. Elke moment 
waarin we kiezen om te zien met liefde in plaats van met angst is 
een daad van service aan de hele mensheid.
Deze voorbereiding is bevrijdend omdat het betekent dat 
iedereen, ongeacht hun externe omstandigheden, een 
betekenisvolle bijdrage kan leveren aan de genezing van de wereld 
door simpelweg te leren anders te kijken.
 


 
Geleide Meditatie: "Het Web van Verbonden Zien"
[Begin met een zachte, verbindende stem]
Maak het je comfortabel en neem enkele diepe ademhalingen. 
Voor deze meditatie houden we onze ogen open zodat we kunnen 
experimenteren met bewust zien.
In... en uit... In... en uit... Laat je lichaam ontspannen terwijl je 
bewustzijn zich uitbreidt.
[Pauze]
Vandaag gaan we onderzoeken hoe jouw manier van zien zich 
uitstrekt voorbij jouw individuele ervaring en anderen beïnvloedt 
door het web van verbonden bewustzijn.
[Pauze]
Stel je voor dat er een onzichtbaar web van licht bestaat dat 
alle levende wezens verbindt. Dit web pulseert met elke gedachte, 
elke emotie, elke perceptie. Wanneer jij kijkt met liefde, licht het 
web op. Wanneer jij kijkt met angst, verduistert het web.
[Pauze]
Kijk nu rond in je omgeving en kies een object dat je aandacht 
trekt. Laat je blik rustig op dit object rusten.
[Pauze]
Zeg zachtjes tegen jezelf: "Ik ben niet de enige die de gevolgen 
ervaart van hoe ik [naam van object] zie."
Voel de waarheid van deze woorden. Jouw manier van kijken 
naar dit object zendt golven door het web van verbonden 
bewustzijn.
[Pauze]


Experimenteer nu met verschillende manieren van kijken naar 
hetzelfde object. Eerst kijk je met kritiek of oordeel. Voel hoe deze 
manier van kijken een bepaalde kwaliteit van energie creëert.
[Pauze]
Nu kijk je naar hetzelfde object met waardering en liefde. Merk 
op hoe deze verschuiving in perceptie een totaal andere kwaliteit 
van energie genereert.
[Pauze]
Stel je voor dat deze verschillende kwaliteiten van energie zich 
verspreiden door het web van verbondenheid, andere wezens 
beïnvloedend op manieren die je niet kunt zien maar wel kunt 
voelen.
[Pauze]
Kijk nu naar een ander object en herhaal hetzelfde proces. Zeg: 
"Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van hoe ik [object] 
zie."
[Pauze]
Als er andere mensen in je omgeving zijn, kijk dan naar hen 
met deze nieuwe bewustwording. Besef dat jouw manier van naar 
hen kijken - met oordeel of met liefde, met angst of met acceptatie 
- hen werkelijk beïnvloedt, zelfs als ze er niet bewust van zijn.
[Pauze]
Probeer nu bewust te kiezen voor de meest liefdevolle manier 
van kijken die je kunt vinden. Niet omdat je moet, maar omdat je 
begrijpt dat deze liefdevolle perceptie een gift is aan het hele web 
van bewustzijn.
[Pauze]


Stel je voor dat elke liefdevolle blik die je geeft als een druppel 
helende olie is in het web, die zich verspreidt en anderen helpt om 
ook liefde te voelen en uit te drukken.
[Pauze]
Merk op hoe het voelt om bewust te kiezen voor liefdevolle 
perceptie, wetende dat deze keuze anderen helpt. Er is een diepere 
voldoening in dit bewuste geven dan in perceptie die alleen gericht 
is op jezelf.
[Pauze]
Experimenteer nu met het uitbreiden van deze bewuste, 
liefdevolle perceptie naar alles in je omgeving. Laat elke blik een 
zegen zijn, elke moment van zien een gift aan het collectieve 
bewustzijn.
[Pauze]
Zeg tegen jezelf: "Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart 
van mijn zien."
Voel de verantwoordelijkheid en de kracht in deze woorden. 
Jouw perceptie maakt een verschil in de wereld.
[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem het besef mee dat elke 
keer dat je kiest om te zien met liefde in plaats van met angst, je 
bijdraagt aan de genezing van de hele wereld.
[Pauze]
Dit is niet alleen een persoonlijke praktijk, maar een daad van 
service. Elke moment van vreedzaam, liefdevol zien is een gift aan 
alle leven.
Adem diep in... en uit... en draag deze bewustwording van 
verbonden zien met je mee in de wereld.
 


[image: fill-image-10.png][image: border-image-10.png]Gebed: "Voor Liefdevolle Perceptie ten Dienste van 
Allen”
 
Bron van alle eenheid en verbondenheid,
Ik begin te begrijpen dat mijn manier van zien niet alleen mijzelf 
beïnvloedt, maar zich uitstrekt door het web van ons gedeelde 
bewustzijn.
Help mij te beseffen dat elke blik van liefde een gift is aan de hele 
wereld, en elke blik van angst of oordeel een last voor het collectieve 
hart.
Geef mij de discipline om bewust te kiezen hoe ik kijk naar alles en 
iedereen, wetende dat mijn perceptie golven zendt door de oceaan van 
verbonden geesten.
Wanneer ik verdrietig ben, help mij te zien met compassie. 
Wanneer ik boos ben, help mij te zien met begrip. Wanneer ik bang 
ben, help mij te zien met vertrouwen.
Want in elke keuze om liefdevol te zien draag ik bij aan de 
genezing van alle wezens die delen in het ene bewustzijn dat wij zijn.
Leer mij dat mijn grootste service aan de wereld misschien niet ligt 
in wat ik doe, maar in hoe ik zie.
Moge elke moment van vreedzame perceptie helende trillingen 
zenden door het web van leven, anderen inspirerend om ook te zien 
met de ogen van liefde.
Dank U voor het inzicht dat geen enkele perceptie privé is, en dat 
elke keuze om liefdevol te zien werkelijk verschil maakt in de ervaring 
van ons allen.
In deze verbondenheid vind ik zowel mijn verantwoordelijkheid als 
mijn kracht om bij te dragen aan een wereld van vrede. Amen.


Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 18
 
Oefening 1: De Klassieke Les 18 Praktijk
•Kijk willekeurig rond en kies objecten.
•Voor elk object zeg: "Ik ben niet de enige die de gevolgen 
ervaart van hoe ik [object] zie."
•Sluit elke oefenperiode af met: "Ik ben niet de enige die 
de gevolgen ervaart van mijn zien."
•Doe dit 3-4 keer per dag, ongeveer een minuut per keer.
•Focus op HOE je kijkt, niet op WAT je ziet.
 
 
 
 
 
 
Oefening 2: De Bewuste Perceptie-Keuze
•Gedurende een dag, maak bewuste keuzes over hoe je 
naar dingen kijkt.
•Voor elke keuze, herinner jezelf: "Deze manier van zien 
beïnvloedt niet alleen mij."
•Experimenteer met het kiezen van de meest liefdevolle 
perceptie die mogelijk is.
•Merk op hoe deze bewuste keuzes je algemene 
gemoedstoestand beïnvloeden.


 
 
Oefening 3: De Mensen-Perceptie Service
•Wanneer je mensen observeert (in het openbaar, thuis, op 
werk), oefen bewust liefdevolle perceptie.
•Zie elke persoon als waardig van liefde en respect, 
ongeacht uiterlijk gedrag.
•Herinner jezelf: "Mijn manier van naar deze persoon 
kijken beïnvloedt hen op een niveau dat ik niet kan zien."
•Merk op of je subtiele veranderingen opmerkt in hoe 
mensen op je reageren.
 
 
 
 
 
 
Oefening 4: De Collectieve Energie Bewustwording
•In groepssituaties (familie-etentjes, vergaderingen, sociale 
bijeenkomsten), let op de collectieve energie.
•Experimenteer met het bewust bijdragen aan een 
positieve sfeer door liefdevolle perceptie.
•Merk op hoe je eigen manier van kijken de hele 
groepsdynamiek kan beïnvloeden.
 


 
 
Oefening 5: De Lange-Afstand Healing
•Denk aan iemand die ver weg is en die je zorgen baart.
•Oefen het zien van deze persoon met volledige liefde en 
acceptatie.
•Zeg: "Mijn liefdevolle perceptie van [naam] reist door 
onze verbonden bewustzijn."
•Herhaal dit regelmatig en let op of er veranderingen 
optreden in je relatie met deze persoon.
 
 
 
Oefening 6: De Nieuws-Perceptie Transformatie
•Wanneer je naar nieuws kijkt, oefen bewust liefdevolle 
perceptie.
•In plaats van te reageren met angst, oordeel, of woede, 
probeer te zien met compassie.
•Herinner jezelf: "Mijn manier van naar dit nieuws kijken 
beïnvloedt het collectieve bewustzijn."
•Zie je perceptie als een vorm van healing voor de 
wereldsituatie.
 
 
 


 
 
Oefening 7: De Omgeving-Zegen Praktijk
•Loop door verschillende omgevingen (thuis, werk, 
natuur) met de intentie om te zegenen door liefdevolle 
perceptie.
•Voor elke ruimte, zeg: "Ik zegen deze plek met liefdevolle 
perceptie die zich uitstrekt tot allen."
•Merk op hoe het voelt om bewust bij te dragen aan de 
energetische kwaliteit van plekken.
 
 
 
 
Oefening 8: De Angst-naar-Liefde Conversie
•Wanneer je iets ziet dat angst of oordeel oproept, pauzeer.
•Experimenteer bewust met het vinden van een manier om 
hetzelfde object/persoon/situatie te zien met liefde.
•Herinner jezelf: "Door deze angst te transformeren in 
liefde, help ik de hele wereld.”
 
 
 
 
 


 
 
Oefening 9: De Verkeer-Meditatie
•Gebruik tijd in het verkeer als gelegenheid om liefdevolle 
perceptie te oefenen.
•Kijk naar andere bestuurders, voetgangers, het landschap 
met bewuste liefde.
•Zeg: "Mijn vreedzame perceptie tijdens het rijden 
verspreidt vrede in het verkeer.”
 
 
 
 
 
Oefening 10: De Familie-Healing Perceptie
•Tijdens familie-interacties, oefen het zien van 
familieleden voorbij hun gewone rollen en patronen.
•Zie hen als spirituele wezens die liefde verdienen, 
ongeacht geschiedenis of conflicten.
•Herinner jezelf: "Mijn liefdevolle perceptie van mijn 
familie helpt hele familielijn genezen.”
 
 
 
 


 
 
Oefening 11: De Werk-Omgeving Service
•Op je werkplek, oefen liefdevolle perceptie van collega's, 
taken, en de omgeving.
•Zie je werk als gelegenheid om liefdevolle energie bij te 
dragen aan de collectieve werkervaring.
•Merk op hoe deze houding de werksfeer kan beïnvloeden.
 
 
 
 
 
Oefening 12: De Natuur-Verbinding Amplificatie
•In natuurlijke omgevingen, oefen bewuste waardering en 
liefde voor alles wat je ziet.
•Zie je liefdevolle perceptie van natuur als bijdragend aan 
de genezing van de hele planeet.
•Voel de verbinding tussen je bewustzijn en het bewustzijn 
van alle leven.
 
 
 
 


 
Oefening 13: De Spiegel-Meditatie voor Anderen
•Wanneer je in de spiegel kijkt, oefen liefdevolle 
zelfperceptie.
•Herinner jezelf: "Hoe ik mezelf zie beïnvloedt hoe 
anderen zichzelf zien."
•Zie je liefdevolle zelfacceptatie als een gift aan het 
collectieve zelfbeeld van de mensheid.
 
 
Oefening 14: De Avond-Perceptie Evaluatie
•Voor het slapengaan, evalueer hoe je gedurende de dag 
hebt gekeken.
•Vraag jezelf: "Hebben mijn percepties vandaag 
bijgedragen aan liefde of angst in de wereld?"
•Zend bewust liefdevolle energie naar alle wezens die je 
vandaag hebt gezien.
•Ga slapen met de intentie om morgen bewuster bij te 
dragen aan collective healing door liefdevolle perceptie.
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen het 
revolutionaire inzicht van les 18 te integreren: dat jouw perceptie 
niet privé is, maar zich uitstrekt door het web van verbonden 
bewustzijn en anderen beïnvloedt. Door bewust te kiezen voor 
liefdevolle perceptie, word je een actieve agent van healing in de 
wereld. Het doel is om te beseffen dat elke moment van liefdevolle 
perceptie een daad van service is aan de hele mensheid.


 
Les 19
“Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van 
mijn gedachten.”
 
 
 
 
"Het Gedeelde Bewustzijn”
 
Elke gedachte die ik denk
Is een druppel in de oceaan
Van ons gedeelde bewustzijn
Waarin alle geesten baden
 
Geen enkele gedachte verdwijnt
In de privé-ruimte van mijn schedel
Alle gedachten zijn gedeeld
In het ene Bewustzijn dat wij zijn
 
Deze gedachte over verdriet
Trilt door het web van verbondenheid
Deze gedachte over vreugde
Licht op in elke andere geest
 


 
 
Ik dacht dat mijn denken
Mijn eigen zaak was
Een privé-conversatie
In de kamer van mijn hoofd
 
Maar nu zie ik dat elke gedachte
Een boodschap is die ik zend
Door de etherische verbindingen
Die alle leven omspannen
 
Wanneer ik denk in liefde
Versterk ik de liefde van allen
Wanneer ik denk in angst
Vergroot ik de angst van iedereen
 
Want wij zijn geen geïsoleerde
Eilandjes van bewustzijn
Maar delen één geest
Waarin alle gedachten ontstaan
 
Deze gedachte over hoop
Wordt hoop voor de wereld
Deze gedachte over vrede
Wordt vrede voor allen
 


Elke keer dat ik kies
Voor een liefdevolle gedachte
Draag ik bij aan de evolutie
Van het collectieve hart
 
En elke keer dat ik blijf hangen
In gedachten van oordeel
Vergift ik de bron waaruit
Wij allen drinken
 
Wat een verantwoordelijkheid
Wat een macht
Om te weten dat mijn denken
Het denken van allen beïnvloedt
 
Laat mij denken met wijsheid
Want mijn wijsheid
Wordt de wijsheid van de wereld
Laat mij denken met liefde
Want mijn liefde
Voedt de liefde van iedereen
 
In deze waarheid vind ik
Zowel mijn opdracht
Als mijn geschenk:
Bewust denken
Voor het welzijn van allen


Uitgebreid Commentaar op Les 19
Les 19 van "Een Cursus in Wonderen" verdiept het 
revolutionaire concept van verbonden bewustzijn door de focus te 
verleggen van perceptie naar gedachten zelf. Deze les onthult een 
van de meest radicale aspecten van de Cursus-filosofie: de stelling 
dat er geen privé-gedachten bestaan en dat alle gedachten gedeeld 
worden in een universeel bewustzijnsveld.
De Gelijktijdigheid van Oorzaak en Gevolg
Les 19 begint met een belangrijk inzicht over de relatie tussen 
denken en waarnemen: "De volgorde maakt niet uit. Denken en de 
resultaten daarvan zijn in feite gelijktijdig, want oorzaak en gevolg 
zijn nooit gescheiden." Deze stelling ondermijnt onze gewone 
lineaire opvatting van tijd en causaliteit.
In ons gewone denken stellen we ons voor dat gedachten eerst 
ontstaan en vervolgens gevolgen hebben. Maar vanuit het 
perspectief van de Cursus zijn gedachten en hun effecten 
verschillende aspecten van hetzelfde fenomeen. Een gedachte van 
liefde IS liefde in manifestatie; een gedachte van angst IS angst in 
actie.
Deze gelijktijdigheid heeft verregaande implicaties voor hoe we 
verantwoordelijkheid nemen voor onze gedachten. Het betekent 
dat er geen vertraging is tussen het denken van een gedachte en de 
impact ervan - elke gedachte heeft onmiddellijke gevolgen in het 
bewustzijnsveld.
De Ontkenning van Mentale Privacy
Het meest confronterende aspect van les 19 is de categorische 
stelling: "er bestaan geen privé-gedachten." Deze bewering gaat in 
tegen een van onze meest fundamentele aannames over bewustzijn 
- dat onze gedachten privé en individueel zijn.


De Cursus erkent dat dit idee "in het begin zelden helemaal 
welkom is" omdat het "een enorm gevoel van verantwoordelijkheid 
met zich mee lijkt te brengen, en kan zelfs beschouwd worden als 
een 'inbreuk op je privacy'." Deze erkenning toont begrip voor de 
psychologische weerstand die dit concept kan oproepen.
De implicatie van geen privé-gedachten is dat alles wat we 
denken toegankelijk is voor een andere bewustzijn op een niveau 
dat dieper ligt dan gewone communicatie. Dit betekent niet dat 
anderen letterlijk onze gedachten kunnen "lezen," maar dat de 
kwaliteit en inhoud van onze gedachten het gedeelde 
bewustzijnsveld beïnvloeden.
De Noodzaak voor Verlossing
Les 19 verbindt het concept van verbonden gedachten met de 
noodzaak van verlossing: "Ondanks je aanvankelijke weerstand 
tegen dit idee zul je uiteindelijk begrijpen dat dit wel waar moet 
zijn, wil verlossing überhaupt mogelijk zijn."
Deze verbinding onthult waarom verbonden bewustzijn niet 
alleen een interessant filosofisch concept is, maar een 
fundamentele vereiste voor spirituele genezing. Als we werkelijk 
gescheiden individuen waren met privé-gedachten, dan zou de 
verlossing van één persoon geen effect hebben op anderen. Maar 
omdat we delen in één bewustzijn, kan de genezing van elke 
individuele geest bijdragen aan de genezing van het geheel.
De Universele Dimensie van Persoonlijke Transformatie
Een van de meest inspirerende aspecten van les 19 is de 
implicatie dat persoonlijke spirituele werk universele impact heeft. 
Elke gedachte van vergeving, liefde, of vrede die we cultiveren 
draagt bij aan het verhogen van het bewustzijn van de hele 
mensheid.
Deze universele dimensie kan zeer motiverend zijn voor 
spirituele praktijk. Het suggereert dat zelfs wanneer we alleen zijn 


en stilletjes werken aan onze eigen genezing, we actief bijdragen 
aan de genezing van de wereld.
De Uitdaging van Mentale Discipline
Het besef dat onze gedachten anderen beïnvloeden creëert een 
nieuwe motivatie voor mentale discipline. Het is niet langer 
voldoende om negatieve gedachten af te doen als "alleen maar 
gedachten die niemand kwaad doen." Elke gedachte van angst, 
oordeel, of haat draagt bij aan het collectieve veld van lijden.
Deze uitdaging kan aanvankelijk overweldigend zijn, maar het 
kan ook leiden tot een verhoogde commitment aan mentale 
zuivering. Wanneer we begrijpen dat onze gedachten werkelijk 
anderen helpen of hinderen, kunnen we gemotiveerder worden om 
bewuster te denken.
De Methodologie van Gedachten-Onderzoek
De praktische oefening van les 19 introduceert een 
systematische methodologie voor het onderzoeken van gedachten 
met dit nieuwe bewustzijn van hun collectieve impact. Door te 
zeggen "Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van deze 
gedachte over _____" maken we de verbinding expliciet tussen 
onze mentale activiteit en haar effecten op anderen.
Deze formulering helpt ons om uit de illusie van mentale 
isolatie te stappen en te beginnen denken vanuit een perspectief 
van verbondenheid en wederzijdse verantwoordelijkheid.
De Voorbereiding op Wonderen
Hoewel nog niet expliciet genoemd, bereidt les 19 ons voor op 
het begrijpen van wonderen. Als onze gedachten daadwerkelijk 
anderen beïnvloeden door verbonden bewustzijn, dan kan een 
verschuiving in onze gedachten naar volledige liefde en vergeving 
werkelijke genezing teweegbrengen in anderen.


Deze voorbereiding is belangrijk omdat het ons helpt begrijpen 
dat wonderen niet willekeurige gebeurtenissen zijn, maar 
natuurlijke uitingen van hoe bewustzijn werkt wanneer het zuiver 
genoeg is om zijn ware kracht te uiten.
De Therapeutische Implicaties
Vanuit therapeutisch perspectief biedt les 19 zowel uitdaging 
als hoop. De uitdaging ligt in het nemen van volledige 
verantwoordelijkheid voor onze mentale activiteit, wetende dat 
deze anderen beïnvloedt. De hoop ligt in het besef dat elke stap die 
we zetten richting mentale genezing niet alleen onszelf helpt, maar 
bijdraagt aan de genezing van allen.
De Voorbereiding op Service
Les 19 bereidt ons voor op een dieper begrip van spirituele 
service. Het suggereert dat onze meest essentiële service aan de 
wereld misschien niet ligt in onze externe acties, maar in de 
kwaliteit van onze gedachten. Elke moment waarin we kiezen voor 
liefde boven angst is een daad van service aan de hele mensheid.
Geleide Meditatie: "Het Delen van Bewustzijn"
[Begin met een rustige, verbindende stem]
Maak het je comfortabel en sluit je ogen. Neem enkele diepe 
ademhalingen om jezelf te centreren.
In... en uit... In... en uit... Laat je lichaam ontspannen en je 
bewustzijn naar binnen keren.
[Pauze]
Vandaag gaan we onderzoeken de diepgaande waarheid dat er 
geen privé-gedachten bestaan, en dat alle gedachten gedeeld 
worden in het ene bewustzijn dat wij allen zijn.
[Pauze]


Stel je voor dat bewustzijn als een grote oceaan is. Wat jij 
gewoonlijk beschouwt als "jouw" gedachten zijn zoals golven die 
opkomen uit deze oceaan. Ze lijken individueel en gescheiden, 
maar ze zijn allemaal deel van hetzelfde water.
[Pauze]
Laat nu enkele gedachten opkomen in je bewustzijn. Het 
kunnen gedachten zijn over je dag, over mensen die je kent, over 
zorgen of vreugdes. Observeer ze zonder oordeel.
[Pauze]
Voor de eerste gedachte die je opmerkt, zeg zachtjes: "Ik ben 
niet de enige die de gevolgen ervaart van deze gedachte over 
[onderwerp]."
Voel wat er gebeurt wanneer je deze woorden spreekt. 
Misschien weerstand, nieuwsgierigheid, of een gevoel van 
uitbreiding.
[Pauze]
Stel je nu voor dat deze gedachte niet opgesloten zit in je 
hoofd, maar zich verspreidt door het oceaan-bewustzijn, andere 
"golven" (andere mensen) beïnvloedend op manieren die je niet 
kunt zien.
[Pauze]
Laat een andere gedachte opkomen en herhaal hetzelfde 
proces: "Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van deze 
gedachte over [onderwerp]."
[Pauze]
Merk op dat dit zowel geldt voor gedachten die je als "positief" 
als "negatief" zou beschouwen. Een gedachte van liefde verspreidt 
liefde door het bewustzijn. Een gedachte van angst verspreidt 
angst.


[Pauze]
Experimenteer nu bewust met het kiezen van liefdevolle, 
vreedzame gedachten. Niet omdat je moet, maar omdat je begint 
te begrijpen dat deze gedachten geschenken zijn aan het 
collectieve bewustzijn.
[Pauze]
Denk aan iemand van wie je houdt en voel de warmte van die 
liefde. Zeg: "Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van deze 
gedachte over [persoon]." Stel je voor dat deze liefde zich 
verspreidt en andere mensen helpt om liefde te voelen.
[Pauze]
Denk nu aan een situatie die je zorgen baart en voel de angst of 
stress die opkomt. Zeg: "Ik ben niet de enige die de gevolgen 
ervaart van deze gedachte over [situatie]." Besef dat deze angst 
bijdraagt aan het collectieve veld van angst.
[Pauze]
Probeer nu bewust deze angst-gedachte te transformeren. 
Misschien door vertrouwen te kiezen, of door de situatie te zien 
met meer liefde. Voel hoe deze transformatie niet alleen jou helpt, 
maar bijdraagt aan de genezing van het collectieve bewustzijn.
[Pauze]
Stel je nu voor dat er overal ter wereld mensen zijn die, net als 
jij, bewust liefdevolle gedachten kiezen. Jullie gedachten 
versterken elkaar, creërend golven van liefde die zich door de 
oceaan van bewustzijn verspreiden.
[Pauze]
Voel de verantwoordelijkheid en de kracht in deze 
verbondenheid. Elke gedachte die je denkt maakt een verschil. Er 
zijn geen onbelangrijke gedachten, geen privé-gedachten.


[Pauze]
Terwijl je deze meditatie afsluit, neem een commitment mee 
om bewuster te zijn van de kwaliteit van je gedachten, wetende dat 
ze niet alleen jou beïnvloeden, maar bijdragen aan de staat van 
bewustzijn van alle leven.
[Pauze]
In elk moment heb je de keuze: draag je bij aan het collectieve 
veld van angst en afscheiding, of aan het collectieve veld van liefde 
en eenheid?
[Pauze]
Adem diep in... en uit... en open je ogen met nieuw bewustzijn 
van de gedeelde natuur van alle gedachten.
 
 
Praktische Oefeningen Gebaseerd op Les 19
 
Oefening 1: De Klassieke Les 19 Praktijk
•Sluit je ogen en herhaal: "Ik ben niet de enige die de 
gevolgen ervaart van mijn gedachten."
•Onderzoek ongeveer een minuut je gedachten.
•Voor elke gedachte zeg: "Ik ben niet de enige die de 
gevolgen ervaart van deze gedachte over [onderwerp]."
•Kies willekeurig, zonder onderscheid tussen "belangrijke" 
en "onbelangrijke" gedachten.
•Doe dit minimaal 3 keer per dag, maximaal 4 keer.
 


 
Oefening 2: De Gedachten-Impact Bewustwording
•Gedurende een dag, let op je meest terugkerende 
gedachten.
•Voor elke herhalende gedachte, vraag: "Als deze gedachte 
anderen beïnvloedt, wat voor effect heeft zij?"
•Merk op welke gedachten bijdragen aan liefde versus 
angst in het collectieve bewustzijn.
•Maak bewuste keuzes om meer bij te dragen aan 
liefdevolle gedachten.
 
 
 
 
 
Oefening 3: De Collectieve Verantwoordelijkheid 
Meditatie
•Begin elke dag met 5 minuten mediteren over je 
verantwoordelijkheid voor het collectieve bewustzijn.
•Stel de intentie om bewust bij te dragen aan vrede en 
liefde door je gedachten.
•Visualiseer hoe je gedachten golven creëren die zich 
uitbreiden en anderen beïnvloeden.
 
 
 


 
 
Oefening 4: De Gedachten-Transformatie voor Anderen
•Wanneer je negatieve gedachten hebt over iemand 
(oordeel, kritiek, boosheid), pauzeer.
•Herinner jezelf: "Deze gedachte beïnvloedt niet alleen mij, 
maar ook hen en anderen."
•Probeer bewust de gedachte te transformeren naar iets 
meer liefdevols of begripvols.
•Zie deze transformatie als een gift aan beide jezelf en de 
ander.
 
 
 
Oefening 5: De Nieuws-Gedachten Zuivering
•Wanneer je nieuws consumeert, let op de gedachten die 
opkomen.
•Voor reacties van angst, woede, of oordeel, zeg: "Deze 
gedachten beïnvloeden niet alleen mij."
•Oefen het transformeren van nieuws-geïnduceerde 
negatieve gedachten naar meer liefdevolle perspectieven.
•Zie dit als bijdragen aan een meer vreedzaam collectief 
bewustzijn.
 
 
 


 
 
Oefening 6: De Familie-Gedachten Healing
•Let op je gedachten over familieleden, vooral die met wie 
je moeilijkheden hebt.
•Herken: "Mijn gedachten over [familielid] beïnvloeden de 
hele familiedynamiek."
•Oefen bewust liefdevolle gedachten over hen, zelfs als je 
niet fysiek bij hen bent.
•Merk op of er veranderingen optreden in je relaties door 
deze gedachten-shift.
 
 
 
Oefening 7: De Werk-Gedachten Service
•Op je werkplek, let op je gedachten over collega's, taken, 
en de organisatie.
•Voor elke negatieve gedachte, herinner jezelf aan haar 
collectieve impact.
•Oefen het denken van ondersteunende, constructieve 
gedachten over je werkomgeving.
•Zie je gedachten als bijdragend aan een positievere 
werksfeer voor iedereen.
 
 
 


 
 
Oefening 8: De Gedachten-Ketting Bewustwording
•Observeer hoe één gedachte leidt tot een ketting van 
gerelateerde gedachten.
•Merk op hoe een negatieve startgedachte een cascade van 
negatieve gedachten kan veroorzaken.
•Experimenteer met het bewust onderbreken van 
negatieve gedachten-ketens en vervangen door positieve.
•Besef dat deze ketens zich ook uitstrekken tot het 
collectieve bewustzijn.
 
 
 
 
 
Oefening 9: De Stille Gedachten-Zending
•Zet specifieke tijden apart (bijv. 's ochtends en 's avonds) 
om bewust liefdevolle gedachten te "zenden."
•Denk aan verschillende mensen in je leven en zend 
gedachten van liefde, vrede, en welzijn.
•Uitbreid dit naar mensen die je niet kent, maar die lijden.
•Zie dit als een vorm van service aan de wereld.
 
 


 
 
Oefening 10: De Gedachten-Kwaliteit Monitoring
•Houd gedurende een week een "gedachten-dagboek" bij.
•Noteer de dominante gedachten van elke dag en hun 
kwaliteit (liefdevol/angstig).
•Aan het eind van de week, evalueer: "Wat was mijn 
bijdrage aan het collectieve bewustzijn?"
•Stel doelen voor het verbeteren van de kwaliteit van je 
gedachten.
 
 
 
 
 
Oefening 11: De Gedachten-Intercessie
•Wanneer je hoort over lijden in de wereld (natuurrampen, 
conflicten, ziekte), oefen gedachten-intercessie.
•In plaats van alleen meevoelen, zend bewust gedachten 
van genezing en vrede.
•Herinner jezelf: "Mijn gedachten van genezing dragen bij 
aan werkelijke genezing."
•Zie dit als een vorm van spirituele actie
 
 


 
 
Oefening 12: De Gedachten-Purificatie Ritueel
•Creëer een dagelijks ritueel voor het zuiveren van 
negatieve gedachten.
•Aan het eind van elke dag, "verzamel" mentaal alle 
negatieve gedachten die je hebt gehad.
•Transformeer ze door vergeving, begrip, of liefde.
•Visualiseer deze getransformeerde gedachten als healing 
energie die zich verspreidt.
 
 
 
Oefening 13: De Collectieve Gedachten-Meditatie
•Sluit je aan bij of creëer groepen voor collectieve 
meditatie.
•Tijdens groepsmeditatie, focus op het delen van 
liefdevolle gedachten.
•Ervaar hoe individuele gedachten versterkt worden door 
groepsintentie.
•Draag deze ervaring over naar dagelijks leven door je 
bewust van verbondenheid.
 
 
 


 
 
Oefening 14: De Avond-Gedachten Offering
•Voor het slapengaan, offer bewust alle gedachten van de 
dag aan het hoogste goed.
•Vraag vergeving voor gedachten die hebben bijgedragen 
aan angst of afscheiding.
•Dank voor gedachten die hebben bijgedragen aan liefde 
en eenheid.
•Ga slapen met de intentie om morgen bewuster bij te 
dragen aan het collectieve welzijn door je gedachten.
 
 
 
Deze oefeningen zijn ontworpen om je te helpen het 
revolutionaire inzicht van les 19 te integreren: dat er geen privé-
gedachten bestaan en dat al je gedachten anderen beïnvloeden 
door het web van verbonden bewustzijn. Door bewust te worden 
van deze verbondenheid kun je beginnen je gedachten te zien als 
een vorm van service aan de wereld, waarbij elke keuze voor 
liefdevolle gedachten bijdraagt aan de evolutie van het collectieve 
bewustzijn richting meer vrede en eenheid.
 


[image: fill-image-14.png][image: border-image-14.png]Gebed: "Voor Bewuste Deelname in het Ene 
Bewustzijn”
Bron van alle bewustzijn en eenheid,
Ik begin te begrijpen dat er geen privé-gedachten bestaan, dat alles 
wat ik denk gedeeld wordt in de oceaan van bewustzijn waarin wij 
allen bestaan.
Help mij deze waarheid niet te vrezen, maar te omarmen als een 
geschenk en een verantwoordelijkheid. Want als mijn gedachten 
anderen beïnvloeden, dan heb ik de macht om bij te dragen aan 
genezing of aan lijden.
Leer mij de discipline van liefdevolle gedachten, niet uit dwang, 
maar uit begrip dat elke gedachte van liefde een zegen is voor alle 
leven, en elke gedachte van angst een last voor het collectieve hart.
Wanneer ik denk in oordeel, herinner mij dat dit oordeel zich 
verspreidt door onze verbondenheid. Wanneer ik denk in vergeving, 
help mij te voelen hoe deze vergeving genezing brengt aan allen.
Geef mij de wijsheid om te kiezen welke gedachten ik vooed, 
wetende dat ik niet alleen voor mijzelf denk, maar als deel van het 
ene Bewustzijn dat wij allemaal zijn.
Moge elke gedachte die ik denk een bijdrage zijn aan de evolutie 
van ons gedeelde bewustzijn richting meer liefde, meer vrede, meer 
eenheid.
En moge ik begrijpen dat in het zuiveren van mijn eigen 
gedachten, ik deelneem aan de verlossing van alle leven.
Dank U voor de waarheid dat geen enkele gedachte verloren gaat, 
dat elke liefdevolle gedachte een zaadje is voor een betere wereld.
In deze verbondenheid vind ik zowel mijn opdracht als mijn 
kracht. Amen.


 
Les 20
“Ik ben vastbesloten te zien.”
 
 
 
“Vastbeslotenheid”
 
In de stilte tussen gedachte en adem 
wacht een andere manier van kijken. 
Niet met ogen die oordelen, 
maar met het hart dat weet.
 
Ik leg mijn oude bril af— 
die waarmee ik angst zag waar liefde was, 
vijanden waar broeders stonden, 
schaarste waar overvloed stroomde.
 
Vastbeslotenheid 
is geen kramp in de vuist, 
maar een zachte opening 
van wat altijd al wachtte 
om gezien te worden.


 
De wereld 
blijft dezelfde wereld, 
maar ik ben niet 
dezelfde kijker.
 
 
 
Uitgebreide commentaar
Deze les markeert een cruciale wending in de Cursus—de 
overgang van zachte voorbereiding naar bewuste toewijding. De 
titel "Ik ben vastbesloten te zien" is geen agressieve verklaring, 
maar een liefdevolle keuze om voorbij de sluier van illusie te kijken 
naar wat werkelijk waar is.
De paradox van inspanning 
De Cursus benadrukt dat er tot nu toe "zo goed als geen poging 
werd gedaan" om structuur aan te brengen. Dit wijst op een diep 
psychologisch inzicht: wanneer we ons gedwongen voelen tot 
spirituele praktijk, ontstaat er weerstand. Ware visie kan niet 
geforceerd worden—het ontstaat uit een authentiek verlangen 
naar waarheid. De "geringe inspanning" die nu gevraagd wordt, is 
daarom niet minimaal vanwege gebrek aan waarde, maar omdat 
echte transformatie gebeurt in zachtheid, niet in geweld.
De ongedisciplineerde denkgeest 
Paragraaf 2 spreekt van onze "volkomen ongedisciplineerde" 
denkgeest die geen onderscheid kan maken tussen tegenstellingen. 
Dit is een cruciale observatie: onze gewone manier van waarnemen 
is chaotisch en verwarrend. We nemen angst voor liefde, pijn voor 


plezier, en problemen voor mogelijkheden. Discipline betekent hier 
niet strenge controle, maar vriendelijke training in onderscheiding.
Visie als gift van beslissing 
"Het enige wat voor visie nodig is, is jouw besluit om te zien." 
Dit is misschien wel de meest bevrijdende zin van de les. Visie is 
geen zeldzame gave die slechts weinigen bezitten, maar een 
natuurlijk vermogen dat wacht op onze bereidheid. Wanneer we 
werkelijk beslissen om anders te kijken—voorbij onze 
vooroordelen, angsten en gewoontes—opent zich een nieuwe 
manier van waarnemen.
De wet van oorzaak en gevolg 
De les eindigt met een krachtige bewering: "Wat je verlangt zul 
je zien. Dat is de werkelijke wet van oorzaak en gevolg zoals die in 
de wereld werkt." Dit is niet positief denken of wishful thinking, 
maar een diep spiritueel principe. Onze innerlijke houding—wat 
we werkelijk verlangen en waar we ons op richten—vormgeeft 
onze ervaring van de werkelijkheid.
 
 
Geleide meditatie (15 minuten)
[Begin met een rustige, verbindende stem]
Ga comfortabel zitten of liggen, sluit je ogen en laat je 
ademhaling natuurlijk worden.
Opening (2 minuten) 
Adem diep in door je neus en langzaam uit door je mond. Met 
elke uitademing laat je spanning en zorgen los. Je bent hier, nu, 
veilig en ondersteund. Herhaal zachtjes in jezelf: "Ik ben 
vastbesloten te zien.”


[Pauze]
Herkenning van huidige perceptie (3 minuten) 
Breng een situatie in je leven naar voren die je momenteel als 
problematisch ervaart. Zie het voor je zoals je het gewoonlijk ziet
—met alle zorgen, oordelen en angsten die erbij horen. Oordeel 
hier niet over, maar observeer eenvoudigweg hoe je gewoonlijk 
naar deze situatie kijkt. Erken: "Dit is hoe ik het nu zie, maar ik 
ben bereid anders te kijken.”
[Pauze]
De keuze om anders te zien (5 minuten) 
Stel je nu voor dat er een zachte, gouden bril voor je verschijnt
—de bril van liefdevol zien. Als je deze opzet, zie je dezelfde 
situatie, maar nu vanuit compassie en begrip. Wat zie je nu? 
Misschien zie je pijn in plaats van boosheid, angst in plaats van 
aanval, een roep om liefde in plaats van een bedreiging.
Herhaal zachtjes: "Ik ben vastbesloten te zien wat werkelijk 
waar is. Ik kies voor liefde boven angst, voor begrip boven oordeel, 
voor vrede boven conflict.”
[Pauze]
Uitbreiding naar de wereld (3 minuten) 
Laat deze nieuwe manier van zien zich uitbreiden naar andere 
gebieden van je leven. Zie je familie, vrienden, werk, de wereld om 
je heen door deze bril van liefde. Voel hoe deze vastbeslotenheid 
om te zien je hart opent en rust brengt.
[Pauze]
Afsluiting (2 minuten) 
Breng je handen naar je hart en voel de warmte daar. Deze 
vastbeslotenheid om te zien is geen last, maar een geschenk dat je 


[image: fill-image-15.png][image: border-image-15.png]jezelf geeft. Adem diep in en uit, en wanneer je klaar bent, open 
langzaam je ogen, dragend deze nieuwe visie met je mee.
 
Gebed
 
Lieve Geest van Waarheid in mij,
Ik erken dat mijn ogen vaak zien wat er niet is — 
angst waar liefde woont, 
problemen waar mogelijkheden wachten, 
scheiding waar eenheid straalt.
Vandaag kies ik bewust voor een andere blik. 
Niet uit wilskracht of dwang, 
maar uit liefdevol verlangen naar waarheid.
Help me te zien voorbij de oppervlakte, 
voorbij mijn gewoontes van oordelen, 
naar de liefde die altijd al aanwezig was.
Moge mijn vastbeslotenheid om te zien
niet alleen mijn eigen vrede brengen, 
maar bijdragen aan de verlossing van alle wezens.
In dankbaarheid en vertrouwen, 
Amen.
 


Praktische oefeningen
 
1. De Half-uur Herinnering
•Stel een zachte timer in voor elke 30 minuten gedurende 
de dag
•Bij elke timer herhaal je bewust: "Ik ben vastbesloten te 
zien"
•Neem een moment om je huidige blik op je omgeving te 
verversen
•Vraag jezelf af: "Hoe kan ik dit liefdevoller zien?”
 
 
 
2. De Verstoring-Transformatie
•Wanneer iemand of iets je vrede verstoort, stop en adem
•Herhaal: "Ik ben vastbesloten te zien"
•Stel jezelf de vraag: "Wat als dit een uitnodiging is om 
anders te kijken?"
•Zoek naar één element van compassie of begrip in de 
situatie
 
 
 
 


 
 
3. Het Dagboek van Nieuwe Visie
•Houd een klein notitieboekje bij
•Noteer momenten waarop je koos om anders te kijken
•Beschrijf kort het verschil tussen je eerste en tweede blik
•Vier deze kleine overwinningen van liefde boven angst
 
 
 
 
 
4. De Spiegel-Oefening
•Kijk 's ochtends in de spiegel en zeg: "Ik ben vastbesloten 
te zien"
•Richt dit eerst op jezelf—zie voorbij je zelfkritiek naar je 
inherente waarde
•Neem deze houding mee de dag in voor alle 
ontmoetingen
 
 
 
 
 


 
5. De Uurtelling-Praktijk
•Elk uur van de dag (minstens twee keer per uur zoals 
voorgeschreven)
•Herhaal de les langzaam en bewust
•Verbind het met je ademhaling: inademen op "Ik ben 
vastbesloten", uitademen op "te zien"
•Laat het een natuurlijk ritme worden, geen verplichting
 
6. De Transformatie-Oefening voor Moeilijke Relaties
•Kies één persoon met wie je moeite hebt
•Elke keer dat je aan hen denkt, herhaal: "Ik ben 
vastbesloten te zien"
•Probeer één kwaliteit in hen te zien die je kan waarderen
•Dit is geen ontkenning van gedrag, maar een zoektocht 
naar hun ware wezen
 
Deze oefeningen zijn bedoeld als zachte ondersteuning, niet als 
rigide regels. Het belangrijkste is de oprechte bereidheid om 
anders te kijken — vanuit liefde in plaats van angst, vanuit 
verbinding in plaats van scheiding.
De les herinnert ons eraan dat de verlossing van de wereld 
afhangt van onze omkering van denken. Dit lijkt misschien een 
zware verantwoordelijkheid, maar het is eigenlijk een prachtige 
mogelijkheid: door simpelweg te kiezen om met liefdevolle ogen te 
kijken, dragen we bij aan de genezing van alles en iedereen om ons 
heen.


Les 21
“Ik ben vastbesloten de dingen anders te zien.”
 
 
 
“Ontmaskering”
 
Ergernis draagt een masker van kleinheid, 
maar daarachter brandt dezelfde woede 
als in de grootste stormen van het hart.
 
Een gefronste wenkbrauw, een zucht van ongeduld, 
een gedachte van "zij begrijpt het niet” — 
allemaal dezelfde keuze om vijanden te zien
 waar vrienden staan.
 
Ik til de sluier op, één voor één. 
Deze persoon, die situatie, dat moment — 
allemaal uitnodigingen om liefde te kiezen 
boven gelijk hebben.
 
In de stilte tussen oordeel en herziening 
vind ik ruimte om anders te kijken, 
tot kwaadheid oplost in compassie 
en vreemden veranderen in familie.


Uitgebreide commentaar
Les 21 bouwt voort op de vastbeslotenheid van les 20, maar 
voegt nu een cruciaal element toe: systematisch onderzoek van 
onze kwaadheid. Dit is geen oppervlakkige oefening, maar een 
diep psychologisch proces van zelfonderzoek en transformatie.
De illusie van graadverschillen in kwaadheid 
Een van de meest revolutionaire inzichten van deze les is dat 
"een lichte krimp van ergernis niets anders is dan een sluier over 
intense woede." Onze cultuur heeft ons geleerd om kwaadheid te 
categoriseren—sommige vormen zijn "begrijpelijk" en andere 
"overdreven." De Cursus doorprikt deze illusie door te stellen dat 
alle kwaadheid, ongeacht de intensiteit, dezelfde fundamentele 
keuze vertegenwoordigt: de keuze om scheiding te zien in plaats 
van eenheid.
Deze erkenning is zowel confronterend als bevrijdend. 
Confronterend omdat het betekent dat onze "kleine" ergernis—de 
gefronste wenkbrauw bij een langzame kassière, de zucht van 
ongeduld bij een vertraagde trein—feitelijk dezelfde wortel heeft 
als woede-uitbarstingen. Bevrijdend omdat het betekent dat we 
elke vorm van kwaadheid kunnen transformeren door hetzelfde 
proces van herziening.
De drogreden van gerechtvaardigde kwaadheid 
Paragraaf 3 wijst op onze neiging om langer stil te staan bij 
situaties die "meer evident" lijken. Dit onthult een fundamenteel 
patroon in menselijk denken: we geloven dat sommige vormen van 
kwaadheid meer gerechtvaardigd zijn dan andere. "Natuurlijk ben 
ik boos op hem—kijk eens wat hij heeft gedaan!" versus "Ik weet 
dat ik niet zo had moeten reageren op dat kleine dingetje."
De Cursus stelt dat dit onderscheid een illusie is. Alle 
kwaadheid is gebaseerd op een fundamentele misvatting over de 
werkelijkheid. Of iemand ons nu "echt" heeft gekwetst of we 


gewoon een slechte dag hebben—in beide gevallen kiezen we 
ervoor om aanval te zien waar een roep om liefde is.
De specificiteit van transformatie 
De oefening vraagt om zeer specifiek te zijn: niet alleen de 
persoon, maar ook de eigenschap die ons stoort. Dit is briljant 
omdat het de abstracte aard van onze oordelen blootlegt. We 
zeggen niet zomaar "Ik mag Piet niet," maar "Ik vind Piet arrogant" 
of "Ik vind Piets manier van spreken irritant."
Door deze specificiteit worden we gedwongen om onze 
projecties onder ogen te zien. Wat we "arrogant" noemen bij een 
ander, is vaak een eigenschap die we in onszelf vrezen of 
ontkennen. De transformatie gebeurt niet door de ander te 
veranderen, maar door onze perceptie van hen te verschuiven.
Het psychologische mechanisme van projectie 
Deze les raakt aan het hart van projectie—het psychologische 
mechanisme waarbij we onze eigen onbewuste inhoud op anderen 
projecteren. Wat ons het meest stoort bij anderen, is vaak precies 
wat we in onszelf niet willen zien. Door bewust te verklaren dat we 
"vastbesloten zijn hen anders te zien," onderbreken we dit 
automatische proces.
De kracht van herhaalde intentie Het herhalen van "Ik ben 
vastbesloten [naam/situatie] anders te zien" is geen lege formule, 
maar een krachtige herprogrammering van onze automatische 
reacties. Elke herhaling is een bewuste keuze om voorbij ons eerste 
oordeel te kijken naar een diepere waarheid.
 
Geleide meditatie (18 minuten)
Ga comfortabel zitten met je rug recht maar ontspannen. Sluit 
je ogen en adem een paar keer diep.


Opening en Centrering (3 minuten) 
Adem rustig in en uit, en laat je lichaam ontspannen met elke 
uitademing. Breng je aandacht naar je hart en stel je voor dat daar 
een zachte, warme licht brandt. Dit is het licht van je ware zelf, vol 
liefde en begrip. Herhaal zachtjes: "Ik ben vastbesloten de dingen 
anders te zien.”
[Pauze]
Scanning van Kwaadheid - Deel 1: Huidige Irritaties (4 
minuten) 
Laat je bewustzijn zachtjes scannen naar recente momenten van 
irritatie of kwaadheid. Misschien iemand die te langzaam reed, een 
opmerking die je verkeerd opvatte, of een teleurstelling van 
vandaag. Start met de "kleine" dingen—die lichte krimp van 
ergernis.
Kies één specifieke situatie. Zie het voor je. Voel de irritatie in je 
lichaam. Oordeel er niet over, maar observeer het gewoon. Nu zeg 
je zachtjes: "Ik ben vastbesloten deze situatie anders te zien." Adem 
er doorheen en laat ruimte voor een andere perceptie.
[Pauze]
Scanning van Kwaadheid - Deel 2: Diepere Wrok (4 
minuten) 
Laat je bewustzijn nu dieper gaan naar meer significante 
kwaadheid. Misschien iemand die je heeft gekwetst, een onrecht 
dat je hebt ervaren, of een patroon van gedrag dat je frustreert. 
Kies één persoon of situatie.
Zie hen voor je. Voel de kwaadheid, maar probeer er niet in te 
verdrinken. Herken dat deze kwaadheid jou meer pijn doet dan 
hen. Nu zeg je specifiek: "Ik ben vastbesloten [naam van persoon] 
anders te zien" of "Ik ben vastbesloten [beschrijf de situatie] anders 
te zien.”


[Pauze]
Scanning van Kwaadheid - Deel 3: Specifieke 
Eigenschappen (4 minuten) 
Denk nu aan één persoon en één specifieke eigenschap die je 
stoort. Misschien hun manier van praten, hun houding, hun gedrag 
in bepaalde situaties. Wees zeer specifiek.
Voel hoe deze eigenschap je triggert. Waar voel je het in je 
lichaam? Nu vraag je jezelf af: "Wat als deze eigenschap een 
spiegel is? Wat als het me iets over mezelf wil leren?" Zeg dan: "Ik 
ben vastbesloten [naam eigenschap] in [naam persoon] anders te 
zien.”
[Pauze]
Transformatie door Liefde (3 minuten) 
Stel je nu voor dat je naar al deze situaties en personen kijkt 
vanuit het warme licht in je hart. Vanuit deze ruimte van liefde, 
wat zie je nu? Misschien pijn achter boosheid, angst achter 
arrogantie, een roep om liefde achter aanval.
Je hoeft hun gedrag niet goed te keuren of ermee akkoord te 
gaan. Je kiest er alleen voor om de mens achter het gedrag te zien, 
het licht achter de sluier van angst.
Herhaal voor elke situatie: "Ik kies ervoor om met liefde te zien 
in plaats van met kwaadheid."
Integratie en Afsluiting (2 minuten) 
Voel hoe deze nieuwe manier van zien ruimte creëert in je hart. 
Dit is geen ontkenning van pijn of het toestaan van misbruik, maar 
een keuze voor innerlijke vrede boven gelijk hebben.
Breng je handen naar je hart en voel de warmte daar. Deze 
keuze om anders te zien is een geschenk dat je jezelf geeft. 


[image: fill-image-16.png][image: border-image-16.png]Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen en neem deze 
nieuwe perceptie mee de wereld in.
 
Gebed
Liefde die alle begrip te boven gaat,
Ik erken dat mijn kwaadheid vaak een masker draagt voor mijn 
pijn, en dat mijn oordelen meer over mij zeggen dan over anderen.
Help me te zien voorbij de oppervlakte van gedrag dat me 
stoort, naar de ziel die om liefde roept.
Geef me moed om mijn projecties te herkennen en wijsheid om te 
kiezen voor compassie boven veroordeling.
Moge mijn vastbeslotenheid om anders te zien niet alleen mijn 
eigen hart genezen, maar ook ruimte scheppen voor healing in alle 
relaties.
Laat me een instrument van vrede zijn door eerst vrede te vinden 
in mijn eigen perceptie.
In nederigheid en dankbaarheid, 
Amen.
 
 
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Vijf-Minuten Dagelijkse Scan
•Plan vijf momenten van één minuut gedurende de dag
•Sluit je ogen en scan je recente ervaringen op irritatie of 
kwaadheid
•Voor elke situatie/persoon die opkomt, zeg: "Ik ben 
vastbesloten [naam/situatie] anders te zien"
•Wees specifiek: niet "Ik ben vastbesloten Jan anders te 
zien" maar "Ik ben vastbesloten Jans onderbrekingen anders 
te zien”
 
 
2. Het Irritatie-Dagboek
•Houd een klein notitieboekje bij voor één week
•Noteer elke keer dat je geïrriteerd bent, hoe klein ook
•Schrijf op: situatie, persoon, specifieke eigenschap die je 
stoorde
•Aan het eind van de dag, ga door je lijst en pas de 
formule toe op elk item
•Merk op dat "kleine" irritaties vaak wijzen naar diepere 
patronen
 
 
 


 
3. De Transformatie-Oefening voor Moeilijke Mensen
•Kies één persoon met wie je regelmatig conflict hebt
•Maak een lijst van alle eigenschappen die je bij hen storen
•Voor elke eigenschap, gebruik de formule: "Ik ben 
vastbesloten [eigenschap] in [naam] anders te zien"
•Vraag jezelf af: "Waar herken ik deze eigenschap in 
mezelf?"
•Oefen dit dagelijks totdat je een verschuiving in je 
perceptie voelt
 
 
 
4. De Gerechtvaardigde Kwaadheid Challenge
•Identificeer een situatie waar je vindt dat je kwaadheid 
"volledig gerechtvaardigd" is
•Dit zijn vaak de moeilijkste situaties om te transformeren
•Begin met kleine stappen: "Ik ben niet klaar om te 
vergeven, maar ik ben bereid om anders te kijken"
•Gebruik de formule ook hier, ook al voelt het aanvankelijk 
vals
•Herhaal dagelijks totdat er ruimte ontstaat voor een 
nieuwe perceptie
 
 


 
5. De Projectie-Detectie Oefening
•Wanneer je sterk reageert op iemands gedrag, stop en 
vraag:
•"Waar zie ik dit gedrag in mezelf?"
•"Wat triggert dit zo sterk in mij?"
•"Hoe zou ik willen dat naar mij gekeken wordt 
wanneer ik dit gedrag vertoon?"
•Gebruik dit inzicht om de transformatie-formule met 
meer compassie toe te passen
•Dit is geen zelfkastijding, maar zelfonderzoek met liefde
 
 
 
6. De Intensiteit-Schaal Doorbreker
•Wanneer je merkt dat je denkt "Dit is maar een kleine 
irritatie," stop en onderzoek dieper
•Vraag: "Als deze kleine irritatie een tip van een ijsberg is, 
wat ligt er dan onder water?"
•Behandel alle irritatie—groot of klein—met dezelfde ernst 
en toewijding om te transformeren
•Dit helpt om de illusie van "gerechtvaardigde gradaties" 
van kwaadheid te doorbreken
 
 


 
7. De Vooruitziende Transformatie
•Denk aan toekomstige situaties die je waarschijnlijk 
zullen irriteren
•Pas de formule preventief toe: "Ik ben vastbesloten de 
verkeersdrukte morgenochtend anders te zien"
•Dit helpt om nieuwe reactiepatronen in te oefenen 
voordat de situatie zich voordoet
•Visualiseer jezelf reageren vanuit vrede in plaats van 
frustratie
 
 
 
 
8. De Eigenschappen-Spiegel
•Maak een lijst van eigenschappen die je het meest storen 
bij anderen
•Voor elke eigenschap, onderzoek eerlijk hoe deze zich in 
jouw leven manifesteert
•Gebruik de transformatie-formule zowel voor de ander als 
voor jezelf
•Voorbeeld: "Ik ben vastbesloten arrogantie in Tom anders 
te zien" EN "Ik ben vastbesloten mijn eigen arrogantie anders 
te zien”
 
 


 
Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk onze automatische 
reacties van kwaadheid en oordeel te transformeren in keuzes voor 
liefde en begrip. Het is geen snelle oplossing, maar een liefdevolle 
training van onze perceptie. Wees geduldig met jezelf—elke keer 
dat je kiest om anders te kijken, draag je bij aan de genezing van 
jezelf en de wereld.
De kracht van deze les ligt in de erkenning dat alle kwaadheid
— van de kleinste irritatie tot de grootste woede — ons de kans 
biedt om ons bewustzijn te verhogen en liefde te kiezen boven 
angst.


 
Les 22
“Wat ik zie is een vorm van wraak.”
 
 
“De Spiegel van Projectie”
 
Elke dreiging die ik zie, 
elk gevaar dat loert in schaduwen, 
is slechts mijn eigen kwaadheid 
teruggekaatst tegen de muren van de wereld.
 
Ik schilder monsters op lege doeken 
en schrik dan van mijn eigen kunst. 
Ik verstop mes achter rots 
en vrees dan elke steen.
 
Deze wereld die ik aanschouw 
— vol conflict en pijn en verlies — 
is niet de schepping van onschuld, 
maar mijn eigen donkere droom.
 
Maar in dit besef ligt bevrijding: 
wat ik heb gemaakt, kan ik ook ontmaken. 
Achter elke vorm van wraak 
wacht de waarheid, geduldig en teder.


Uitgebreide commentaar
Les 22 presenteert een van de meest radicale en bevrijdende 
inzichten van de hele Cursus: dat de wereld die we zien — vol 
gevaar, bedreiging en wraak — niet de werkelijke wereld is, maar 
onze eigen geprojecteerde kwaadheid die als een boemerang naar 
ons terugkeert. Dit is zowel een confronterende als een diep 
hoopvolle boodschap.
De Mechaniek van Projectie 
De les begint met het blootleggen van een fundamenteel 
psychologisch mechanisme: "Aangezien hij zijn kwaadheid op de 
wereld heeft geprojecteerd, ziet hij wraak op het punt staan hem te 
overvallen." Dit beschrijft hoe projectie werkt op het diepste 
niveau. We nemen onze eigen onbewuste kwaadheid en angst en 
"plakken" deze op de wereld om ons heen. Dan vergeten we dat wij 
de bron waren en ervaren de wereld als vijandig.
Dit is geen bewuste keuze, maar een automatisch psychologisch 
verdedigingsmechanisme. Omdat het te pijnlijk is om onze eigen 
capaciteit voor kwaadheid onder ogen te zien, projecteren we deze 
naar buiten. Het resultaat is een wereld die lijkt te zijn gevuld met 
bedreiging en gevaar —  maar die bedreiging bestaat alleen omdat 
we onze eigen innerlijke oorlog naar buiten hebben geprojecteerd.
De Vicieuze Cirkel van Aanval en Verdediging 
"Zijn eigen aanval wordt zo als zelfverdediging gezien. Dit 
wordt steeds meer een vicieuze cirkel." Dit onthult hoe conflict in 
stand wordt gehouden. Omdat we onze eigen geprojecteerde 
kwaadheid als externe bedreiging ervaren, voelen we ons 
gerechtvaardigd om aan te vallen "ter verdediging." Maar elke 
aanval versterkt alleen maar het patroon van projectie, waardoor 
de wereld er nog vijandiger uitziet.
Deze cirkel is zo overtuigend omdat hij ons het gevoel geeft dat 
we slachtoffer zijn in plaats van schepper van onze eigen ervaring. 


"Ik val niet aan — ik verdedig mezelf!" Maar de Cursus suggereert 
dat er geen externe vijand is om ons tegen te verdedigen; er is 
alleen onze eigen geprojecteerde angst.
De Hoopvolle Kant van Illusie 
"Aan deze barbaarse fantasie wil je nu juist ontsnappen. Is het 
geen verheugend nieuws te horen dat het geen werkelijkheid is?" 
Hier ligt de revolutionaire hoop van deze les. Als de vijandige 
wereld die we zien slechts onze eigen projectie is, dan betekent dit 
dat we eraan kunnen ontsnappen. We zijn niet slachtoffer van een 
werkelijk vijandige werkelijkheid — we zijn gevangen in onze 
eigen misperceptie.
"Jij hebt zelf gemaakt wat je wilt vernietigen." Dit is 
tegelijkertijd vernederend en bevrijdend. Vernederend omdat het 
betekent dat we verantwoordelijk zijn voor onze eigen lijden. 
Bevrijdend omdat het betekent dat we ook de macht hebben om 
het te veranderen.
De Illusie van Duurzaamheid 
De oefening vraagt ons om naar de wereld te kijken en te 
zeggen: "Ik zie alleen het vergankelijke. Ik zie niets wat duurzaam 
is." Dit raakt aan een diep filosofisch punt. Alles wat we in de 
fysieke wereld zien — lichamen, objecten, situaties — is 
onderhevig aan verandering en uiteindelijke verdwijning. Als we 
onze identiteit en veiligheid baseren op het vergankelijke, zijn we 
gedoemd tot angst en verlies.
Wraak als Perceptuele Keuze 
"Wat ik zie is een vorm van wraak" is misschien wel de meest 
radicale uitspraak. Het suggereert dat onze hele gewone manier 
van naar de wereld kijken — met zijn nadruk op conflict, 
competitie, schaarste en bedreiging — eigenlijk een vorm van 
wraak is tegen de werkelijkheid zelf. We zijn boos dat de wereld 


niet is zoals we willen dat hij is, en dus "straffen" we hem door 
alleen zijn donkere aspecten te zien.
De Ontsnappingsroute 
De vraag "Is dit de wereld die ik werkelijk wil zien?" opent de 
deur naar transformatie. Het antwoord is inderdaad overduidelijk
— niemand wil werkelijk in een wereld van constante bedreiging 
en wraak leven. Maar het stellen van deze vraag maakt ons bewust 
dat we een keuze hebben. We hoeven niet gevangen te blijven in 
onze projecties.
Geleide meditatie (20 minuten)
Zoek een rustige plek waar je niet gestoord wordt. Ga 
comfortabel zitten met je rug recht maar ontspannen.
Opening en Gronden (3 minuten) 
Sluit je ogen en adem diep in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen met elke uitademing. Breng je aandacht naar je hart en 
voel de natuurlijke warmte daar. Dit is de ruimte van je ware zelf, 
voorbij alle projecties en angsten. Herhaal zachtjes: "Ik ben bereid 
om voorbij mijn projecties te zien."
Herkenning van Geprojecteerde Kwaadheid (4 minuten) 
Laat je bewustzijn scannen naar momenten waarin je de wereld 
als bedreigend hebt ervaren. Misschien angst voor het nieuws, 
zorgen over de toekomst, wantrouwen jegens anderen. Kies één 
specifieke angst of bedreiging die je regelmatig ervaart.
Zie deze bedreiging voor je. Voel hoe het je lichaam spant, hoe 
je hart sneller klopt. Nu vraag je jezelf zachtjes af: "Wat als deze 
bedreiging niet echt buiten mij bestaat? Wat als dit mijn eigen 
angst is die ik naar buiten heb geprojecteerd?” Oordeel hier niet 
over, maar observeer gewoon de mogelijkheid dat wat je ziet als 
externe bedreiging eigenlijk je eigen innerlijke conflict is.


De Vicieuze Cirkel Doorbreken (4 minuten) 
Denk nu aan een situatie waarin je je gerechtvaardigd voelde 
om aan te vallen of je te verdedigen. Misschien een ruzie, een 
moment van boosheid, of een gevoel van "ik moet mezelf 
beschermen."
Zie de situatie voor je. Voel hoe "gerechtvaardigd" je aanval of 
verdediging voelde. Nu stel je jezelf de vraag: "Wat als mijn 
verdediging eigenlijk een aanval was? Wat als ik vocht tegen mijn 
eigen schaduw?"
Adem in deze mogelijkheid. Zie hoe aanval en verdediging 
samensmelten in één beweging van angst. Voel hoe vermoeiend het 
is om constant in deze cirkel gevangen te zitten.
Zien van Vergankelijkheid (4 minuten) 
Open je ogen en kijk rustig om je heen. Zie de objecten, de 
vormen, de schaduwen. Nu sluit je je ogen weer en herhaal 
zachtjes:
"Ik zie alleen het vergankelijke. Ik zie niets wat duurzaam is. 
Wat ik zie is niet werkelijk. Wat ik zie is een vorm van wraak."
Laat elke zin resoneren. Voel hoe je vastgrijpen aan het ver-
gankelijke angst creëert. Herken hoe je focus op problemen en be-
dreigingen een vorm van "wraak" is tegen de vrede die mogelijk is.
De Keuze voor een Andere Wereld (3 minuten) 
Nu stel je jezelf de cruciale vraag: "Is dit de wereld die ik 
werkelijk wil zien?" Voel het duidelijke "nee" in je hart. Niemand 
wil leven in constante angst en conflict.
Stel je nu voor dat er een andere manier van zien mogelijk is. 
Een manier waarbij je naar dezelfde wereld kijkt, maar vanuit 
liefde in plaats van angst, vanuit verbinding in plaats van 
scheiding, vanuit vrede in plaats van conflict.


[image: fill-image-17.png][image: border-image-17.png]Je hoeft nog niet te weten hoe dit eruitziet. Het is genoeg om te 
voelen dat het mogelijk is, dat er een andere wereld wacht op je 
bereidheid om anders te kijken.
Integratie en Toewijding (2 minuten) 
Breng je handen naar je hart en voel de stilte daar. Deze ruimte 
van vrede is altijd aanwezig, onder alle projecties en angsten. 
Maak een zachte toezegging aan jezelf: "Ik ben bereid om mijn 
projecties terug te trekken. Ik ben bereid om een wereld van vrede 
te zien."
Adem diep in en uit. Wanneer je klaar bent, open langzaam je 
ogen, dragend deze nieuwe bereidheid met je mee.
 
Gebed
Bron van alle vrede,
Ik erken dat de wereld die ik zie — vol conflict en bedreiging
— vaak mijn eigen angst is weerspiegeld in de spiegel van mijn 
perceptie.
Help me te zien dat de vijanden die ik vrees misschien slechts 
schaduwen zijn van mijn eigen ongeheelde kwaadheid.
Geef me moed om te stoppen met vechten tegen windmolens en in 
plaats daarvan de vrede in mezelf te vinden.
Laat me niet langer gevangen zijn in de vicieuze cirkel van 
aanval en verdediging, maar vrij zijn om liefde te zien waar ik 
voorheen wraak zag.
Help me te onthouden dat wat ik heb geprojecteerd, ik ook kan 
terugtrekken, en dat achter elke illusie jouw vrede wacht.
In overgave en hoop, Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Vijf-Keer-Per-Dag Wereldwaarneming
•Stel een timer in voor vijf momenten per dag
•Bij elke timer, kijk één minuut bewust om je heen
•Laat je blik langzaam van object naar object gaan
•Herhaal bij elk object: "Ik zie alleen het vergankelijke. Ik 
zie niets wat duurzaam is. Wat ik zie is niet werkelijk. Wat ik 
zie is een vorm van wraak."
•Eindig met: "Is dit de wereld die ik werkelijk wil zien?"
•Let op hoe deze oefening je perceptie van "werkelijkheid" 
verschuift
 
 
2. Het Projectie-Logboek
•Houd een week lang bij wanneer je de wereld als 
bedreigend ervaart
•Noteer specifiek: Wat zag ik als bedreiging? Hoe 
reageerde ik?
•Voor elke situatie, vraag: "Hoe zou dit anders kunnen zijn 
als het mijn eigen angst is die ik naar buiten projecteer?"
•Zoek naar patronen: Welke "bedreigingen" komen steeds 
terug?
•Begin te herkennen dat terugkerende angsten meestal 
wijzen naar innerlijke, onopgeloste conflicten


 
 
3. De Verdedigings-Detectie Oefening
•Wanneer je merkt dat je je verdedigt, stop en adem
•Vraag jezelf: "Waar voel ik me precies bedreigd door?"
•Onderzoek: "Is deze bedreiging werkelijk extern, of 
projecteer ik mijn eigen angst?"
•Probeer de situatie te zien vanuit de andere persoon: Wat 
als zij ook bang zijn en zich verdedigen?
•Kies bewust voor één moment van niet-verdediging, 
gewoon om te experimenteren
 
 
 
4. De Nieuws-Transformatie Oefening
•Wanneer je nieuws leest/kijkt en je angstig of boos voelt, 
stop
•Vraag: "Welk deel van deze reactie komt door mijn eigen 
innerlijke conflict?"
•Dit betekent niet ontkennen van werkelijke problemen, 
maar herkennen van je emotionele reactie
•Probeer het nieuws te zien als informatie in plaats van 
bevestiging van een vijandige wereld
•Kies bewust om te focussen op constructieve actie in 
plaats van alleen op het probleem
 


 
5. De Vicieuze Cirkel Doorbreker
•Identificeer een relatie waarin je vaak in conflict bent
•Map de cyclus: Hoe begin ik meestal? Hoe reageren zij? 
Hoe escaleer ik verder?
•Experimenteer met het doorbreken van deze cyclus op 
één punt
•In plaats van terug te vechten, probeer: "Ik zie dat we 
allebei pijn hebben"
•Let op hoe het doorbreken van je eigen bijdrage de hele 
dynamiek kan veranderen
 
 
 
 
6. De Vergankelijkheids-Contemplatie
•Kies dagelijks één object waar je aan gehecht bent
•Bekijk het zorgvuldig en herhaal: "Dit is vergankelijk. Dit 
zal verdwijnen."
•Dit is geen depressieve oefening, maar training om je 
geluk niet af te laten hangen van het tijdelijke
•Voel hoe het loslaten van gehechtheid aan het 
vergankelijke ruimte creëert voor vrede
•Breid dit uit naar situaties, relaties, en zelfs je eigen 
lichaam
 


 
7. De Wereldkeuze-Oefening
•Wanneer je een "slechte dag" hebt, stop en vraag: "Is dit 
de wereld die ik wil zien?"
•Als het antwoord "nee" is, vraag dan: "Hoe zou ik dezelfde 
situaties kunnen zien vanuit liefde in plaats van angst?"
•Experimenteer met één kleine verschuiving in perceptie
•Bijvoorbeeld: In plaats van "Mensen zijn egoïstisch" 
probeer "Mensen doen hun best met wat ze weten"
•Merk op hoe kleine verschuivingen in perceptie grote 
veranderingen in je ervaring kunnen bewerkstelligen
 
 
 
 
8. De Projectie-Terugtrek Meditatie
•Ga dagelijks 10 minuten zitten in stilte
•Visualiseer dat je al je projecties—angsten, oordelen, 
vijandigheden — als stralen licht terugtrekt uit de wereld
•Zie ze terugkeren naar je hart, waar ze transformeren in 
vrede
•Stel je voor dat je nu naar de wereld kijkt met "schone 
ogen," zonder projecties
•Voel het verschil tussen de wereld-met-projecties en de 
wereld-zonder-projecties
 


 
9. De Wrap-Herkenning Challenge
•Voor één week, elke keer dat je je boos, bang of 
aangevallen voelt, vraag:
•"Op welke manier is dit een vorm van wraak? Tegen wie 
of wat neem ik wraak?"
•Soms is het wraak tegen het leven omdat het niet is zoals 
je wilt
•Soms is het wraak tegen jezelf of anderen voor oude pijn
•Het herkennen van de "wraak-energie" is de eerste stap 
naar het loslaten ervan
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk het besef te 
ontwikkelen dat we niet slachtoffer zijn van een vijandige wereld, 
maar schepper van onze eigen ervaring door onze keuze van 
perceptie. Het is een proces van zelfonderzoek en transformatie dat 
geduld en zelfcompassie vereist.
Het doel is niet om schuld te voelen over onze projecties, maar 
om de bevrijdende waarheid te ontdekken dat wat we hebben 
gemaakt, we ook kunnen ontmaken. Achter elke vorm van wraak 
die we zien, wacht een wereld van vrede op onze bereidheid om 
anders te kijken.


 
Les 23
“Ik kan ontsnappen aan de wereld die ik zie door 
aanvalgedachten op te geven.”
 
 
 
 
“De Architect van Mijn Realiteit”
 
Steen voor steen heb ik gebouwd 
deze wereld van bedreiging en verlies, 
met elke aanvalgedachte een nieuwe muur,
met elke oordeel een nieuwe tralies.
 
Ik sta in mijn eigen gevangenis 
en vraag me af wie de sleutel heeft, 
terwijl hij de hele tijd 
in mijn eigen hand bleef.
 
Niet de wereld moet veranderen— 
zij is slechts de echo van mijn geest. 
Het is de architect die moet ontwaken, 
de schepper die zichzelf heeft vergeten.
 


Elke aanvalgedachte die ik loslaat 
is een steen die valt uit de muur. 
Elke keuze voor liefde boven angst 
opent een nieuwe deur.
 
De wereld blijft, maar ik zie anders. 
De zon die altijd scheen 
wordt eindelijk zichtbaar 
nu de wolken zijn verdwenen.
 
 
 
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 23 biedt ons de meest directe en praktische formule voor 
bevrijding die de Cursus tot nu toe heeft gegeven. Het is 
tegelijkertijd radicaal eenvoudig en diep complex in zijn 
implicaties. Deze les toont ons dat we niet machteloze slachtoffers 
zijn van een vijandige wereld, maar onbewuste scheppers van onze 
eigen ervaring.
De Revolutionaire Omkering: Van Effect naar Oorzaak 
"Elke gedachte die je hebt, bouwt een gedeelte van de wereld 
die jij ziet." Dit is misschien wel de meest revolutionaire uitspraak 
van de hele Cursus. Het draait onze gewone manier van denken 
volledig om. Gewoonlijk denken we dat de wereld ons gedachten 
veroorzaakt — we zien iets slechts en voelen ons daarom slecht. 
De Cursus stelt het tegenovergestelde: onze gedachten creëren wat 
we zien.


Dit is geen magisch denken, maar een diep psychologisch 
inzicht. Onze perceptie wordt gevormd door onze overtuigingen, 
verwachtingen en innerlijke staat. Twee mensen kunnen naar 
dezelfde situatie kijken en totaal verschillende dingen zien, 
afhankelijk van hun innerlijke gesteldheid. De Cursus neemt dit 
principe tot zijn logische conclusie: als onze gedachten onze 
perceptie vormen, dan kunnen we onze ervaring van de wereld 
veranderen door onze gedachten te veranderen.
De Zinloosheid van Externe Verandering 
"Het heeft geen zin te jammeren over de wereld. Het heeft geen 
zin te proberen de wereld te veranderen. Ze is niet te veranderen, 
omdat ze slechts een gevolg is." Dit lijkt in eerste instantie 
fatalistisch, maar het is eigenlijk uiterst bevrijdend. Het betekent 
dat we onze energie niet hoeven te verspillen aan het vechten 
tegen externe omstandigheden die buiten onze controle liggen.
Dit betekent niet dat we passief moeten zijn of geen actie 
moeten ondernemen in de wereld. Het betekent dat echte 
verandering begint bij de transformatie van ons bewustzijn. 
Wanneer we vanuit een getransformeerd bewustzijn handelen, zijn 
onze acties effectiever omdat ze niet worden gemotiveerd door 
angst en kwaadheid, maar door liefde en wijsheid.
Wraak als Perceptuele Lens 
"De wereld die jij ziet is een wraakzuchtige wereld, en alles 
daarin is een symbool van wraak." Dit is een schokkende bewering. 
Het suggereert dat onze gewone manier van naar de wereld kijken 
gekleurd is door een verlangen naar wraak — wraak voor echte of 
ingebeelde wrok, wraak voor het feit dat het leven niet is zoals we 
willen dat het is.
Deze "wraakzuchtige" perceptie manifesteert zich op talloze 
manieren: in onze neiging om altijd een schuldige te zoeken voor 
problemen, in onze behoefte om gelijk te hebben ten koste van 
anderen, in onze focus op wat er mis is in plaats van wat er goed 


gaat. We hebben een wereld gecreëerd waarin conflict, competitie 
en wederzijdse vernietiging normaal lijken.
Fantasie versus Werkelijkheid 
"Men kan zich met recht afvragen of dit wel zien kan worden 
genoemd. Is fantasie niet een beter woord voor een dergelijk 
proces, en hallucinatie niet een toepasselijker term voor het 
resultaat?" Dit is een van de meest radicale uitspraken in de hele 
Cursus. Het suggereert dat wat we "werkelijkheid" noemen 
eigenlijk een collectieve hallucinatie is, gebaseerd op 
aanvalgedachten.
Dit betekent niet dat de fysieke wereld niet bestaat, maar dat 
onze interpretatie ervan zwaar vertekend is door onze angsten en 
projecties. We zien niet wat er werkelijk is, maar wat onze angsten 
ons vertellen dat er is.
De Paradox van Medeschepping 
"Lieflijkheid kan jouw beelden verlichten en ze zo 
transformeren dat je ze zult liefhebben, ook al werden ze gemaakt 
uit haat. Voor je zult ze niet alleen maken." Dit introduceert een 
cruciaal concept: we zijn niet alleen in onze schepping. Er is een 
hogere intelligentie — noem het God of de Heilige Geest, of 
gewoon Liefde — die bereid is om samen met ons te werken om 
onze vervormen beelden te transformeren.
Dit is geen passief proces waarbij we wachten tot een externe 
kracht ons redt. Het vereist onze actieve medewerking in de eerste 
twee stappen: het herkennen van aanvalgedachten als de oorzaak 
van onze lijden, en het bewust loslaten van deze gedachten. De 
derde stap — de vervanging door lieflijkheid — gebeurt 
automatisch zodra we ruimte hebben gemaakt.
 
 


De Gelijkheid van Aanval en Slachtofferschap 
"Zorg er bij de oefenperioden voor dat je daarin zowel je 
gedachten waarin je aanvalt als de gedachten waarin je wordt 
aangevallen betrekt. Hun gevolgen zijn precies hetzelfde, omdat ze 
zelf precies hetzelfde zijn." Dit is een diep psychologisch inzicht. Of 
we nu de aanvaller of het slachtoffer zijn in onze gedachten, beide 
perspectieven versterken hetzelfde systeem van conflict en 
scheiding.
Wanneer we ons als slachtoffer zien, projecteren we macht naar 
buiten en voelen ons machteloos. Wanneer we aanvallen, 
versterken we de overtuiging dat er vijanden zijn die bestreden 
moeten worden. Beide houden het systeem van angst en conflict in 
stand.
 
Geleide meditatie (22 minuten)
Zoek een stille plek waar je niet gestoord wordt. Ga 
comfortabel zitten met je rug recht en ontspannen.
Opening en Centrering (3 minuten) 
Sluit je ogen en adem diep in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen met elke uitademing. Breng je aandacht naar je hart en 
voel de natuurlijke vrede die daar woont. Dit is je ware thuis, 
voorbij alle gedachten van aanval en verdediging. Herhaal 
zachtjes: "Ik kan ontsnappen aan de wereld die ik zie door 
aanvalgedachten op te geven."
Herkenning van de Geprojecteerde Wereld (4 minuten) 
Laat je bewustzijn zachtjes scannen naar de wereld zoals je die 
gewoonlijk ziet. Denk aan het nieuws, aan je dagelijkse zorgen, 
aan de mensen die je irriteren. Zie deze wereld voor je—vol 
problemen, conflicten en bedreigingen.


Nu realiseer je je: "Deze wereld is niet de oorzaak van mijn 
onvrede. Deze wereld is het gevolg van mijn aanvalgedachten." 
Voel hoe dit inzicht zowel schokken als bevrijdend kan zijn. Je bent 
niet slachtoffer van deze wereld — je bent haar onbewuste 
schepper.
Herhaal: "Ik zie de wereld die ik gemaakt heb met mijn 
aanvalgedachten. Maar ik kan een andere wereld zien door anders 
te denken.”
Zoeken naar Aanvalgedachten - 
Deel 1: Actieve Aanval (5 minuten) Laat je bewustzijn nu 
systematisch zoeken naar gedachten waarin je anderen aanvalt. 
Begin met de subtiele vormen: irritatie, oordeel, kritiek, ongeduld. 
Ga door naar de meer intense vormen: boosheid, haat, wrok.
Voor elke aanvalgedachte die opkomt, houd hem even vast in je 
aandacht en zeg dan: "Ik kan ontsnappen aan de wereld die ik zie 
door aanvalgedachten over [naam/situatie] op te geven."
Oordeel niet over deze gedachten. Ze zijn niet slecht — ze zijn 
gewoon ineffectief in het creëren van geluk. Zie ze als gereedschap 
dat je hebt gebruikt, maar dat je nu kunt neerleggen.
Zoeken naar Aanvalgedachten - 
Deel 2: Slachtofferschap (5 minuten) Nu zoek je naar 
gedachten waarin je jezelf als aangevallen ziet. Gedachten van "Zij 
doen mij dit aan," "Het leven is niet eerlijk tegen mij," "Ik ben het 
slachtoffer van omstandigheden."
Merk op hoe slachtoffergedachten net zo veel conflict creëren 
als aanvalgedachten. Ze houden hetzelfde systeem van "ons tegen 
hen" in stand.
Voor elke slachtoffergedachte zeg je: "Ik kan ontsnappen aan de 
wereld die ik zie door deze gedachte van aangevallen worden op te 
geven."


Begin te voelen hoe beide soorten gedachten — aanval en 
slachtofferschap — verschillende kanten zijn van dezelfde munt. 
Beide bevestigen een wereld van conflict.
Het Loslaten en de Vervanging (3 minuten) 
Nu stel je je voor dat al deze aanvalgedachten — zowel actieve 
aanval als slachtofferschap — zich verzamelen in een grote ballon 
in je hart. Deze ballon bevat alle conflict, alle kwaadheid, alle 
angst die je hebt gekoesterd.
Visualiseer dat je deze ballon zachtjes loslaat. Zie hem opstijgen 
en verdwijnen in het licht. Voel de ruimte die er ontstaat in je hart.
In deze lege ruimte begint automatisch iets anders te groeien: 
vrede, liefde, begrip. Je hoeft niets te forceren. De vervanging 
gebeurt vanzelf zodra je de oude gedachten hebt losgelaten.
Herhaal: "Ik heb ruimte gemaakt voor een nieuwe manier van 
zien. Lieflijkheid vervangt mijn aanvalgedachten."
Integratie van Nieuwe Perceptie (2 minuten) 
Vanuit deze ruimte van vrede, stel je je nu voor hoe je naar 
dezelfde wereld kijkt, maar met nieuwe ogen. Dezelfde mensen, 
dezelfde situaties, maar gezien vanuit liefde in plaats van angst.
Je ziet geen perfecte wereld — je ziet een wereld waarin alle 
conflict een roep om liefde is, waarin alle aanval een uitdrukking 
van pijn is, waarin alle probleem een kans voor healing is.
Voel hoe deze nieuwe perceptie mogelijk is. Je hoeft nog niet 
alles te begrijpen. Het is genoeg om te weten dat ontsnapping 
mogelijk is.
Breng je handen naar je hart en voel de vrede daar. Wanneer je 
klaar bent, open langzaam je ogen, dragend deze nieuwe 
bereidheid met je mee.
 


[image: fill-image-18.png][image: border-image-18.png]Gebed
 
Schepper van alle vrede,
Ik erken dat de wereld die ik zie — vol conflict en lijden
— geboren is uit mijn eigen aanvalgedachten.
Ik heb een gevangenis gebouwd uit mijn eigen angsten en 
vergeten dat ik de sleutel bij me draag.
Help me te herkennen elke gedachte van aanval en elke gedachte 
van slachtofferschap als de bouwstenen van mijn eigen lijden.
Geef me moed om deze gedachten los te laten, wetend dat ik 
daarmee ruimte maak voor jouw lieflijkheid om binnen te stromen.
Laat me zien dat ontsnapping mogelijk is — niet door de wereld 
te ontvluchten, maar door haar te zien met jouw ogen.
Help me te onthouden dat ik niet alleen ben in deze 
transformatie, maar dat jouw liefde gereed staat om mijn beelden 
van haat te vervangen door visioenen van vrede.
In vertrouwen en overgave, Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Vijf Dagelijkse Scans voor Aanvalgedachten
•Plan vijf momenten per dag voor deze oefening (bijv. bij 
het opstaan, voor lunch, in de middag, voor het avondeten, 
voor het slapen)
•Herhaal eerst het idee: "Ik kan ontsnappen aan de wereld 
die ik zie door aanvalgedachten op te geven"
•Sluit je ogen en scan je geest systematisch op 
aanvalgedachten
•Voor elke gevonden gedachte, zeg: "Ik kan ontsnappen 
aan de wereld die ik zie door aanvalgedachten over 
[specifieke persoon/situatie] op te geven"
•Houd elke gedachte even vast, dan laat je hem bewust los
 
 
2. Het Aanval-en-Slachtoffer Dagboek
•Houd een week lang bij wanneer je aanvalgedachten hebt 
(actief) of je aangevallen voelt (passief)
•Maak twee kolommen: "Ik val aan" en "Ik word 
aangevallen"
•Aan het eind van elke dag, pas de formule toe op alle 
items in beide kolommen
•Begin te zien hoe beide perspectieven hetzelfde 
conflictsysteem in stand houden
•Zoek naar patronen: Welke triggers komen steeds terug?


 
3. De Oorzaak-Gevolg Omkering
•Wanneer je je ellendig voelt over een situatie, stop en 
vraag:
•"Is deze situatie de oorzaak van hoe ik me voel, of is hoe 
ik me voel de oorzaak van hoe ik deze situatie zie?"
•Experimenteer met het omdraaien: "Wat als mijn 
aanvalgedachten deze ervaring hebben gecreëerd?"
•Probeer één aanvalgedachte over de situatie los te laten 
en merk op of je perceptie verandert
•Dit is geen ontkenning van echte problemen, maar 
training in het herkennen van je eigen rol in je lijden
 
 
4. De Real-Time Aanvalgedachte Interceptie
•Oefen het herkennen van aanvalgedachten op het 
moment dat ze ontstaan
•Ontwikkel een “vroeg-waarschuwings-systeem”: spanning 
in de schouders, versnelde hartslag, negatieve praat in je 
hoofd
•Zodra je een aanvalgedachte herkent, stop en zeg: "Ik kan 
ontsnappen aan de wereld die ik zie door deze 
aanvalgedachte op te geven"
•Vervang de aanvalgedachte niet met een positieve 
gedachte, maar laat gewoon ruimte ontstaan
•Met oefening wordt dit een automatische reactie
 


 
5. De Slachtofferschap-Transformatie
•Identificeer gebieden waarin je jezelf consistent als 
slachtoffer ziet
•Voor elk gebied, vraag: "Hoe houdt mijn 
slachtofferidentiteit dit patroon in stand?"
•Experimenteer met het vervangen van "Zij doen mij dit 
aan" door "Wij doen dit samen"
•Zoek naar je eigen bijdrage aan de dynamiek, niet om 
jezelf de schuld te geven, maar om je eigen macht terug te 
claimen
•Oefen het zien van andere "aanvallers" als mensen die ook 
pijn hebben en om liefde roepen
 
6. De Nieuws-Detox met Bewustzijn
•Wanneer je nieuws consumeert en je boos of bang voelt, 
stop en vraag:
•"Welke aanvalgedachten worden getriggerd door deze 
informatie?"
•"Hoe draag ik bij aan de wereld van conflict door deze 
gedachten te koesteren?"
•Oefen het zien van nieuwsgebeurtenissen als externe 
manifestaties van collectieve aanvalgedachten
•Kies bewust voor constructieve actie in plaats van voor 
het voeden van kwaadheid
•Dit betekent niet politieke passiviteit, maar handelen 
vanuit liefde in plaats van haat


 
7. De Vervanging-Verwachting Oefening
•Nadat je een aanvalgedachte hebt losgelaten, wacht 
gewoon
•Forceer geen positieve gedachte, maar let op wat er 
natuurlijk ontstaat in de ruimte
•Meestal komt er vanzelf een meer vreedzame perceptie
•Begin te vertrouwen op dit proces van automatische 
vervanging
•Houd een logboek bij van hoe je perceptie verandert na 
het loslaten van aanvalgedachten
 
 
 
 
8. De Medeschepper Meditatie
•Besteed dagelijks 10 minuten aan het bewust 
samenwerken met de "hogere intelligentie"
•Stel je voor dat je niet alleen bent in je poging om 
aanvalgedachten los te laten
•Visualiseer dat elke aanvalgedachte die je loslaat, wordt 
opgevangen door liefde en getransformeerd
•Voel de steun en assistentie die beschikbaar is voor je 
transformatie
•Oefen het ontvangen van nieuwe percepties in plaats van 
het maken ervan
 
 


 
9. De Gelijkwaardigheids-Erkenning
•Maak een lijst van situaties waarin je jezelf als "terecht 
boos" ziet
•Maak een andere lijst van situaties waarin je je "onterecht 
aangevallen" voelt
•Voor elke situatie op beide lijsten, pas de 
transformatieformule toe
•Begin te zien dat beide lijsten eigenlijk hetzelfde patroon 
vertegenwoordigen
•Oefen het behandelen van alle aanvalgedachten als 
gelijkwaardig, ongeacht of je de "aanvaller" of het 
"slachtoffer" bent
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk het besef te 
ontwikkelen dat we de architect zijn van onze eigen ervaring. Het 
doel is niet om schuld te voelen, maar om onze eigen creativiteit te 
herkennen en deze te gebruiken voor vrede in plaats van conflict.
De transformatie gebeurt niet van de ene dag op de andere, 
maar elke aanvalgedachte die we loslaten, is een stap naar vrijheid. 
We ontsnappen niet door weg te rennen van de wereld, maar door 
haar te zien met nieuwe ogen — de ogen van liefde in plaats van 
angst.


 
Les 24
“Ik zie niet wat mijn hoogste belang is.”
 
 
 
“De Wijsheid van Niet-Weten”
 
Ik dacht dat ik het spel begreep, 
de regels kende, 
de uitkomsten kon voorspellen. 
Mijn plannen netjes uitgestippeld, 
mijn wensen helder geformuleerd.
 
Maar kijk—
in elke situatie wil ik tien dingen tegelijk: 
succesvol én ontspannen zijn, 
geliefd én onafhankelijk, 
veilig én avontuurlijk.
 
Mijn doelen vechten in mijn hart 
als rivalen om een kroon. 
Wat ik denk te willen 
saboteert wat ik werkelijk nodig heb.
 


Misschien is dit het begin van wijsheid: 
te erkennen dat ik blind ben 
voor wat werkelijk goed voor mij is, 
en ruimte te maken voor een intelligentie 
die groter is dan mijn angsten.
 
In het loslaten van de illusie van weten 
vind ik de moed om te leren.
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 24 introduceert een van de meest nederige en tegelijk 
bevrijdende inzichten van de Cursus: de erkenning dat we 
fundamenteel niet weten wat goed voor ons is. Dit is geen 
deprimerende constatering, maar de opening naar echte wijsheid 
en vrede.
De Illusie van Weten 
"In geen enkele situatie die zich aandient weet je welke 
uitkomst jou gelukkig zou maken." Dit is een radicale uitspraak die 
onze hele benadering van het leven ter discussie stelt. We leven als 
of we precies weten wat we nodig hebben om gelukkig te zijn: 
meer geld, betere relaties, betere gezondheid, meer erkenning. De 
Cursus suggereert dat deze zekerheid een illusie is.
Deze illusie ontstaat omdat onze perceptie van situaties 
fundamenteel verkeerd is. We zien door de bril van angst, ego en 
verleden, en vanuit deze vertekende perceptie maken we plannen 
en koesteren we verlangens. Het is alsof we proberen een kaart te 
lezen terwijl we een verkeerde bril op hebben—alle richtingen die 
we volgen leiden ons verder van ons doel af.


Het Probleem van Tegenstrijdige Doelen 
Een van de meest eye-opening aspecten van deze les is de 
erkenning dat we "een aantal doelen in gedachten hebben als 
onderdeel van de gewenste uitkomst, en ook dat deze doelen op 
verschillende niveaus liggen en vaak met elkaar in conflict zijn."
Dit is iets wat we allemaal herkennen maar zelden expliciet 
maken. We willen bijvoorbeeld:
•Succesvol zijn in ons werk, maar ook meer tijd hebben 
voor ontspanning
•Authentiek zijn in onze relaties, maar ook de goedkeuring 
van iedereen krijgen
•Spiritueel groeien, maar ook materiële voorspoed
•Onafhankelijk zijn, maar ook intiem verbonden met 
anderen
Deze tegenstrijdige doelen zorgen ervoor dat we, hoe de 
situatie ook uitpakt, altijd wel een reden hebben om teleurgesteld 
te zijn. Het is een systeem dat gedoemd is tot falen omdat het 
gebaseerd is op de onmogelijke taak om alle aspecten van het ego 
tegelijkertijd te bevredigen.
De Verschillende Niveaus van Verlangen 
De les wijst op doelen die "op verschillende niveaus liggen." Dit 
verwijst naar de complexe lagen van ons verlangen. Op het 
oppervlak willen we misschien een promotie krijgen, maar op een 
dieper niveau willen we liefde en erkenning, en op het diepste 
niveau verlangen we naar vrede en verbinding met het Goddelijke.
Het probleem ontstaat wanneer we proberen onze diepste 
verlangens te bevredigen via oppervlakkige doelen. We denken dat 
de promotie ons de liefde zal geven die we zoeken, maar materieel 


succes kan nooit de leegte vullen die alleen spirituele vervulling 
kan helen.
Eerlijkheid als Voorwaarde voor Leren 
"De oefeningen voor vandaag vragen veel meer eerlijkheid dan 
je gewoonlijk opbrengt." Deze eerlijkheid is essentieel omdat we 
gewoonlijk onze tegenstrijdige motivaties voor onszelf verbergen. 
We houden onszelf voor dat we "alleen maar het beste willen," 
terwijl we in werkelijkheid een complex web van vaak 
conflicterende verlangens koesteren.
Deze eerlijkheid is niet bedoeld om ons te beschamen, maar om 
ons te bevrijden. Zolang we onze eigen verwarring ontkennen, 
kunnen we niet openstaan voor een andere manier van benaderen 
van situaties.
De Opening naar Leergierigheid 
"Als jij inzag dat je niet ziet wat je hoogste belang is, zou jou 
dat geleerd kunnen worden. Maar gezien je overtuiging dat jij wél 
weet wat dat is, ben je niet tot leren in staat." Dit raakt de kern van 
spirituele ontwikkeling: echte wijsheid begint met het erkennen 
van onze onwetendheid.
Deze erkenning is niet gemakkelijk voor het ego, dat zijn 
identiteit ontleent aan het "weten" en controle hebben. Maar het is 
de enige manier om open te staan voor begeleiding van een hogere 
intelligentie — of je die nu de Heilige Geest, intuïtie, of gewoon 
wijsheid noemt.
Het Verschil tussen Doelen en Hoogste Belang 
Er is een cruciaal onderscheid tussen wat wij denken te willen 
(onze doelen) en wat werkelijk goed voor ons is (ons hoogste 
belang). Onze doelen zijn gebaseerd op onze beperkte perceptie en 
angsten. Ons hoogste belang wordt bepaald door een wijsheid die 
veel groter is dan ons persoonlijke perspectief.


Wanneer we leren vertrouwen op ons hoogste belang in plaats 
van onze doelen, kunnen we paradoxaal genoeg meer ontspannen. 
We hoeven niet meer alle uitkomsten te controleren omdat we 
vertrouwen dat wat werkelijk goed voor ons is, zal gebeuren.
Geleide meditatie (25 minuten)
Zoek een rustige plek waar je niet gestoord wordt. Ga 
comfortabel zitten met je rug recht maar ontspannen.
Opening en Centrering (3 minuten) 
Sluit je ogen en adem enkele malen diep in en uit. Voel je 
lichaam ontspannen met elke uitademing. Breng je aandacht naar 
je hart en voel de natuurlijke wijsheid die daar woont — een 
wijsheid die groter is dan je dagelijkse zorgen en plannen. Herhaal 
zachtjes: "Ik zie niet wat mijn hoogste belang is, en dat is oké."
Herkenning van Onwetendheid (4 minuten) 
Laat je bewustzijn scannen naar een huidige situatie in je leven 
waarover je je zorgen maakt of waar je een bepaalde uitkomst 
hoopt. Zie deze situatie helder voor je.
Nu erken je eerlijk: "Ik weet niet echt wat de beste uitkomst zou 
zijn voor deze situatie." Voel hoe dit zowel vernederend als 
bevrijdend kan zijn. Vernederend voor het ego dat denkt alles te 
moeten weten, bevrijdend omdat het je verlost van de druk om 
alles te moeten controleren.
Herhaal: "Ik geef toe dat ik niet zie wat mijn hoogste belang is 
in deze situatie."
Onderzoek van Tegenstrijdige Doelen - 
Deel 1 (6 minuten) 
Kies een specifieke situatie en onderzoek eerlijk alle uitkomsten 
die je zou willen. Begin met de voor de hand liggende doelen, 
maar ga dan dieper. In een relatieproblem wil je misschien:


•Dat de ander zijn gedrag verandert
•Dat je gelijk krijgt
•Dat jullie het weer goed maken
•Dat je respect krijgt
•Dat je niet alleen bent
•Dat je jezelf kunt zijn
•En nog veel meer...
Voor elke uitkomst die je identificeert, zeg je: "In deze situatie 
zou ik graag willen dat [specifieke uitkomst] gebeurt."
Merk op hoe complex en tegenstrijdig je verlangens zijn. 
Sommige doelen sluiten elkaar uit. Als je allemaal zouden 
uitkomen, zou je misschien nog steeds niet gelukkig zijn.
Onderzoek van Tegenstrijdige Doelen - 
Deel 2 (6 minuten) 
Neem nu een tweede situatie — misschien iets met werk, 
gezondheid, of financiën. Herhaal hetzelfde proces. Wees extra 
eerlijk over doelen die "niet direct verband houden met de 
situatie."
Bijvoorbeeld, bij een werkprobleem wil je misschien niet alleen 
een oplossing voor het specifieke probleem, maar ook:
•Dat je baas je waardeert
•Dat je collega's je aardig vinden
•Dat je ouders trots op je zijn
•Dat je jezelf bewijst
•Dat je nooit meer bang hoeft te zijn


•Enzovoort...
Begin te zien hoe we elke situatie belasten met verlangens uit 
alle delen van ons leven. Geen wonder dat we ons zo vaak 
gefrustreerd voelen!
Erkenning van de Onmogelijkheid (3 minuten) 
Sta stil bij de complexiteit van wat je hebt ontdekt. Voel hoe 
onmogelijk het is om al deze tegenstrijdige doelen tegelijkertijd te 
bereiken. Zie hoe je jezelf hebt opgezadeld met een onmogelijke 
taak.
Dit is geen mislukking van jou — dit is de menselijke conditie. 
We zijn allemaal gevangen in dit web van tegenstrijdige verlangens 
omdat we proberen onze spirituele honger te stillen met materiële 
oplossingen.
Herhaal voor elke situatie die je hebt onderzocht: "Ik zie niet 
wat mijn hoogste belang is in deze situatie."
Opening naar Onbekende Wijsheid (3 minuten) 
Voel nu hoe het loslaten van de behoefte om te weten wat het 
beste is, ruimte creëert. In deze ruimte van niet-weten kan een 
andere soort intelligentie opereren — een die niet beperkt wordt 
door je angsten en ego-verlangens.
Stel je voor dat er een wijsheid bestaat die perfect weet wat 
werkelijk goed voor je is — niet alleen op de korte termijn, maar in 
de context van je hele spirituele reis. Deze wijsheid houdt rekening 
met dingen die je niet kunt overzien, en heeft toegang tot 
mogelijkheden die je niet kunt bedenken.
Herhaal: "Ik ben bereid om mijn vertrouwen te stellen in een 
wijsheid die groter is dan mijn eigen planning."
Door de situaties en zeg zachts: "Moge het hoogste goede voor 
alle betrokkenen geschieden, ook al kan ik niet zien wat dat is."


[image: fill-image-19.png][image: border-image-19.png]Breng je handen naar je hart en voel de vrede die komt van het 
loslaten van de behoefte om alles te controleren. Wanneer je klaar 
bent, open langzaam je ogen.
 
Gebed
Bron van alle wijsheid,
Ik erken mijn diepe onwetendheid over wat werkelijk goed voor 
mij is. Mijn plannen zijn verwikkeld, mijn verlangens 
tegenstrijdig, mijn perspectief beperkt.
Wat ik denk te willen brengt mij vaak verder weg van wat ik 
werkelijk nodig heb. Mijn pogingen om te controleren leiden tot 
meer verwarring.
Leer mij de nederigheid van echte onwetendheid, zodat ik open 
kan staan voor jouw begeleiding.
Help me te vertrouwen dat wat werkelijk goed voor mij is zich 
zal ontvouwen, ook al kan ik het niet voorzien.
Vervang mijn behoeftes om te weten door vertrouwen in jouw 
wijsheid. Vervang mijn angst om controle te verliezen door vrede in 
overgave.
Moge ik leren te rusten in de zekerheid van jouw liefde, ook 
wanneer ik de weg niet kan zien.
In nederigheid en vertrouwen, 
Amen.
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Vijf Dagelijkse Eerlijkheids-Sessies
•Plan vijf momenten per dag voor 2 minuten elk
•Kies telkens een situatie waarover je je zorgen maakt
•Herhaal: "Ik zie niet wat mijn hoogste belang is"
•Onderzoek dan eerlijk alle uitkomsten die je zou willen
•Gebruik de formule: "In de situatie met betrekking tot 
[situatie] zou ik graag willen dat [uitkomst] gebeurt en 
[andere uitkomst] gebeurt"
•Sluit af met: "Ik zie niet wat mijn hoogste belang is in 
deze situatie”
 
2. Het Tegenstrijdige Doelen Dagboek
•Houd een week lang bij wanneer je gefrustreerd bent over 
een situatie
•Voor elke frustratie, onderzoek alle verschillende dingen 
die je tegelijkertijd wilt
•Schrijf ze op, ook de "onlogische" of "ongerelateerde" 
wensen
•Begin patronen te zien in hoe je elke situatie overlaadt 
met multiple verlangens
•Merk op hoe deze complexiteit bijdraagt aan je 
teleurstelling
 


 
 
3. De "Ik Weet Het Niet" Challenge
•Voor één dag, oefen het zeggen van "Ik weet niet" in 
gesprekken
•In plaats van automatisch een mening te geven, erkende 
eerlijk wanneer je iets niet weet
•Merk op hoe moeilijk dit is voor het ego
•Observeer hoe deze eerlijkheid ruimte creëert voor echt 
leren
•Begin deze houding uit te breiden naar levensbeslissingen
 
 
4. De Uitkomst-Overgave Oefening
•Kies een situatie waarin je een specifieke uitkomst wilt
•Maak een lijst van alles wat je wilt dat er gebeurt
•Realiseer je hoe complex en tegenstrijdig deze lijst is
•Oefen dan het zeggen: "Ik geef deze uitkomst over aan 
wat het beste is voor alle betrokkenen"
•Merk op hoe dit zowel angstaanjagend als bevrijdend 
voelt
 
 
 


 
5. De Diepere Motivatie Detective
•Voor elke "simpele" wens die je hebt, graaf dieper naar 
wat je er werkelijk mee hoopt te bereiken
•Bijvoorbeeld: "Ik wil een promotie" → "Omdat ik 
erkenning wil" → "Omdat ik me dan waardevol voel" → 
"Omdat ik bang ben dat ik niet genoeg ben"
•Blijf vragen "En wat hoop ik daarmee te bereiken?" tot je 
bij de kern komt
•Begin te zien hoe oppervlakkige doelen meestal proberen 
spirituele behoeften te vervullen
 
 
 
 
6. De Controle-Loslaat Experiment
•Kies een kleine situatie waarin je normaal gesproken zou 
proberen de uitkomst te controleren
•Experimenteer met het volledig loslaten van je voorkeur 
voor een specifieke uitkomst
•Zeg: "Ik weet niet wat het beste is, dus ik laat dit over aan 
wat zich wil ontvouwen"
•Observeer wat er gebeurt zonder ingrijpen
•Begin je vertrouwen op te bouwen in uitkomsten die je 
niet controleert
 


 
7. De Wijsheid-Raadpleging Praktijk
•Ontwikkel een dagelijkse praktijk van het raadplegen van 
je "innerlijke wijsheid"
•Voor beslissingen, in plaats van te analyseren wat je wilt, 
vraag: "Wat is het hoogste goede hier?"
•Leer het onderscheid tussen de stem van het ego 
(gebaseerd op angst en verlangen) en de stem van wijsheid 
(gebaseerd op vrede en liefde)
•Oefen het volgen van deze wijsheid, ook als het niet is 
wat je ego wil
 
 
 
 
8. De Teleurstelling-Heranalyse
•Wanneer je teleurgesteld bent over een uitkomst, 
onderzoek:
•Welke tegenstrijdige doelen had ik?
•Welke van mijn verlangens werden niet vervuld?
•Hoe zou deze uitkomst kunnen dienen aan mijn hoogste 
belang, ook al zie ik dat niet?
•Begin teleurstellingen te zien als informatie over je 
onrealistische verwachtingen
 
 


9. De Vertrouwen-Bouw Oefening
•Begin met kleine situaties en oefen vertrouwen in 
uitkomsten die je niet controleert
•Zeg elke ochtend: "Vandaag vertrouw ik erop dat wat zich 
ontvouwt het beste is, ook al kan ik dat niet zien"
•Let op voorbeelden waarin dingen beter uitpakten dan je 
had gepland
•Bouw geleidelijk je vertrouwen op in een intelligentie die 
groter is dan je eigen planning
 
10. De Nederigheids-Cultivatie
•Oefen dagelijks momenten van bewuste nederigheid
•Erkende dat je perspectief beperkt is
•Waardeer de complexiteit van het leven die je begrip te 
boven gaat
•Koester een houding van verwondering en 
nieuwsgierigheid in plaats van zekerheid
•Zie nederigheid niet als zwakte, maar als de opening naar 
echte wijsheid
Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk de grip van het ego 
op het "weten" wat het beste is te verzachten, en ruimte te maken 
voor vertrouwen in een wijsheid die groter is dan onze persoonlijke 
verlangens. Het is een proces van leren vertrouwen in plaats van 
controleren, en van nederigheid in plaats van arrogantie.
Het doel is niet om passief te worden, maar om vanuit een 
diepere wijsheid te handelen — een wijsheid die niet beperkt 
wordt door onze angsten en tegenstrijdige verlangens.


 
Les 25
“Ik weet van niets waartoe het dient.”
 
 
“De Vreemde Wereld”
 
Ik loop door een museum van onbekende objecten, 
elk ding dat ik aanraak vervreemd van zijn vertrouwde rol. 
Deze stoel — waarvoor bestaat zij? 
Dit boek — welk doel draagt het in zich? 
Deze hand — waarom beweegt zij zo?
 
Alles wat ik dacht te kennen wordt opeens mysterieus, 
alsof ik voor het eerst op deze planeet ben geland 
en nog niets weet van de gebruiken hier.
 
Wat een opluchting 
om toe te geven dat ik de betekenis heb verzonnen, 
dat ik objecten heb ingekaderd met mijn eigen kleine verlangens 
en vergeten ben dat zij misschien veel grotere bedoelingen dienen.
 
In deze vreemde nieuwe wereld waar niets is wat het lijkt, 
vind ik ruimte om te leren wat dingen werkelijk zijn 
voorbij mijn eigen projecties.


Uitgebreide commentaar
Les 25 introduceert een van de meest radicale concepten van de 
Cursus: dat we fundamenteel niet begrijpen waartoe iets dient. Dit 
is geen intellectuele oefening, maar een praktische training in het 
loslaten van onze egocentrische interpretaties van de 
werkelijkheid.
Bedoeling is Betekenis 
De les begint met de simpele maar diepgaande stelling: 
"Bedoeling is betekenis." Dit betekent dat de betekenis van iets 
bepaald wordt door waartoe het dient, niet door zijn uiterlijke 
vorm of onze gewoontes ermee. Een stoel heeft geen inherente 
betekenis als “zitobject” — zijn betekenis wordt bepaald door zijn 
werkelijke functie in het grotere geheel van het leven.
Deze herdefiniëring van betekenis is revolutionair omdat het 
suggereert dat alles wat we zien een veel diepere en wijdere 
bedoeling heeft dan we kunnen bevatten. Een ontmoeting met een 
vreemde, een vertraging in het verkeer, een ziekte — allemaal 
hebben ze een bedoeling die veel groter is dan wat ons beperkte 
perspectief kan zien.
De Egocentrische Lens 
"Jij ziet de wereld met alles daarin als betekenisvol gemeten 
naar egodoelen." Dit onthult hoe fundamenteel vertekend onze 
perceptie is. We bekijken alles — mensen, situaties, objecten —
vanuit het perspectief van wat zij voor ons kunnen betekenen. Een 
persoon is "nuttig" als ze ons kunnen helpen, "hinderlijk" als ze 
onze plannen dwarsbomen. Een situatie is "goed" als het ons 
dichterbij brengt bij wat we willen, "slecht" als het ons tegenwerkt.
Deze egocentrische benadering maakt ons blind voor de 
werkelijke aard en bedoeling van dingen. We zien niet wat dingen 
werkelijk zijn, maar alleen hoe ze passen in onze persoonlijke 
agenda.


De Illusie van Persoonlijke Belangen "Aangezien jij geen 
persoonlijke belangen hebt, draaien jouw doelen in werkelijkheid 
om niets." Dit is een van de meest confronterende uitspraken van 
de Cursus. Het suggereert dat wat we beschouwen als onze 
"persoonlijke belangen" eigenlijk illusies zijn.
Vanuit het perspectief van de Cursus is ons ware Zelf — onze 
spirituele identiteit — één met alles wat is. Vanuit dit perspectief 
zijn er geen "persoonlijke" belangen die gescheiden zijn van het 
welzijn van het geheel. Wat werkelijk goed is voor mij, is goed voor 
iedereen, omdat er op het diepste niveau geen scheiding is.
Onze ego-gebaseerde "persoonlijke belangen" zijn daarom niet 
alleen illusoir, maar ook contraproductief. Ze houden ons gevangen 
in een wereld van schaarste en conflict, omdat ze gebaseerd zijn op 
de overtuiging dat mijn welzijn ten koste moet gaan van het 
welzijn van anderen.
Oppervlakkig versus Diep Begrip 
De les maakt een cruciaal onderscheid tussen oppervlakkig 
begrip ("een telefoon dient om mee te bellen") en diep begrip 
("waarvoor wil ik deze persoon bereiken?"). Dit onderscheid is van 
vitaal belang voor spirituele ontwikkeling.
We leven meestal op het oppervlakkige niveau, waar we de 
mechanische functies van dingen begrijpen maar blind zijn voor 
hun diepere bedoeling. We weten hoe een auto werkt, maar 
begrijpen niet waarom we op deze specifieke dag naar deze 
specifieke plaats moeten rijden. We weten hoe een gesprek 
functioneert, maar zien niet de diepere healing of lering die 
mogelijk plaatsvindt.
De Bevrijding van Betekenisloosheid 
"Erkennen dat ze betekenisloos, eerder dan 'goed' of 'slecht' zijn, 
is de enige manier om dit te bereiken." Deze uitspraak klinkt 
misschien nihilistisch, maar het is eigenlijk diep bevrijdend. 


Wanneer we ophouden met het toeschrijven van betekenis 
gebaseerd op onze egodoelen, maken we ruimte voor de werkelijke 
betekenis om te worden geopenbaard.
Dit is niet hetzelfde als beweren dat niets betekenis heeft. Het is 
eerder het erkennen dat de betekenis die we aan dingen toekennen 
gebaseerd op onze beperkte perceptie, niet hun werkelijke 
betekenis is. Door onze betekenissen los te laten, kunnen we 
openstaan voor een veel rijkere en diepere laag van betekenis.
Het Paradox van Niet-Weten 
Door te erkennen dat we niet weten waartoe dingen dienen, 
openen we ons voor een vorm van weten die veel dieper gaat dan 
intellectueel begrip. Dit is de wijsheid van het hart, de intuïtie, de 
directe ervaring van verbondenheid en bedoeling die verder gaat 
dan wat de geest kan bevatten.
 
 
 
 
 
Geleide meditatie (20 minuten)
Zoek een rustige plek waar je kunt zitten en om je heen kunt 
kijken zonder gestoord te worden.
Opening en Bewustwording (3 minuten) 
Sluit je ogen en adem diep in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen en je geest rustig worden. Herhaal zachtjes: "Ik weet 
van niets waartoe het dient." Voel hoe deze uitspraak zowel 
nederig als bevrijdend is. Je geeft toe aan je onwetendheid, maar 
daarmee open je ook de deur naar een dieper soort weten.


Herziening van Vertrouwde Objecten - 
Deel 1 (4 minuten) 
Open je ogen en kijk rustig om je heen. Laat je blik vallen op 
gewone, alledaagse objecten. Begin met iets heel simpels —
misschien een stoel, een boek, een pen.
Kijk naar dit object en zeg langzaam: "Ik weet niet waartoe 
deze [naam van object] dient." Laat deze woorden echt tot je 
doordringen. Voel hoe vreemd het is om te erkennen dat je dit 
vertrouwde object eigenlijk niet begrijpt.
Merk op hoe je geest wil protesteren: "Natuurlijk weet ik 
waartoe een stoel dient!" Maar blijf bij de erkenning dat je 
oppervlakkige begrip (zitten) misschien niet de werkelijke 
bedoeling is.
Ga door naar 3-4 andere objecten, telkens hetzelfde herhalend.
 
Herziening van Vertrouwde Objecten - 
Deel 2 (4 minuten) 
Nu richt je je aandacht op complexere of meer "betekenisvolle" 
objecten. Misschien foto's van geliefden, elektronische apparaten, 
kunstwerken.
Voor elk object herhaal je: "Ik weet niet waartoe dit [object] 
dient." Merk op hoe moeilijker het wordt naarmate je meer gehecht 
bent aan de betekenis die je aan het object hebt toegekend.
Een foto van een geliefd persoon dient niet alleen om 
"herinneringen op te roepen” — misschien dient het om liefde in je 
hart te activeren, of om je te herinneren aan verbondenheid, of aan 
iets heel anders wat je niet kunt zien.
 


Uitbreiding naar Jezelf (4 minuten) 
Nu richt je je aandacht op delen van jezelf. Kijk naar je handen 
en zeg: "Ik weet niet waartoe deze handen dienen." Kijk naar je 
lichaam en zeg: "Ik weet niet waartoe dit lichaam dient."
Dit is geen ontkenning van de praktische functies, maar een 
erkenning dat er misschien veel diepere bedoelingen zijn dan je 
kunt zien. Misschien dienen je handen niet alleen om dingen vast 
te pakken, maar om liefde te geven, om healing te brengen, om te 
creëren op manieren die je niet kunt voorzien.
Breid dit uit naar je gedachten, je emoties, je hele bestaan: "Ik 
weet niet waartoe mijn leven dient."
Ontmoeting met Mysterie (3 minuten) 
Voel hoe deze oefening je onderdompelt in mysterie. Alles om je 
heen — objecten die zo vertrouwd leken — wordt plotseling 
onbekend. Dit is geen verlies, maar een opening naar 
verwondering.
In deze ruimte van niet-weten, voel je misschien een diepere 
puls van bedoeling, een gevoel dat alles onderdeel is van een 
groter patroon dat je niet kunt zien maar wel kunt voelen.
Herhaal: "Ik geef mijn betekenissen op en open me voor de 
werkelijke bedoeling."
Integratie en Afsluiting (2 minuten) 
Breng je handen naar je hart en voel de vrede die komt van het 
loslaten van de behoefte om alles te begrijpen. Je hoeft niet de 
betekenis van alles te kennen—je kunt vertrouwen dat alles in je 
hoogste belang dient, ook al zie je niet hoe.
Neem deze houding van verwondering en nederig niet-weten 
mee de dag in. Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen.
 


[image: fill-image-18.png][image: border-image-18.png]Gebed
Bron van alle bedoeling,
Ik geef toe dat ik niets begrijp van de werkelijke betekenis van 
wat ik om mij heen zie.
Wat ik dacht te kennen waren slechts mijn eigen projecties, mijn 
eigen kleine doelen opgelegd aan jouw schepping.
Help me te zien voorbij mijn egocentrische interpretaties naar de 
werkelijke bedoeling die alles dient.
Leer me te vertrouwen dat alles — elk object, elke 
ontmoeting, elke situatie — in mijn hoogste belang is, ook al begrijp 
ik niet hoe.
Vervang mijn behoefte om te weten door bereidheid om te 
ontvangen. Vervang mijn betekenissen door jouw bedoeling.
Laat me wandelen in verwondering door een wereld die 
mysterieus en heilig is voorbij mijn begrip.
In nederigheid en openheid, Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Zes Dagelijkse Object-Meditaties
•Plan zes momenten van 2 minuten per dag
•Bij elk moment, herhaal eerst: "Ik weet van niets waartoe 
het dient"
•Kijk rustig om je heen en laat je blik vallen op 
willekeurige objecten
•Voor elk object zeg je: "Ik weet niet waartoe deze [object] 
dient"
•Varieer tussen "belangrijke" en "onbelangrijke" objecten
•Laat de woorden echt tot je doordringen in plaats van ze 
mechanisch te herhalen
 
 
2. De Betekenis-Detox Challenge
•Kies één dag en probeer alle betekenissen die je 
gewoonlijk toeschrijft aan objecten bewust los te laten
•Wanneer je een stoel ziet, probeer deze niet automatisch 
te categoriseren als "zitobject"
•Wanneer je een telefoon ziet, probeer deze niet 
automatisch te zien als "communicatieapparaat"
•Benader elke object alsof je het voor het eerst ziet
•Merk op hoe moeilijk het is om je automatische betekenis-
toekenning stop te zetten


 
 
3. Het Persoonlijke Belang Onderzoek
•Maak een lijst van dingen die je beschouwt als "in jouw 
persoonlijk belang"
•Voor elk item, vraag: "Hoe zou dit ook goed kunnen zijn 
voor anderen?"
•Onderzoek of je "persoonlijke belangen" misschien niet zo 
persoonlijk zijn als je dacht
•Begin te zien hoe werkelijke belangen altijd universeel 
zijn
•Oefen het loslaten van doelen die gebaseerd zijn op 
scheiding
 
 
4. De Telefoon-Contemplatie Oefening
•Gebaseerd op het voorbeeld in de les: elke keer dat je de 
telefoon gebruikt, vraag jezelf:
•"Ik weet hoe dit apparaat werkt, maar waarvoor wil ik 
deze persoon werkelijk bereiken?"
•"Wat is de diepere bedoeling van dit contact?"
•"Hoe kan dit gesprek ten dienste staan van het hoogste 
goede?"
•Begin onderscheid te maken tussen oppervlakkige en 
diepe bedoelingen
 


 
5. De Egodoel-Identificatie Oefening
•Houd een week lang bij wanneer je dingen beoordeelt als 
"goed" of "slecht" voor jezelf
•Voor elke beoordeling, vraag: "Op welk egodoel is dit 
oordeel gebaseerd?"
•Begin te zien hoe je constante evaluaties gebaseerd zijn 
op "wat kan dit voor mij doen?"
•Experimenteer met het loslaten van deze evaluaties
•Oefen het zien van situaties zonder ze onmiddellijk te 
labelen als gunstig of ongunstig
 
 
 
6. De Lichaamsdeel-Heroverweging
•Besteed elke dag een paar minuten aan het bekijken van 
je eigen lichaam
•Voor elk lichaamsdeel zeg je: "Ik weet niet waartoe deze 
[lichaamsdeel] werkelijk dient"
•Ga voorbij de voor de hand liggende functies (handen 
grijpen, ogen zien)
•Overweeg diepere bedoelingen: misschien dienen je ogen 
om liefde uit te stralen, je handen om zegen te geven
•Begin je lichaam te zien als een instrument voor 
bedoelingen die groter zijn dan persoonlijk overleven
 


 
7. De Situatie-Herdefiniëring Praktijk
•Wanneer je in een moeilijke situatie bent, in plaats van te 
vragen "Waarom gebeurt dit met mij?"
•Vraag: "Ik weet niet waartoe deze situatie dient, maar ik 
vertrouw dat het een bedoeling heeft"
•Probeer de situatie te zien als neutraal in plaats van 
"goed" of "slecht"
•Zoek naar manieren waarop de situatie ten dienste zou 
kunnen staan van je groei of het welzijn van anderen
•Oefen vertrouwen in bedoelingen die je niet kunt zien
 
 
 
8. De Verwondering-Cultivatie Oefening
•Besteed elke dag tijd aan het bewust cultiveren van 
verwondering
•Kijk naar gewone objecten alsof je ze voor het eerst ziet
•Stel jezelf vragen zoals: "Wat is dit werkelijk?" "Hoe past 
dit in het grotere geheel?"
•Vervang automatische herkenning door bewuste 
aanwezigheid
•Laat toe dat dingen mysterieus zijn in plaats van alles te 
willen categoriseren
 


 
9. De Betekenis-Overgave Meditatie
•Ga dagelijks 10 minuten in stilte zitten
•Visualiseer dat je alle betekenissen die je aan objecten, 
mensen en situaties hebt toegekend, één voor één loslaat
•Zie ze als labels die je op de werkelijkheid hebt geplakt
•Stel je voor dat je deze labels weghaalt en de 
werkelijkheid in haar natuurlijke staat laat bestaan
•Voel de vrede die komt van het niet hoeven weten van de 
betekenis van alles
 
 
 
 
 
10. De Hoogste Belang Herinnering
•Oefen dagelijks het herhalen: "Alles is in mijn hoogste 
belang, ook al zie ik niet hoe"
•Pas dit toe op zowel "goede" als "slechte" ervaringen
•Begin vertrouwen te ontwikkelen in een intelligentie die 
veel groter is dan je persoonlijke perspectief
•Wanneer je weerstand voelt tegen deze gedachte, 
onderzoek wat je werkelijk niet wilt loslaten
•Oefen het vervangen van "Dit is niet wat ik wil" door "Ik 
vertrouw de bedoeling hiervan"


Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk onze automatische 
neiging om betekenis toe te kennen gebaseerd op egodoelen te 
doorbreken. Het doel is niet om nihilistisch te worden, maar om 
ruimte te maken voor een veel rijkere en diepere laag van 
betekenis die ontstaat wanneer we ons openstellen voor 
bedoelingen die groter zijn dan onze persoonlijke agenda.
Door te erkennen dat we fundamenteel niet weten waartoe 
dingen dienen, kunnen we beginnen te vertrouwen op een wijsheid 
die veel groter is dan ons beperkte perspectief.


 
Les 26
“Mijn aanvalsgedachten zijn een aanval op mijn 
onkwetsbaarheid.”
 
 
 
“De Vesting die Zichzelf Vernietigt”
 
Ik bouw muren om mezelf te beschermen, 
elke aanvalgedachte een nieuwe steen. 
Maar zie — de vesting die ik construeer 
houdt niet de vijand buiten, 
maar sluit mij op in angst.
 
Elke gedachte van "wat als zij mij kwaad doen" 
prikt een gat in mijn eigen vertrouwen. 
Elke fantasie van verdediging 
maakt mij zwakker dan welke aanval ook.
 
Ik ben mijn eigen belegeraar, 
mijn eigen saboteur. 
Wat ik dacht dat mij zou redden 
blijkt mij te vernietigen.
 


Maar in dit besef ligt bevrijding: 
als ik mezelf heb verzwakt, 
kan ik mezelf ook versterken. 
De onkwetsbaarheid die ik zoek was er altijd al, 
wachtend onder de puinhopen van mijn eigen angstgedachten.
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 26 onthult een van de meest paradoxale en bevrijdende 
waarheden van de Cursus: dat onze pogingen om onszelf te 
beschermen tegen aanval precies datgene vernietigen wat we 
proberen te beschermen. Deze les draait de conventionele wijsheid 
over veiligheid en kwetsbaarheid volledig om.
De Paradox van Aanval en Verdediging 
"Het is zonder meer duidelijk dat je niet onkwetsbaar bent als je 
aangevallen kunt worden." Deze opening lijkt logisch, maar de 
Cursus gebruikt deze logica om een dieper punt te maken. De 
werkelijke vraag is niet of we fysiek aangevallen kunnen worden, 
maar of we psychologisch en spiritueel kwetsbaar zijn voor aanval.
De Cursus stelt dat onze overtuiging dat we kunnen aanvallen, 
automatisch de overtuiging met zich meebrengt dat we 
aangevallen kunnen worden. Dit is gebaseerd op de spirituele wet 
van oorzaak en gevolg: wat we uitstralen, krijgen we terug. Als we 
geloven in de kracht van aanval, maken we onszelf kwetsbaar voor 
de effecten van aanval.
De Projectie van Angst 
"Omdat jouw aanvalgedachten geprojecteerd worden, zul je een 
aanval vrezen." Dit onthult het mechanisme waardoor onze eigen 
aanvalgedachten onze angst creëren. Wanneer we kwaadheid of 


vijandelijkheid koesteren jegens anderen, projecteren we deze 
gevoelens naar buiten. Vervolgens ervaren we de wereld als 
vijandig en gevaarlijk.
Dit is een vorm van psychologische projectie die zeer reëel 
aanvoelt. Als ik boos ben op iemand, begin ik te vrezen dat zij boos 
zijn op mij. Als ik wraakgevoelens koester, verwacht ik wraak van 
anderen. Mijn eigen innerlijke staat creëert de wereld die ik ervaar.
De Innerlijke Aanval op Onszelf 
"Het idee voor vandaag introduceert de gedachte dat jij altijd 
eerst jezelf aanvalt." Dit is misschien wel het meest radicale inzicht 
van de les. Het suggereert dat elke ervaring van aanval van 
buitenaf begint met een aanval die we op onszelf uitvoeren in onze 
eigen geest.
Deze zelf-aanval gebeurt door aanvalgedachten te koesteren. 
Elke keer dat we anderen veroordelen, kwaadheid voelen, of wraak 
plannen, verzwakken we ons eigen gevoel van veiligheid en 
waardigheid. We kunnen niet tegelijkertijd liefde uitstralen en 
angst ervaren, we kunnen niet tegelijkertijd vrede koesteren en 
oorlog verwachten.
De Vervang van het Ware Zelf 
"Een vals beeld van jezelf heeft de plaats ingenomen van wat jij 
bent." Dit wijst op een fundamentele verwarring over identiteit. 
Ons ware Zelf — onze spirituele essentie — is inherent 
onkwetsbaar omdat het één is met de oneindige liefde. Maar door 
aanvalgedachten te koesteren, creëren we een vals zelfbeeld van 
een kwetsbaar, geïsoleerd wezen dat constant bedreigd wordt.
Dit valse zelfbeeld wordt een self-fulfilling prophecy. Hoe meer 
we onszelf zien als kwetsbaar en bedreigd, hoe meer we 
gedragingen vertonen die daadwerkelijk conflict en aanval 
uitlokken.


De Macht van Gedachten 
"Niets anders dan jouw gedachten kunnen een aanval op jou 
doen." Dit is een krachtige herinnering aan de absolute 
soevereiniteit van onze innerlijke staat. Externe omstandigheden 
kunnen ongemak veroorzaken, maar echte schade—aan onze 
vrede, onze waardigheid, onze liefde—kan alleen worden 
aangericht door onze eigen gedachten.
Deze waarheid is zowel verantwoordelijk makend als 
bevrijdend. Het betekent dat we niet slachtoffer zijn van externe 
krachten, maar dat we de macht hebben om onze eigen ervaring te 
bepalen door onze gedachten te kiezen.
De Illusie van Externe Bedreigingen De oefening vraagt ons 
om specifiek onze angsten te onderzoeken: "Ik ben bang dat er 
________ gebeuren zal." Door deze angsten expliciet te maken, 
beginnen we te zien hoeveel van onze mentale energie wordt 
besteed aan het anticiperen van problemen die misschien nooit 
zullen gebeuren.
Belangrijker nog, we beginnen te zien hoe deze angstgedachten 
zelf de werkelijke aanval vormen. De anticipatie van toekomstig 
lijden veroorzaakt huidig lijden. De vrees voor verlies raakt ons van 
onze huidige vreugde. De angst voor verwerping isoleert ons van 
liefde die nu beschikbaar is.
 
Geleide meditatie (25 minuten)
Zoek een stille plek waar je comfortabel kunt zitten zonder 
gestoord te worden.
Opening en Centrering (3 minuten) 
Sluit je ogen en adem diep in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen met elke uitademing. Breng je aandacht naar je hart en 
voel de natuurlijke vrede daar. Deze vrede is jouw ware natuur —


onkwetsbaar en eeuwig. Herhaal zachtjes: "Mijn aanvalgedachten 
zijn een aanval op mijn onkwetsbaarheid."
Herkenning van Inherente Onkwetsbaarheid (4 minuten) 
Ga met je aandacht naar je diepste kern, voorbij alle angsten en 
zorgen. Daar, in het centrum van je wezen, woont iets wat nooit 
geraakt kan worden door externe omstandigheden. Dit is je ware 
Zelf—gemaakt van liefde, gevoed door vrede, beschermd door 
waarheid.
Voel deze onkwetsbaarheid. Het is niet arrogantie of 
verharding, maar een zachte zekerheid van je eigen ware natuur. 
Zeg zachtjes: "Ik ben inherent onkwetsbaar omdat ik ben wie ik 
ben."
Merk op hoe deze erkenning vrede brengt, niet omdat je sterk 
bent in de conventionele zin, maar omdat je weet dat je ware 
essentie niet vernietigd kan worden.
Onderzoek van Zorgen - Deel 1 (6 minuten) 
Laat nu je bewustzijn scannen naar actuele zorgen in je leven. 
Kies één specifieke situatie die je ongerustheid veroorzaakt. Het 
kan gaan over werk, relaties, gezondheid, financiën—wat dan ook.
Formuleer de zorg duidelijk: "Ik maak me zorgen over 
[specifieke situatie]."
Nu onderzoek je alle mogelijke uitkomsten die je vrezen. Voor 
elke angstgedachte die opkomt, zeg je: "Ik ben bang dat er 
[specifieke uitkomst] gebeuren zal."
Wees zo specifiek mogelijk. In plaats van "Ik ben bang dat het 
mis gaat," zeg: "Ik ben bang dat ik mijn baan verlies," "Ik ben bang 
dat hij mij verlaat," "Ik ben bang dat de test slecht uitvalt."
Na elke angstgedachte, herhaal: "Die gedachte is een aanval op 
mezelf."


Begin te voelen hoe deze angstgedachten je eigen gevoel van 
veiligheid en sterkte ondermijnen.
Onderzoek van Zorgen - Deel 2 (6 minuten) 
Neem nu een tweede situatie die je zorgen baart en herhaal 
hetzelfde proces. Merk op hoe je geest creatief is in het bedenken 
van dingen om bang voor te zijn.
Voor elke nieuwe angst die je identificeert, voel waar deze 
gedachte je raakt in je lichaam. Misschien spanning in je 
schouders, een beklemming in je borst, een knoop in je maag.
Na elke angstgedachte, herhaal: "Die gedachte is een aanval op 
mezelf."
Begin te zien hoe je je eigen vijand bent geworden door zoveel 
mentale energie te besteden aan het anticiperen van problemen.
Herkenning van Zelf-Sabotage (4 minuten) 
Nu stap je terug en observeer je het totale patroon. Al deze 
angstgedachten—ze komen niet van buiten, maar van binnen. Je 
bent je eigen belegeraar, je eigen criticus, je eigen saboteur.
Voel hoe uitputtend het is om constant in staat van alarm te 
verkeren. Merk op hoe deze angstgedachten je zwakker maken dan 
welke externe bedreiging ook.
Zeg zachtjes: "Ik heb mezelf aangevallen met mijn eigen 
gedachten. Maar wat ik heb gedaan, kan ik ook ongedaan maken."
Voel de mogelijkheid van bevrijding. Als jij degene bent die 
jezelf aanvalt, dan ben jij ook degene die jezelf kunt bevrijden.
Terugkeer naar Onkwetsbaarheid (2 minuten) 
Laat nu alle angstgedachten los en keer terug naar het gevoel 
van inherente onkwetsbaarheid in je hart. Deze veiligheid is niet 


[image: fill-image-4.png][image: border-image-4.png]gebaseerd op het controleren van externe omstandigheden, maar 
op het weten van je ware natuur.
Herhaal: "Mijn ware Zelf is onkwetsbaar. Mijn aanvalgedachten 
kunnen deze waarheid niet veranderen, alleen verdoezelen."
Voel hoe het loslaten van aanvalgedachten je natuurlijke kracht 
herstelt. Breng je handen naar je hart en voel de vrede daar. 
Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen.
 
Gebed
Eeuwige Liefde in mij,
Ik erken dat ik mezelf heb verzwakt met mijn eigen 
angstgedachten. Elke fantasie van aanval, elke anticipatie van 
gevaar, elke gedachte van wraak heeft mijn eigen vrede ondermijnd.
Vergeef me deze aanval op mezelf. Help me te zien dat mijn ware 
natuur onkwetsbaar is omdat het geworteld is in jouw oneindige 
liefde.
Leer me onderscheid te maken tussen echte veiligheid — die komt 
van weten wie ik werkelijk ben — en valse veiligheid — die probeert 
te controleren wat buiten mij is.
Wanneer angstgedachten opkomen, herinner mij eraan dat 
zij niet mijn vijanden beschrijven, maar mijn eigen innerlijke 
conflict.
Help me te kiezen voor gedachten die mijn inherente waardigheid 
bevestigen in plaats van gedachten die mijn eigen kracht 
ondermijnen.
Herstel in mij het besef van mijn ware onkwetsbaarheid— niet 
door verharding, maar door liefde.
In vertrouwen en overgave, Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Zes Dagelijkse Zorg-Analyses
•Plan zes momenten van 2 minuten per dag voor deze 
oefening
•Begin elke sessie met: "Mijn aanvalgedachten zijn een 
aanval op mijn onkwetsbaarheid"
•Kies één specifieke zorg: "Ik maak me zorgen over 
[situatie]"
•Identificeer 5-6 specifieke uitkomsten die je vreest: "Ik 
ben bang dat er [uitkomst] gebeuren zal"
•Na elke angstgedachte, zeg: "Die gedachte is een aanval 
op mezelf"
•Sluit af door het hoofdidee te herhalen
 
2. Het Angst-Inventarisatie Dagboek
•Houd een week lang bij elke keer dat je je zorgen maakt
•Schrijf de specifieke angstgedachte op
•Naast elke angstgedachte, schrijf: "Deze gedachte valt 
mezelf aan"
•Aan het eind van de week, bekijk het totaal en merk op 
hoeveel mentale energie je besteedt aan zelf-aanval
•Begin patronen te herkennen in je meest frequente zelf-
saboterende gedachten
 
 


 
3. De Onkwetsbaarheid-Herinnering Praktijk
•Stel een timer in die elke twee uur afgaat gedurende de 
dag
•Bij elke timer, breng je aandacht naar je gevoel van 
veiligheid of onveiligheid op dat moment
•Als je je onveilig voelt, vraag: "Welke aanvalgedachten 
heb ik gekoesterd?"
•Herinner jezelf: "Mijn ware natuur is onkwetsbaar"
•Oefen het vervangen van angstgedachten door 
bevestigingen van je inherente veiligheid
 
 
 
 
4. De Projektie-Detectie Oefening
•Wanneer je je bedreigd voelt door iemand anders, stop en 
vraag:
•"Welke aanvalgedachten heb ik over deze persoon 
gehad?"
•"Hoe projecteer ik mijn eigen vijandelijkheid op hen?"
•"Wat als mijn angst voor hun aanval voortkomt uit mijn 
eigen aanvalgedachten?"
•Experimenteer met het loslaten van je eigen 
aanvalgedachten en merk op of je angst vermindert
 


 
5. De Anticipatie-Transformatie Challenge
•Wanneer je je betrapt op het bedenken van toekomstige 
problemen, stop en zeg:
•"Deze anticipatie van problemen is een aanval op mijn 
huidige vrede"
•Vervang "Wat als er iets ergs gebeurt?" door "Wat als er 
iets goeds gebeurt?"
•Oefen het vertrouwen in je vermogen om met uitdagingen 
om te gaan wanneer ze zich voordoen
•Focus op de kracht die je nu hebt in plaats van op 
toekomstige zwakte
 
 
 
 
6. De Innerlijke Vijand Identificatie
•Identificeer je meest frequente zelf-saboterende 
gedachtepatronen
•Maak een lijst van je "favoriete" manieren om jezelf aan te 
vallen (zelfkritiek, catastroferen, vergelijken, etc.)
•Voor elke vorm van zelf-aanval, ontwikkel een antidotum-
gedachte gebaseerd op je ware natuur
•Oefen het herkennen van deze patronen in real-time en 
het bewust kiezen voor vriendelijkere gedachten
 
 


 
7. De Kwetsbaarheid versus Onkwetsbaarheid 
Contemplatie
•Besteed dagelijks tijd aan het contempleren van het 
verschil tussen:
•Emotionele kwetsbaarheid (open zijn voor liefde) 
versus angst voor aanval
•Echte kracht (gebaseerd op liefde) versus valse 
kracht (gebaseerd op verdediging)
•Ware veiligheid (innerlijke vrede) versus illusoire 
veiligheid (controle over anderen)
•Begin onderscheid te maken tussen gezonde openheid en 
ongezonde angst
 
8. De Gedachte-Gevolg Observatie
•Let een dag lang op hoe verschillende soorten gedachten 
je energieniveau beïnvloeden
•Merk op hoe aanvalgedachten je moe en gespannen 
maken
•Merk op hoe liefdevolle gedachten je energie en vitaliteit 
geven
•Begin bewuste keuzes te maken gebaseerd op welke 
gedachten je sterker versus zwakker maken
•Ontwikkel de gewoonte om te vragen: "Maakt deze 
gedachte me sterker of zwakker?”
 
 


 
9. De Oorspronkelijke Onschuld Meditatie
•Ga dagelijks 10 minuten in stilte zitten
•Ga terug naar je gevoel van oorspronkelijke onschuld—
wie je was voordat je leerde om te vrezen
•Voel de natuurlijke onkwetsbaarheid van een kind dat nog 
niet heeft geleerd om vijanden te zien
•Herinner jezelf dat deze onschuld je ware natuur is, 
ongeacht wat je hebt geleerd
•Oefen het zien van anderen vanuit deze ruimte van 
oorspronkelijke onschuld
 
 
10. De Real-Time Aanval-Stoppers
•Ontwikkel een systeem om aanvalgedachten te stoppen 
zodra je ze herkent
•Mogelijke technieken:
•Stop en zeg: "Deze gedachte valt mezelf aan"
•Adem diep in en herinner jezelf aan je ware 
natuur
•Vervang de aanvalgedachte door een gedachte van 
zelfcompassie
•Visualiseer je inherente licht dat niet gedoofd kan 
worden
•Oefen dit zo vaak mogelijk tot het een automatische 
reactie wordt


 
11. De Collectieve Onkwetsbaarheid Uitbreiding
•Begin te zien dat anderen ook inherent onkwetsbaar zijn
•Wanneer je iemand "aanvalt" in je gedachten, herinner 
jezelf: "Mijn aanval op hen is een aanval op mezelf"
•Oefen het zien van andermans gedrag als hun eigen angst 
in plaats van als een bedreiging voor jou
•Ontwikkel de gewoonte om anderen te zien vanuit hun 
ware natuur in plaats van hun angstgedrag
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk het besef te 
ontwikkelen dat we onze eigen veiligheid kunnen ondermijnen 
door aanvalgedachten te koesteren, en dat ware veiligheid komt 
van het erkennen van onze inherente onkwetsbaarheid. Het doel is 
niet om onverschillig of verhaard te worden, maar om te 
onderscheiden tussen ware kracht (gebaseerd op liefde) en valse 
kracht (gebaseerd op aanval en verdediging).


 
Les 27
“Ik wil niets liever dan zien.”
 
 
 
 
 
“Het Enige Verlangen”
 
Onder alle gejaag naar meer
— meer geld, meer liefde, meer erkenning —
 woelt een dieper honger: 
de honger naar waarheid.
 
Ik wil zien wat werkelijk is, 
voorbij de maskers en illusies, 
voorbij mijn eigen projecties 
van angst en verlangen.
 
Niet het zien met ogen die oordelen, 
maar met het hart dat herkent. 
Niet het zien dat scheidt en categoriseert, 
maar dat verenigt en omhelst.
 


Dit verlangen vraagt geen offer — 
het vraagt alleen eerlijkheid 
over wat ik werkelijk wil 
onder alle oppervlakkige wensen.
 
Wanneer dit verlangen oprecht wordt, 
verdwijnen alle andere verlangens niet, 
maar vinden zij hun vervulling in deze ene zuivere intentie: 
om eindelijk te zien wat altijd al waar was.
 
Uitgebreide commentaar
Les 27 markeert een belangrijk keerpunt in de Cursus—de 
overgang van het leren herkennen van onze verwarring naar het 
ontwikkelen van oprechte intentie om daaraan te ontsnappen. 
Deze les gaat over de kracht van zuivere intentie en hoe één 
moment van volledige oprechtheid ons jaren van moeizaam zoeken 
kan besparen.
Visie Boven Alle Andere Wensen 
"Het geeft visie de voorrang boven je andere wensen." Dit is 
geen vraag om andere verlangens te onderdrukken, maar om te 
erkennen dat visie—het vermogen om waarheid te zien—de 
vervulling is waar alle andere verlangens werkelijk naar zoeken.
We denken dat we geluk willen, liefde willen, veiligheid willen, 
succes willen. Maar wat we werkelijk verlangen is het vermogen 
om te zien dat we reeds geliefd zijn, reeds veilig zijn, reeds 
compleet zijn. Alle andere verlangens zijn pogingen om van 
buitenaf te verkrijgen wat we alleen van binnenuit kunnen ervaren 
door helder zien.


De Angst voor Oprechte Intentie 
"Misschien aarzel je om het idee te gebruiken, vanwege het feit 
dat je er niet zeker van bent dat je het werkelijk meent." Deze 
eerlijke erkenning raakt aan iets wat we allemaal kennen — de 
angst om volledig toegewijd te zijn aan spirituele groei, omdat we 
bang zijn dat het "te veel" van ons zal vragen.
Deze angst is begrijpelijk maar ongegrond. We zijn bang dat 
spirituele ontwikkeling ons zal beroven van plezier, van ambities, 
van menselijke verlangens. De Cursus stelt het tegenovergestelde: 
wanneer we leren werkelijk te zien, worden alle aspecten van het 
leven rijker en betekenisvoller.
Visie Kost Niemand Iets 
"Visie kost niemand iets. Ze kan alleen maar een zegen zijn." 
Deze verzekering is cruciaal voor het overwinnen van onze 
weerstand tegen volledige toewijding. Visie — het vermogen om 
met liefde te zien in plaats van met angst — verrijkt alles wat het 
raakt.
Wanneer we anderen zien vanuit hun ware natuur in plaats van 
hun angstgedrag, worden onze relaties dieper. Wanneer we 
situaties zien als kansen voor groei in plaats van bedreigingen, 
worden uitdagingen draaglijk. Wanneer we onszelf zien als 
inherent waardevol in plaats van tekortschietend, verdwijnt de 
behoefte aan defensieve gedragingen.
De Kracht van Herhaalde Intentie 
De les benadrukt het belang van constante herhaling — elk half 
uur, of zelfs elke vijftien tot twintig minuten. Dit is geen 
mechanische oefening, maar een training in het herinneren van 
onze diepste prioriteit.
Elke herhaling is een kans om onze intentie te zuiveren. Elke 
keer dat we "Ik wil niets liever dan zien" zeggen, maken we een 


bewuste keuze om visie belangrijker te vinden dan wat ons op dat 
moment afleidt. Geleidelijk trainen we onze geest om automatic 
terug te keren naar deze kernintentie.
De Vraag naar Oprechtheid 
"Hoe graag wil je dat het idee van vandaag waar is?" Dit is de 
cruciale vraag. Spirituele ontwikkeling is niet zozeer een kwestie 
van technieken leren of concepten begrijpen, maar van het 
ontwikkelen van oprechte intentie.
We kunnen alle lessen kennen, alle oefeningen doen, alle 
boeken lezen, maar zonder oprechte intentie blijft het allemaal 
intellectuele informatie. Oprechte intentie is de brandstof die 
transformatie mogelijk maakt.
Het Moment van Doorbraak 
"Als je ook maar één keer vandaag het gevoel hebt dat je 
volkomen oprecht was toen je het idee van deze dag herhaalde, 
kun je ervan op aan dat je jezelf vele jaren inspanning hebt 
bespaard." Dit is een van de meest hoopvolle uitspraken in de hele 
Cursus.
Het suggereert dat transformatie niet altijd een langzaam, 
geleidelijk proces hoeft te zijn. Eén moment van volledige 
oprechtheid—waarin we werkelijk, van ganser harte willen zien in 
plaats van blind te blijven—kan een doorbraak teweegbrengen die 
ons leven permanent verandert.
De Praktische Spiritualiteit 
De les benadrukt dat deze oefening gedaan kan worden "zelfs 
wanneer je aan een gesprek deelneemt of op dat moment een 
andere bezigheid hebt." Dit wijst op een belangrijke waarheid: 
spiritualiteit is niet iets wat we alleen in stille meditatie beoefenen, 
maar iets wat we integreren in elke activiteit.


Het doel is niet om ons terug te trekken uit het leven, maar om 
het leven te transformeren door het vanuit een ander perspectief te 
benaderen. Elke conversatie, elke taak, elke ontmoeting wordt een 
kans om te oefenen in liefdevol zien.
 
Geleide meditatie (18 minuten)
Zoek een rustige plek waar je comfortabel kunt zitten. Deze 
meditatie zal je helpen contact te maken met je oprechte verlangen 
naar visie.
Opening en Intentie-Setting (3 minuten) 
Sluit je ogen en adem rustig in en uit. Breng je aandacht naar je 
hart en voel de ruimte van stilte daar. In deze ruimte woont je 
diepste verlangen—het verlangen naar waarheid, naar vrede, naar 
het zien van wat werkelijk is.
Herhaal zachtjes: "Ik wil niets liever dan zien." Laat deze 
woorden resoneren in je hart. Voel of er weerstand opkomt, en dat 
is oké. We gaan samen onderzoeken wat dit verlangen werkelijk 
betekent.
Onderzoek van Andere Verlangens (4 minuten) 
Laat je bewustzijn scannen naar andere dingen die je denkt te 
willen. Misschien meer geld, een betere relatie, betere gezondheid, 
meer erkenning, minder problemen. Zie al deze verlangens voor je.
Nu vraag je jezelf voor elk verlangen: "Wat hoop ik werkelijk te 
krijgen hiermee?" Als je dieper graaft, ontdek je misschien dat je 
geluk wilt, liefde wilt, veiligheid wilt, vrede wilt.
Realiseer je nu: "Al deze dingen die ik denk te willen, zijn 
pogingen om te verkrijgen wat alleen visie mij kan geven—het 
vermogen om te zien dat ik reeds geliefd ben, reeds veilig ben, 
reeds compleet ben."


Voel hoe al je andere verlangens eigenlijk maskers zijn voor dit 
ene verlangen: om eindelijk helder te zien.
Confrontatie met Angst voor Toewijding (3 minuten) 
Bring nu eerlijk je angsten naar boven over het volledig 
toegewijd zijn aan visie. Misschien ben je bang dat het te veel van 
je zal vragen, dat je plezier zult moeten opgeven, dat anderen je 
vreemd zullen vinden.
Voor elke angst die opkomt, herhaal zachtjes: "Visie kost 
niemand iets. Ze kan alleen maar een zegen zijn."
Voel de waarheid hiervan. Visie—de mogelijkheid om met liefde 
te zien in plaats van met angst—maakt alles mooier, niet minder 
mooi. Het neemt niets weg, maar voegt alles toe.
 
Cultivatie van Oprechte Intentie (4 minuten) 
Nu ga je dieper in je hart en zoek je naar het deel van je dat 
werkelijk, oprecht wil zien. Dit is niet het deel dat "zou moeten" 
willen, of dat denkt dat het "spiritueel" is om te willen. Dit is het 
deel dat echt hongerig is naar waarheid.
Stel jezelf de vraag: "Hoe graag wil ik dat dit waar is—dat ik 
niets liever wil dan zien?"
Voel de oprechtheid van je verlangen. Misschien is het nog niet 
volledig, en dat is oké. Zelfs de kleinste vlam van oprecht 
verlangen is kostbaar.
Herhaal vanuit deze ruimte van oprechtheid: "Ik wil niets liever 
dan zien."
Voel hoe deze woorden anders resoneren wanneer ze komen uit 
oprechtheid in plaats van uit plichtbesef.
 


Visualisatie van Helder Zien (3 minuten) 
Stel je nu voor hoe het zou zijn om werkelijk te zien. Zie jezelf 
kijken naar mensen met ogen van liefde in plaats van oordeel. Zie 
jezelf kijken naar situaties als kansen voor groei in plaats van 
bedreigingen.
Visualiseer hoe het zou zijn om jezelf te zien zoals je werkelijk 
bent—niet de kritische stemmen in je hoofd, maar de inherente 
waardigheid en liefde die je essentie vormen.
Voel de vrede die zou komen van dit soort zien. Dit is niet 
fantasie—dit is een voorproefje van wat mogelijk is.
 
Toewijding en Afsluiting (1 minuut) 
Breng je handen naar je hart en maak een zachte toezegging: 
"Ik ben bereid om dit verlangen naar visie prioriteit te geven in 
mijn leven. Ik ben bereid om het te herinneren, te cultiveren, en 
erop te vertrouwen."
Voel de kracht van deze toezegging. Het is geen zware 
verplichting, maar een liefdevolle keuze voor je eigen bevrijding.
Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen, dragend deze 
intentie met je mee.
 
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-20.png][image: border-image-20.png]Gebed
 
Bron van alle Visie,
Ik erken dat diep in mijn hart slechts één verlangen woont: het 
verlangen om eindelijk te zien wat werkelijk waar is.
Al mijn andere wensen— voor liefde, voor veiligheid, voor geluk
— zijn slechts maskers voor dit diepe verlangen om te zien dat ik 
reeds heb wat ik denk te zoeken.
Help me mijn angst te overwinnen voor volledige toewijding aan 
waarheid. Laat me zien dat visie niets wegneemt maar alles verrijkt.
Zuiver mijn intentie van alle halfslachtigheid. Laat mijn 
verlangen naar zien zo oprecht worden dat het mijn hele bestaan 
transformeert.
Herinner mij er dagelijks aan dat dit het enige is wat telt: om 
met jouw ogen te zien in plaats van met de ogen van angst.
Moge dit verlangen zich uitbreiden van mijn hart naar elke 
gedachte, elk woord, elke daad, totdat alles wat ik doe een 
uitdrukking wordt van deze zuivere intentie om te zien.
In nederigheid en verlangen, Amen.
 
 
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Half-Uur Intentie-Herinnering
•Stel een zachte timer in die elke 30 minuten afgaat
•Bij elke timer, herhaal bewust: "Ik wil niets liever dan 
zien"
•Neem een moment om te voelen of je dit oprecht meent 
op dat moment
•Als je weerstand voelt, voeg toe: "Visie kost niemand iets. 
Ze kan alleen maar een zegen zijn"
•Merk op hoe je oprechtheid varieert gedurende de dag
 
 
 
2. De Oprechtheid-Thermometer
•Elke keer dat je het hoofdidee herhaalt, geef jezelf een 
score van 1-10 voor hoe oprecht je het meent
•Houd dit bij gedurende een week
•Zoek naar patronen: op welke momenten ben je het 
meest oprecht? Het minst oprecht?
•Begin bewust te werken aan het verhogen van je 
oprechtheid-score
•Onthoud: zelfs een 3 is waardevoller dan een 
mechanische 10
 


 
3. De Verlangen-Transformatie Oefening
•Wanneer je merkt dat je iets wilt (meer geld, betere 
relatie, minder stress), stop en vraag:
•"Wat hoop ik werkelijk te krijgen hiermee?"
•Graaf door tot je bij de kern komt: geluk, liefde, vrede, 
veiligheid
•Realiseer je dan: "Wat ik werkelijk wil is het vermogen om 
te zien dat ik dit al heb"
•Vervang je oorspronkelijke verlangen door: "Ik wil niets 
liever dan zien”
 
 
 
4. De Conversatie-Transformatie Praktijk
•Oefen het herhalen van "Ik wil niets liever dan zien" 
tijdens gesprekken
•Je hoeft dit niet hardop te zeggen — doe het in stilte
•Merk op hoe deze innerlijke herinnering je manier van 
luisteren en reageren beïnvloedt
•Begin te zien hoe elke conversatie een kans wordt om te 
oefenen in liefdevol zien
•Let op of je de ander anders gaat zien wanneer je intentie 
op visie gericht is
 


 
5. De Angst-voor-Toewijding Detective
•Identificeer specifieke angsten die je hebt over volledig 
toegewijd zijn aan spirituele groei
•Bijvoorbeeld: "Als ik echt spiritueel word, zal ik saai zijn," 
of "Mensen zullen me vreemd vinden"
•Voor elke angst, onderzoek of deze gebaseerd is op 
werkelijkheid of op misverstand
•Zoek naar voorbeelden van mensen die spiritueel 
ontwikkeld zijn en tegelijk vreugdevol leven
•Oefen het vervangen van angst-gedachten door: "Visie 
kan alleen maar een zegen zijn”
 
 
 
6. De Prioriteiten-Herziening Challenge
•Aan het eind van elke dag, vraag jezelf: "Wat had vandaag 
mijn prioriteit — zien of andere dingen?"
•Identificeer momenten waarop je koos voor ego-
bevrediging in plaats van voor klaardere visie
•Dit is geen zelfkastijding, maar eerlijke zelfobservatie
•Begin kleine aanpassingen te maken om visie meer 
prioriteit te geven
•Bijvoorbeeld: in plaats van automatisch te oordelen, 
bewust kiezen om met liefde te kijken
 


 
7. De Eén-Moment-van-Oprechtheid Meditatie
•Besteed dagelijks 5-10 minuten aan het zoeken naar dat 
ene moment van volledige oprechtheid
•Zit stil en herhaal "Ik wil niets liever dan zien" tot je voelt 
dat je het werkelijk meent
•Het kan zijn dat dit niet elke dag lukt, en dat is oké
•Wanneer het wel lukt, blijf in die oprechtheid zitten en 
voel de kracht ervan
•Onthoud: één moment van oprechtheid is kostbaarder 
dan uren van mechanische herhaling
 
 
 
8. De Dag-Intentie Setting Rituaal
•Begin elke ochtend met het bewust kiezen hoeveel keer je 
het idee wilt herhalen
•Maak een realistisch schema dat je kunt volhouden
•Schrijf je intentie op of zeg het hardop: "Vandaag kies ik 
ervoor om [aantal] keer te herinneren dat ik niets liever wil 
dan zien"
•Aan het eind van de dag, evalueer hoe goed je je 
commitment bent nagekomen
•Pas je schema aan gebaseerd op wat realistisch is, maar 
geef niet op
 


 
9. De Visie-Kosten Contemplatie
•Besteed tijd aan het onderzoeken van de vraag: "Wat zou 
visie mij kosten?"
•Maak een lijst van wat je denkt te moeten opgeven voor 
spirituele ontwikkeling
•Voor elk item, onderzoek of dit werkelijk waar is
•Begin te zien dat visie niet wegneemt maar transformeert
•Oefen het zien van spirituele groei als toevoeging aan het 
leven, niet als subtractie
 
 
 
 
10. De Inspiratie-Verzameling
•Zoek naar verhalen, quotes, of voorbeelden van mensen 
die spirituele visie hebben ontwikkeld
•Merk op hoe hun leven is verrijkt, niet verarmd, door hun 
ontwikkeling
•Gebruik deze voorbeelden als inspiratie wanneer je 
twijfelt aan je eigen toewijding
•Creëer een persoonlijke verzameling van herinneringen 
aan waarom visie het waard is om na te streven
 
 
 


 
11. De Micro-Moment Praktijk
•Oefen het herinneren van je intentie in zeer korte 
momenten: bij het openen van een deur, het beantwoorden 
van de telefoon, het drinken van water
•Gebruik dagelijkse activiteiten als geheugensteuntjes voor 
je spirituele intentie
•Begin te zien hoe het hele leven kan worden 
getransformeerd door deze constante herinnering
•Merk op hoe deze micro-momenten van intentie 
geleidelijk je hele bewustzijn kunnen verschuiven
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om het verlangen naar visie te 
cultiveren en te zuiveren. Het gaat niet om perfectie, maar om 
oprechtheid. Zelfs een klein, oprecht verlangen om te zien is 
oneindig kostbaarder dan grote spirituele ambities die niet vanuit 
het hart komen.
Het doel is om langzaam maar zeker dat punt te bereiken 
waarop we werkelijk, van ganser harte, niets liever willen dan zien
— omdat we hebben ontdekt dat in het zien de vervulling ligt van 
alles wat we ooit hebben gezocht.


 
Les 28
“Ik wil niets liever dan de dingen anders zien.”
 
 
 
 
 
“De Transformatie van het Gewone”
 
Deze tafel voor mij — 
ik dacht dat ik haar kende. 
Bruin hout, vier poten, 
een oppervlakte voor objecten.
 
Maar wat als ik haar anders bekijk? 
Wat als zij meer is dan mijn categorie "tafel"? 
Wat als zij iets verhevens herbergt 
dat wacht op erkenning?
 
Deze bloem, deze muur, dit boek — 
allemaal dragers van een geheim 
dat ik nog niet begrijp. 
Elk gewoon ding een poort naar het buitengewone.
 


Wanneer ik toezeg om anders te kijken, 
vraag ik niet om nieuwe objecten, maar om nieuwe ogen. 
Om het licht te zien dat overal schijnt, 
wachtend op mijn bereidheid om het te herkennen.
 
Een tafel kan me visie geven 
als ik bereid ben mijn vooroordelen los te laten 
en te vragen: 
"Wat ben jij werkelijk?”
 
Uitgebreide commentaar
Les 28 vormt een cruciale brug tussen de abstracte intentie van 
gisteren ("Ik wil niets liever dan zien") en de concrete toepassing 
ervan op specifieke objecten. Deze les onthult hoe transformatie 
van perceptie werkt — niet door grote mystieke ervaringen, maar 
door de bereidheid om gewone dingen anders te zien.
Van Abstract naar Concreet 
"Vandaag geven we in wezen een concrete toepassing aan het 
idee van gisteren." Deze overgang van abstract verlangen naar 
specifieke toewijding is essentieel voor spirituele ontwikkeling. Het 
is gemakkelijk om in het algemeen te verlangen naar visie, maar 
veel moeilijker om toe te zeggen dat we bereid zijn om deze 
specifieke tafel, deze specifieke persoon, deze specifieke situatie 
anders te zien.
De les erkent dat we nog niet klaar hoeven te zijn om deze 
verbintenissen perfect na te komen. Het gaat om de bereidheid om 
ze aan te gaan, wat al een belangrijke stap is in de richting van 
transformatie.


De Illusie van Afzonderlijkheid 
"Je ziet een heleboel afzonderlijke dingen om je heen, wat in 
feite betekent dat je helemaal niet ziet." Dit is een diepzinnig 
inzicht over de aard van waarneming. Wanneer we dingen zien als 
volledig gescheiden van elkaar en van onszelf, missen we hun 
onderliggende eenheid en interconnectie.
Echte visie ziet niet alleen vormen en objecten, maar de 
gemeenschappelijke essentie die door alles heen stroomt. Het ziet 
niet alleen de tafel, maar het bewustzijn dat de tafel waarneemt, 
de ruimte waarin de tafel bestaat, de interconnectie tussen tafel, 
waarnemer, en alles eromheen.
Eén Ding Transformeert Alles 
"Wanneer je één ding anders bent gaan zien, zul je alles anders 
zien. Het licht dat je in één ervan ziet, is hetzelfde licht dat je in 
allemaal zult zien." Dit suggereert dat transformatie van perceptie 
niet geleidelijk gebeurt, object voor object, maar holistisch. 
Wanneer we werkelijk doorbreken naar een nieuwe manier van 
zien, is die doorbraak universeel toepasbaar.
Dit verklaart waarom de Cursus zo veel nadruk legt op geduld 
en toewijding aan ogenschijnlijk kleine oefeningen. Het gaat er 
niet om elk object afzonderlijk te transformeren, maar om die ene 
doorbraak te bereiken die alles verandert.
Het Loslaten van Vooropgezette Ideeën 
"Je verplicht jij jezelf ertoe je vooropgezette ideeën over de tafel 
terug te nemen en je denken te openen voor wat hij is en waartoe 
hij dient." Dit raakt aan de kern van hoe onze perceptie werkt. We 
zien niet werkelijk wat er is — we zien onze gedachten over wat er 
is.
Wanneer we naar een tafel kijken, zien we niet de tafel zelf, 
maar onze categorie "tafel" geprojecteerd op wat er werkelijk is. 


We zien onze herinneringen aan andere tafels, onze gedachten 
over hoe tafels gebruikt worden, onze oordelen over of deze tafel 
mooi of lelijk is. Al deze mentale bedekkingen verhinderen ons om 
te zien wat er werkelijk is.
Van Vertellen naar Vragen 
"Je vraagt wat hij is, in plaats van hem te vertellen wat hij is." 
Dit is een fundamentele verschuiving in houding — van autoritair 
naar nederig, van kennend naar nieuwsgierig, van controleren naar 
ontvangen.
Deze verschuiving vereist veel moed, omdat het betekent dat 
we onze illusie van weten moeten loslaten. Het ego voelt zich 
veilig wanneer het alles kan categoriseren en controleren. Het 
vraagteken zetten bij onze definities maakt ons kwetsbaar voor de 
mogelijkheid dat de werkelijkheid veel groter en mysterieuzer is 
dan we dachten.
De Verborgen Bedoeling van Objecten 
"Hij heeft je iets te laten zien: iets moois en zuivers en oneindig 
waardevols, vol geluk en hoop. Verborgen onder al jouw ideeën ligt 
zijn werkelijke bedoeling, de bedoeling die hij deelt met heel het 
universum." Dit suggereert dat elk object, hoe gewoon ook, een 
spirituele boodschap voor ons heeft.
Deze boodschap is niet esoterisch of mysterieus, maar heeft te 
maken met het herkennen van de inherente waardigheid en 
schoonheid van het bestaan zelf. Elk object is een manifestatie van 
dezelfde creatieve kracht die ons heeft geschapen. Wanneer we dit 
herkennen, zien we niet alleen de tafel, maar de liefde die zich 
uitdrukt door de tafel.
Gelijke Waarde van Alle Objecten 
"Ze moeten ook alle met dezelfde oprechtheid tegemoet worden 
getreden wanneer het idee van vandaag erop wordt toegepast; dit 


in een poging om te erkennen dat ze allemaal van gelijke waarde 
zijn in hun bijdrage tot jouw zien." Dit is een belangrijke 
herinnering dat spiritualiteit niet discrimineert tussen "heilige" en 
"gewone" objecten.
Een vuile sok heeft dezelfde potentie om ons visie te geven als 
een prachtige bloem, als we bereid zijn om met hetzelfde open hart 
naar beide te kijken. Dit niveau van gelijkwaardigheid vereist de 
overstijging van onze gewone esthetische en waarde-oordelen.
Geleide meditatie (22 minuten)
Zoek een plek waar je kunt zitten met verschillende objecten in 
je directe omgeving zichtbaar.
Opening en Voorbereiding (3 minuten) 
Sluit je ogen en adem rustig in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen en je geest kalm worden. Breng je aandacht naar je 
hart en voel de bereidheid daar om werkelijk te zien.
Vandaag ga je niet zoeken naar dramatische visioenen, maar 
naar de bereidheid om gewone dingen met nieuwe ogen te zien. 
Herhaal zachtjes: "Ik wil niets liever dan de dingen anders zien."
Voel de oprechtheid van deze intentie. Je gaat verbintenissen 
aangaan—niet perfecte vervulling, maar oprechte bereidheid.
Eerste Object - De Tafel (4 minuten) 
Open je ogen en laat je blik vallen op een tafel (of ander 
meubelstuk) in je omgeving. Kijk langzaam en aandachtig naar dit 
object.
Herken eerst al je vooropgezette ideeën erover: "Dit is een tafel. 
Het wordt gebruikt voor... Het is gemaakt van... Ik vind het..." Zie 
hoe je automatisch categoriseert en definieert.


Nu trek je bewust al deze definities terug. Kijk naar het object 
alsof je het voor het eerst ziet. Vraag jezelf niet "Wat is dit?", maar 
"Wat ben jij werkelijk?"
Zeg langzaam en aandachtig: "Ik wil niets liever dan deze tafel 
anders zien."
Voel de kracht van deze verbintenis. Je vraagt niet om magische 
transformatie, maar om de bereidheid om voorbij je aannames te 
kijken.
Blijf kijken en laat toe dat er iets anders in je bewustzijn 
opkomt over dit object. Misschien een gevoel van waardering, 
verwondering, of verbondenheid.
Tweede Object - Natuurlijk Element (4 minuten) 
Laat je blik nu vallen op iets uit de natuur—een plant, bloem, 
steen, of zelfs het uitzicht uit het raam.
Begin weer met het herkennen van je automatische classificatie: 
"Dit is een plant. Het groeit door... Het heeft water nodig..." Zie hoe 
je denkt dat je het kent.
Trek deze vertrouwdheid terug. Kijk naar dit levende wezen (of 
natuurlijke object) alsof je het voor het eerst ontmoet. Wat is zijn 
essentie voorbij je botanische kennis?
Zeg langzaam: "Ik wil niets liever dan deze [naam van object] 
anders zien."
Voel je verbinding met dit natuurlijke element. Voel hoe het 
deel uitmaakt van hetzelfde web van bestaan als jij. Laat toe dat 
het je iets laat zien over de schoonheid en vitaliteit van het leven 
zelf.
Derde Object - Persoonlijk Voorwerp (4 minuten) 
Kies nu een persoonlijk voorwerp — misschien een boek, een 
pen, een kledingstuk, je telefoon.


Dit object is geladen met persoonlijke associaties en 
herinneringen. Herken deze emotionele lading: "Dit boek 
betekent... voor mij," "Deze pen gebruik ik voor..."
Laat al deze persoonlijke geschiedenis los. Kijk naar het object 
als een neutrale manifestatie van... wat eigenlijk?
Zeg langzaam: "Ik wil niets liever dan dit [object] anders zien."
Probeer het object te zien voorbij zijn functie, voorbij je 
persoonlijke geschiedenis ermee. Wat wil het je laten zien over 
vorm, substantie, de mysterieusheid van manifestatie?
Vierde Object - Willekeurig Gekozen (4 minuten) 
Laat nu je ogen willekeurig vallen op het eerste object dat je 
aandacht trekt. Het maakt niet uit wat het is—een muur, een 
schaduw, een lamp, wat dan ook.
Dit object heeft waarschijnlijk geen bijzondere betekenis voor 
je. Perfect. Dat maakt het een ideale leraar voor neutrale perceptie.
Zeg langzaam: "Ik wil niets liever dan deze/dit [object] anders 
zien."
Besteed dezelfde aandacht aan dit willekeurige object als aan 
de vorige. Behandel het met dezelfde oprechtheid. Laat het je leren 
over de universele aanwezigheid die zich door alle vormen heen 
manifesteert.
Uitbreiding naar de Totale Omgeving (3 minuten) 
Laat nu je blik rustig door je hele omgeving gaan. Zie alle 
objecten — gewone, mooie, lelijke, belangrijke, onbelangrijke.
Voor de hele ruimte zeg je: "Ik wil niets liever dan alles hier 
anders zien."
Voel hoe elke vorm, elk object een poort kan zijn naar dieper 
zien als je bereid bent om je vooroordelen los te laten.


[image: fill-image-21.png][image: border-image-21.png]Zie niet langer afzonderlijke dingen, maar één veld van 
manifestatie waarin verschillende vormen opduiken en verdwijnen.
Breng je handen naar je hart en voel de vrede van deze nieuwe 
manier van kijken. Wanneer je klaar bent, draag deze bereidheid 
om anders te zien met je mee de dag in.
 
Gebed
Schepper van alle vormen,
Ik erken dat ik de wereld om mij heen heb bedekt met mijn eigen 
ideeën, definities, en vooroordelen.
Wat ik dacht te kennen — de tafel, de bloem, het boek — waren 
slechts mijn projecties op jouw mysterieuze schepping.
Vandaag maak ik de verbintenis om voorbij mijn aannames te 
kijken naar wat werkelijk is.
Help me mijn behoefte los te laten om alles te categoriseren en 
controleren, en in plaats daarvan te vragen: "Wat wilt u mij laten 
zien?"
Laat elk gewoon object een leraar voor mij worden, elk dagelijks 
ding een poort naar verwondering.
Geef me ogen die zien voorbij vorm naar essentie, voorbij functie 
naar bedoeling, voorbij scheiding naar eenheid.
Moge ik leren dat er niets "gewoons" is in jouw schepping
— alleen mijn gewone manier van kijken.
In nederigheid en nieuwsgierigheid, 
Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Zes Dagelijkse Object-Verbintenissen
•Plan zes momenten van 2 minuten per dag
•Begin elke sessie met: "Ik wil niets liever dan de dingen 
anders zien"
•Kies willekeurig objecten in je omgeving
•Voor elk object, zeg langzaam: "Ik wil niets liever dan 
deze/dit [object] anders zien"
•Behandel alle objecten met dezelfde oprechtheid, 
ongeacht hun "belang"
•Kijk aandachtig naar elk object terwijl je de verbintenis 
aangaat
 
 
2. De Vooroordeel-Detectie Oefening
•Kies een object dat je denkt goed te kennen
•Maak een lijst van alle dingen die je "weet" over dit object
•Herken dat dit allemaal gedachten zijn, niet het object 
zelf
•Probeer het object te zien terwijl je al deze "kennis" 
tijdelijk loslaat
•Vraag: "Wat ben jij voorbij mijn ideeën over jou?"
•Oefen dit dagelijks met verschillende objecten
 


 
3. De Gelijke-Waardigheid Challenge
•Oefen bewust het met dezelfde aandacht bekijken van 
"mooie" en "lelijke" objecten
•Besteed evenveel tijd aan een vuilnisbak als aan een 
bloem
•Zeg voor beide: "Ik wil niets liever dan dit anders zien"
•Begin te onderzoeken waarom je sommige vormen 
prefereert boven andere
•Oefen het zien voorbij esthetische voorkeuren naar 
essentie
 
 
 
 
4. De Functie-Transcendentie Oefening
•Kies objecten die sterke functionele associaties hebben 
(computer, auto, keukengerei)
•Probeer ze te zien voorbij hun "nut" of functie
•Vraag: "Wat zijn jullie voorbij wat jullie voor mij doen?"
•Oefen het waarderen van hun pure vorm, substantie, 
aanwezigheid
•Begin objecten te zien als manifestaties van creativiteit in 
plaats van alleen als gereedschap
 


 
5. De Vraag-in-plaats-van-Vertellen Praktijk
•Wanneer je automatisch denkt "Dit is een [object]", stop 
en verander het in een vraag
•In plaats van "Dit is een stoel" probeer "Wat ben jij?"
•In plaats van "Deze bloem is mooi" probeer "Wat wil je mij 
laten zien?"
•Oefen het vervangen van definities door nieuwsgierigheid
•Merk op hoe deze verschuiving je perceptie verandert
 
 
 
 
 
6. De Persoonlijke Geschiedenis Loslaat-Oefening
•Kies objecten met sterke persoonlijke associaties (foto's, 
geschenken, erfstukken)
•Probeer ze te zien voorbij hun sentimentele waarde
•Vraag: "Wat ben jij voorbij mijn herinneringen aan jou?"
•Dit betekent niet het ontkennen van herinneringen, maar 
het uitbreiden voorbij hen
•Oefen het zien van de objecten zelf, niet alleen je 
verhalen erover
 


 
7. De Willekeurige Object Meditatie
•Ga elke dag ergens zitten en laat je ogen willekeurig 
vallen op het eerste object dat je ziet
•Ongeacht wat het is, besteed er 5 minuten aan
•Zeg: "Ik wil niets liever dan dit anders zien"
•Behandel elk willekeurig object als een potentiële leraar
•Begin te waarderen hoe elk object unieke inzichten kan 
bieden
 
 
 
 
 
8. De Micro-Verbintenis Praktijk
•Gedurende de dag, wanneer je oog valt op objecten, maak 
kleine verbintenissen
•Bij het oppakken van een pen: "Ik wil niets liever dan 
deze pen anders zien"
•Bij het kijken naar een boom: "Ik wil niets liever dan deze 
boom anders zien"
•Maak deze micro-verbintenissen een natuurlijke 
gewoonte
•Gebruik gewone acties als herinneringen voor dieper zien
 


 
9. De Categorie-Overstijging Oefening
•Oefen het kijken naar objecten zonder ze onmiddellijk te 
labelen
•Wanneer je automatisch denkt "tafel," probeer de tafel te 
zien zonder het woord "tafel"
•Zie vorm, kleur, textuur, aanwezigheid—maar niet 
categorie
•Begin te ervaren hoe bevrijd waarneming aanvoelt zonder 
constante classificatie
•Oefen het zien van de werkelijkheid voorbij je mentale 
etiketten
 
 
 
10. De Universum-Bedoeling Contemplatie
•Voor elk object dat je bekijkt, vraag: "Hoe draagt dit bij 
aan de bedoeling van het universum?"
•Dit is geen intellectuele analyse, maar open contemplatie
•Laat antwoorden opkomen zonder te forceren
•Begin te voelen hoe elk object past in een groter patroon 
van betekenis
•Ontwikkel een gevoel van eerbied voor de rol van elk 
ding in het geheel
 
 


 
11. De Licht-in-Vorm Visualisatie
•Terwijl je objecten bekijkt, probeer het licht te zien dat 
door hen heen straalt
•Dit is niet alleen metaforisch — probeer werkelijk een 
zachte gloed of levendigheid te zien
•Begin met natuurlijke objecten (planten, stenen) en breid 
uit naar kunstmatige objecten
•Oefen het zien van alle vormen als verschillende 
uitdrukkingen van hetzelfde fundamentele licht
•Laat deze visualisatie je helpen de eenheid achter 
verscheidenheid te zien
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk onze automatische 
manier van kijken naar objecten te transformeren van gewoonheid 
en vooroordeel naar verwondering en openheid. Het doel is niet 
om mystieke visioenen te hebben, maar om de heiligheid te 
herkennen die door alle gewone vormen heen straalt wanneer we 
bereid zijn om met nieuwe ogen te kijken.
Elke verbintenis die we aangaan om een object anders te zien is 
tegelijkertijd een verbintenis om onszelf anders te zien — als 
iemand die capabel is tot transformatie van perceptie, als iemand 
wiens bereidheid om te leren belangrijker is dan de huidige 
beperkte manier van zien.


 
Les 29
“God is in alles wat ik zie.”
 
 
 
 
 
“De Goddelijke Verstopplaats”
 
God verstopt zich op klaarlichte dag 
in een kleerhanger, 
in een prullenmand, 
in de saaiste hoek van mijn kamer.
 
Niet in kathedralen alleen, 
maar in dit tijdschrift dat ik morgen weggooi, 
in deze vinger die tikt, 
in die deur die piept.
 
Mijn heiligheid-detector is kapot. 
Ik zoek het sublieme in zonsondergang 
terwijl het zich toont in een paperclip. 
Ik bid tot de Hemel 
terwijl Hemel hier zit, nu, overal.


 
God speelt verstoppertje op de meest voor de hand liggende plekken. 
De laatste plek waar ik zou zoeken 
is de eerste plek waar het te vinden is: 
gewoon hier, in dit alledaagse leven.
 
Het heilige draagt geen glorieuze gewaden, 
maar de outfit van het gewone — 
totdat ik leer te zien 
dat gewoon en heilig dezelfde woorden zijn.
 
Uitgebreide commentaar
Les 29 introduceert misschien wel het meest radicale concept 
van de hele Cursus: dat God niet alleen aanwezig is in spirituele 
contexten, maar letterlijk in alles wat we zien — inclusief de meest 
banale en alledaagse objecten. Dit idee daagt fundamenteel onze 
concepties uit over heiligheid, spiritualiteit en waar het goddelijke 
te vinden is.
De Basis van Alle Visie 
"Het idee van vandaag vormt de algehele basis voor visie." Deze 
uitspraak suggereert dat alle spirituele perceptie uiteindelijk 
gebaseerd is op het herkennen van God's aanwezigheid in alle 
vormen. Dit is niet alleen een filosofisch concept, maar de 
praktische basis voor het ontwikkelen van spirituele visie.
Wanneer we werkelijk beginnen te zien dat God in alles 
aanwezig is, verdwijnt de fundamentele scheiding tussen "heilig" 
en "profaan" die zoveel religieuze tradities kenmerkt. We hoeven 
niet langer te zoeken naar bijzondere plaatsen of momenten om 
het goddelijke te ervaren — het is hier, nu, in alles wat we zien.


De Universele Bedoeling 
"En wat in de bedoeling van het universum deelt, deelt in de 
bedoeling van de Schepper daarvan." Dit verbindt terug naar de 
vorige les over bedoeling. Elk object, hoe gewoon ook, heeft een 
functie in het grotere kosmische plan. Deze functie maakt het tot 
een uitdrukking van goddelijke intentie.
Dit betekent niet dat een tafel "goddelijk" is in de zin dat we het 
zouden moeten aanbidden, maar dat het een manifestatie is van 
dezelfde creatieve kracht die alles heeft geschapen. Het deelt in de 
heiligheid van het bestaan zelf.
Waarom Dit Idee Moeilijk Is 
"Je zult dit idee waarschijnlijk op dit moment erg moeilijk te 
vatten vinden. Misschien vind je het gek, oneerbiedig, onzinnig, 
grappig of zelfs aanstootgevend." De Cursus erkent eerlijk hoe 
radicaal dit concept is voor onze gewone manier van denken.
Onze culturele en religieuze conditionering heeft ons geleerd 
om het heilige en het profane te scheiden. We verwachten God te 
vinden in kerken, in de natuur, in spirituele praktijken—maar in 
een prullenmand? Dit idee kan onze religieuze gevoeligheden 
choqueren omdat het onze concepten van wat "waardig" is voor 
goddelijke aanwezigheid omverwerpt.
Niets Is Zoals Het Lijkt 
"Niets is zoals het zich aan jou voordoet. De heilige bedoeling 
ervan ligt achter jouw beperkte horizon." Dit wijst erop dat onze 
gewone perceptie fundamenteel beperkt is. We zien alleen de 
oppervlakte van dingen — hun vorm, functie, onze persoonlijke 
associaties ermee — maar we missen hun diepere spirituele 
realiteit.
Deze beperking is niet alleen intellectueel maar perceptueel. 
Het is niet zo dat we de informatie hebben maar de verkeerde 


conclusies trekken — we zien letterlijk niet wat er werkelijk is. 
Onze perceptie zelf heeft hertraining nodig.
De Gevaarlijke Neiging tot Selectie 
"Probeer de neiging te onderdrukken de keuze zelf te sturen, 
wat in verband met het idee van vandaag bijzonder aanlokkelijk 
kan zijn, omdat het je zo volkomen vreemd is." Dit is een cruciale 
waarschuwing. Ons ego wil God beperken tot objecten die "gepast" 
lijken—misschien een bloem in plaats van een vuilnisbak.
Maar elke selectie die we maken gebaseerd op onze 
vooroordelen over wat "heilig genoeg" is, versterkt de illusie dat 
God selectief aanwezig is. De waarheid is dat God overal even 
aanwezig is, of helemaal niet aanwezig is. Er is geen tussenweg.
De Democratie van Heiligheid 
De voorbeeldlijst in de les is opzettelijk banaal: kleerhanger, 
tijdschrift, vinger, lamp, lichaam, deur, prullenmand. Geen enkele 
van deze objecten zou normaal gesproken als "spiritueel" worden 
beschouwd. Dit is het punt — heiligheid discrimineert niet.
Deze democratische benadering van heiligheid is bevrijdend 
omdat het betekent dat we overal kunnen oefenen in spirituele 
perceptie. We hoeven niet te wachten op bijzondere 
omstandigheden of objecten om God te ervaren.
Het Vredig Gevoel 
"Je zou, terwijl je dit doet, minstens een of twee keer een vredig 
gevoel moeten ondervinden." Dit vredige gevoel is niet zomaar een 
bijproduct van de oefening — het is een teken dat we contact 
maken met iets echts. Wanneer we werkelijk, zij het maar voor een 
moment, God zien in het gewone, ervaren we vrede omdat we 
thuiskomen in de waarheid.
 


Geleide meditatie (25 minuten)
 
Zoek een plek waar je kunt zitten met verschillende gewone 
objecten om je heen — geen bijzonder spirituele setting vereist.
 
Opening en Voorbereiding (3 minuten) 
Sluit je ogen en adem rustig in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen en je geest rustig worden. Vandaag ga je oefenen in 
iets wat je vreemd of zelfs ongemakkelijk kan voorkomen — het 
zien van God in gewone objecten.
Breng je aandacht naar je hart en voel de openheid daar. 
Herhaal zachtjes: "God is in alles wat ik zie." Laat deze woorden 
resoneren, ook al voelen ze nog vreemd.
Stel jezelf open voor de mogelijkheid dat heiligheid zich op 
manieren toont die je niet verwacht.
 
Eerste Ronde: Acceptabele Objecten (5 minuten) 
Open je ogen en laat je blik vallen op objecten die je 
gemakkelijker kunt accepteren als manifestaties van het goddelijke
— misschien een plant, een kunstwerk, iets uit de natuur dat je 
kunt zien.
Voor elk object zeg je langzaam: "God is in deze [naam van 
object]."
Voel hoe je lichaam reageert op deze woorden. Bij deze 
"acceptabele" objecten voel je misschien minder weerstand. Let op 
dit verschil — het onthult je vooroordelen over waar God 
"thuishoort."


Probeer bij elk object iets te voelen van de aanwezigheid die 
erdoorheen straalt. Niet de vorm, maar wat de vorm bewoont.
 
Tweede Ronde: Neutrale Objecten (5 minuten) 
Laat je blik nu vallen op meer neutrale, functionele objecten —
misschien een stoel, een boek, een lamp, een muur.
Voor elk object herhaal je: "God is in deze [object]."
Merk op of je meer weerstand voelt. Deze objecten zijn niet 
"mooi" of "spiritueel," maar gewoon functioneel. Kan God zich 
manifesteren door het gewone?
Probeer voorbij de functie van het object te kijken naar zijn 
pure aanwezigheid. Het feit dat het bestaat, dat het vorm heeft 
genomen, dat het hier is — wat maakt dit mogelijk?
 
Derde Ronde: Moeilijke Objecten (5 minuten) 
Nu richt je je op objecten die je eerste reactie van weerstand 
kunnen oproepen — misschien een vuilnisbak, een oude sok, iets 
dat vuil of onaantrekkelijk is.
Voor elk object zeg je bewust: "God is in deze [object]."
Voel de weerstand in je lichaam. Dit is normaal —je 
conditionering vertelt je dat God niet in "lelijke" dingen kan zijn. 
Maar wat als schoonheid en lelijkheid alleen in het oog van de 
beschouwer bestaan?
Adem door de weerstand heen en vraag jezelf: "Wat als God 
geen esthetische voorkeuren heeft? Wat als alle vormen even heilig 
zijn?”
 


Vierde Ronde: Je Eigen Lichaam (4 minuten) 
Richt nu je aandacht op je eigen lichaam. Kijk naar je handen, 
je armen, wat je maar kunt zien van jezelf.
Zeg: "God is in deze hand. God is in dit lichaam."
Dit kan emotioneel zijn. We hebben vaak de meeste weerstand 
tegen het zien van God in onszelf. We vinden het gemakkelijker om 
God te zien in een boom dan in onze eigen "imperfecte" lichamen.
Adem in het besef dat jouw lichaam net zo'n manifestatie van 
het goddelijke is als elke andere vorm. Het is niet een container 
voor je ziel — het IS een uitdrukking van het heilige.
 
Vijfde Ronde: Totale Omgeving (3 minuten) 
Laat nu je blik langzaam door je hele omgeving gaan. Zie alles
— mooi, lelijk, groot, klein, belangrijk, onbelangrijk.
Voor de totale ruimte zeg je: "God is in alles wat ik zie."
Probeer te voelen hoe één aanwezigheid zich door alle 
verschillende vormen heen manifesteert. Niet dat God IN de 
objecten zit zoals water in een glas, maar dat God zich ALS de 
objecten toont.
Voel de vrede die kan komen van dit herkennen. Wanneer alles 
heilig is, hoef je nergens anders heen om God te vinden.
Breng je handen naar je hart en voel de dankbaarheid voor 
deze glimp van universele heiligheid. Wanneer je klaar bent, open 
langzaam je ogen.
 
 
 


[image: fill-image-20.png][image: border-image-20.png]Gebed
Allerdoordringingste Aanwezigheid,
Vergeef me mijn blindheid voor jouw aanwezigheid in het 
gewone. Ik heb je gezocht in de hemel terwijl je hier was in de 
keuken. Ik heb je gevonden in zonsondergangen maar je gemist in 
prullenmanden.
Help me te zien dat heiligheid geen dress code heeft, dat jouw 
liefde zich uitdrukt door elke vorm die bestaat.
Leer me te kijken voorbij mijn esthetische vooroordelen naar de 
goddelijke aanwezigheid die alle dingen bewoont.
Open mijn ogen voor de waarheid dat er geen onheilige plaatsen 
zijn omdat jij overal bent, of nergens.
Moge ik leren te zien dat de kleerhanger in mijn kast net zo'n 
wonder is als de sterren aan de hemel.
Help me te begrijpen dat wanneer ik jou zie in het 
allergewoonste, ik eindelijk begrijp wat het betekent om werkelijk te 
zien.
In eerbied en verwondering, Amen.
 
 
 
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Zes Dagelijkse God-in-Objecten Sessies
•Plan zes momenten van 2 minuten per dag
•Begin elke sessie met: "God is in alles wat ik zie"
•Kies 5-7 willekeurige objecten om je heen
•Voor elk object zeg je specifiek: "God is in deze [naam van 
object]"
•Probeer bewust NIET de keuze te sturen naar "gepaste" 
objecten
•Let op je lichamelijke reacties op verschillende soorten 
objecten
 
 
 
2. De Weerstand-Mapping Oefening
•Maak een lijst van objecten in volgorde van je weerstand 
om God erin te zien
•Begin met gemakkelijk (bloemen, baby's) en ga naar 
moeilijk (vuilnis, insecten)
•Oefen dagelijks met objecten van verschillende 
moeilijkheidsgraden
•Onderzoek wat je weerstand jou leert over je 
vooroordelen over heiligheid
•Werk geleidelijk naar de moeilijkste objecten toe


 
3. De Elk-Uur Herinnering
•Stel een zachte timer in die elk uur afgaat
•Bij elke timer, kijk langzaam om je heen
•Zeg zachtjes: "God is in alles wat ik zie"
•Kies 1-2 objecten en zeg specifiek: "God is in deze 
[object]"
•Probeer tenminste één keer per dag een vredig gevoel te 
ervaren bij deze oefening
 
 
 
 
4. De Prullenmand-Spiritualiteit Challenge
•Kies bewust de meest "onspirituele" objecten die je kunt 
vinden
•Oefen het zeggen van "God is in deze [object]" terwijl je 
ernaar kijkt
•Begin met objecten die je normaal zou negeren of 
vermijden
•Probeer hetzelfde eerbiedige gevoel te cultiveren als bij 
"mooie" objecten
•Gebruik dit als training voor het overstijgen van 
esthetische spiritualiteit
 


 
5. De Lichaamsdeel-Heiligheid Oefening
•Besteed dagelijks tijd aan het zien van God in je eigen 
lichaam
•Kijk naar je handen: "God is in deze handen"
•Voel je ademhaling: "God is in deze adem"
•Raak verschillende delen van je lichaam aan terwijl je dit 
herhaalt
•Werk met eventuele weerstand tegen het zien van je 
lichaam als heilig
 
 
 
6. De Functie-Transcendentie Praktijk
•Wanneer je objecten gebruikt (pen, computer, beker), 
herinner jezelf:
•"God is in deze [object]" voordat je het gebruikt
•Probeer het object te zien voorbij zijn functie naar zijn 
essentie
•Begin functies te zien als secundair aan aanwezigheid
•Ontwikkel een gevoel van samenwerking met de 
goddelijke aanwezigheid in objecten
 
 
 


 
7. De Selectie-Bewustwording Oefening
•Let op wanneer je automatisch "gepaste" objecten kiest 
voor spirituele contemplatie
•Bewust jezelf stoppen wanneer je alleen "mooie" dingen 
kiest
•Forceer jezelf om ook "lelijke" of "onbelangrijke" objecten 
te includeren
•Onderzoek de overtuigingen die je selectie sturen
•Oefen echte willekeur in je object-keuze
 
 
 
 
8. De Verheven-in-het-Gewone Meditatie
•Ga dagelijks 10 minuten zitten voor een heel gewoon 
object
•Kijk ernaar terwijl je herhaalt: "God is in deze [object]"
•Probeer voorbij de vorm te kijken naar wat de vorm 
mogelijk maakt
•Laat toe dat verwondering opkomt over het simpele feit 
van bestaan
•Begin te zien hoe elk object een wonder is van 
manifestatie
 


 
9. De Heiligheid-Democratie Oefening
•Maak bewust geen onderscheid tussen "spirituele" en 
"gewone" objecten
•Besteed evenveel aandacht aan een paperclip als aan een 
kristal
•Oefen het zien van gelijke goddelijke aanwezigheid in 
alles
•Gebruik dit om elitarisme in spiritualiteit te overwinnen
•Begin te waarderen hoe toegankelijk het goddelijke 
werkelijk is
 
 
 
10. De Vrede-Indicator Observatie
•Let op wanneer je werkelijk vrede voelt tijdens deze 
oefening
•Wat voor objecten brengen dit gevoel het gemakkelijkst 
op?
•Wat voor innerlijke houding bevordert dit vredig gevoel?
•Gebruik momenten van vrede als bevestiging dat je iets 
echts raakt
•Probeer de voorwaarden te herscheppen die vrede 
bevorderen
 


 
11. De Overal-of-Nergens Test
•Confronteer jezelf met de logica: God is overal of nergens
•Als God in een bloem is, moet God ook in een vuilnisbak 
zijn
•Als God in een baby is, moet God ook in een spin zijn
•Gebruik deze logica om inconsistenties in je geloof bloot 
te leggen
•Werk naar een werkelijk universele acceptatie van 
goddelijke aanwezigheid
 
 
 
 
 
12. De Uitbreiding naar Mensen
•Begin voorzichtig toe te passen: "God is in deze persoon"
•Start met mensen die je gemakkelijk kunt accepteren
•Breid uit naar neutrale mensen, dan naar moeilijke 
mensen
•Dit is geavanceerde oefening — begin langzaam
•Herinner jezelf dat dit niet betekent het goedkeuren van 
gedrag, maar het zien van essentie
 


Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk onze perceptie te 
trainen om God werkelijk overal te zien, niet alleen in "spiritueel 
acceptabele" contexten. Het is een van de meest radicale en 
transformatieve praktijken van de Cursus, omdat het onze 
fundamentele concepten over heiligheid, spiritualiteit en waar het 
goddelijke zich toont, volledig herstructureert.
Het doel is niet om alles te vergoddelijken in een oppervlakkige 
zin, maar om de universele goddelijke aanwezigheid te herkennen 
die zich door alle vormen heen manifesteert — mooie en lelijke, 
belangrijke en onbelangrijke, acceptabele en onaanvaardbare.


 
Les 30
“God is in alles wat ik zie, want God is in mijn 
denkgeest.”
 
 
 
 
“De Grote Omkering”
 
Ik dacht dat ik God in de wereld moest zoeken, 
in tempels van steen en rituelen van rook. 
Maar nu ontdek ik de volgorde omgekeerd: 
God woont in mijn geest, 
en van daaruit straalt naar alles wat ik aanschouw.
 
Niet de boom is heilig en ik profaan, 
maar de heiligheid in mij herkent zichzelf in de boom. 
Niet de zon brengt licht, 
maar het licht in mijn bewustzijn toont mij de zon.
 
Dit is de grote omkering: 
niet zoeken naar God buiten mij, 
maar beseffen dat God door mij kijkt, 
door mijn ogen, door mijn geest, naar de wereld die God zelf is.


 
Ik ben niet de bezoeker in een heilig universum— 
ik ben het heilige universum dat naar zichzelf kijkt. 
De afstand tussen kijker en gekekene valt weg in deze erkenning: 
alles is één bewustzijn, spelend verstoppertje met zichzelf.
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 30 vormt een monumentaal keerpunt in de Cursus door het 
mechanisme van visie om te keren. In plaats van God buiten 
onszelf te zoeken, ontdekken we dat God in onze eigen geest 
woont en van daaruit alles verlicht wat we zien. Dit is een 
fundamentele verschuiving van externe naar interne spiritualiteit.
De Springplank naar Visie 
"Het idee voor vandaag is de springplank naar visie." Deze les 
markeert de overgang van voorbereiding naar daadwerkelijke 
spirituele perceptie. Tot nu toe hebben we geleerd om onze illusies 
te herkennen en los te laten. Nu beginnen we te leren hoe echte 
visie werkt.
De belofte is radicaal: "de wereld zal voor jou opengaan, en je 
zult naar haar kijken en in haar zien wat je nooit eerder hebt 
gezien." Dit is geen geleidelijke verbetering van onze huidige 
manier van zien, maar een complete transformatie naar een 
fundamenteel andere vorm van waarneming.
De Nieuwe Projectie 
"Vandaag proberen we een nieuw soort 'projectie' te hanteren." 
Gewoonlijk projecteren we onze angsten, oordelen en negativiteit 
op de wereld, wat een vicieuze cirkel van conflict en lijden creëert. 


Maar projectie zelf is niet het probleem — het is wat we 
projecteren dat problemen veroorzaakt.
De Cursus introduceert hier het concept van "heilige projectie": 
in plaats van onze angsten naar buiten te projecteren, projecteren 
we onze goddelijke natuur. We zien God in de wereld omdat God 
in ons is. Dit is niet zelfbedrog, maar de herkenning van onze ware 
identiteit.
Verbinding in plaats van Scheiding 
"Zodoende proberen we ons te verbinden met wat we zien, in 
plaats van het van ons af te houden." Dit wijst op het fundamentele 
verschil tussen ego-perceptie en spirituele visie. Het ego ziet de 
wereld als iets anders dan zichzelf — iets dat gecontroleerd, 
gebruikt, of verdedigd tegen moet worden.
Spirituele visie herkent daarentegen de eenheid tussen 
waarnemer en waargenomene. Wanneer we God in onze geest 
herkennen en vervolgens God in alles zien, ervaren we geen 
scheiding meer tussen onszelf en de wereld. We zijn niet langer 
vreemden in een vreemde wereld, maar thuis in onze eigen 
uitgebreide identiteit.
Voorbij Ruimte en Tijd 
"Ware visie is niet beperkt tot begrippen als 'dichtbij' en 'veraf'." 
Deze uitspraak introduceert een radicaal ander concept van 
waarneming. Gewone visie is gebonden aan fysieke wetten — we 
kunnen alleen zien wat binnen ons gezichtsveld ligt, wat verlicht 
wordt, wat dichtbij genoeg is.
Spirituele visie transcendeert deze beperkingen omdat ze niet 
afhankelijk is van fysieke ogen maar van bewustzijn zelf. 
Bewustzijn is niet gelokaliseerd in ruimte en tijd — het is het veld 
waarin ruimte en tijd verschijnen.
De Geest als Bron van Visie 


"Ware visie wordt niet alleen niet door ruimte en afstand 
beperkt, maar is ook allerminst op de ogen van het lichaam 
aangewezen. Haar enige bron is de denkgeest." Dit is een cruciale 
herdefiniëring van hoe waarneming werkt.
We zijn gewend te denken dat onze ogen de wereld waarnemen 
en deze informatie naar onze geest sturen. De Cursus suggereert 
het tegenovergestelde: de geest creëert wat we zien, en de ogen 
zijn slechts instrumenten van deze creatieve perceptie. God in onze 
geest is de ware bron van alles wat we waarnemen.
Binnen en Buiten als Illusie 
De oefening met gesloten ogen — waarbij we God zien in 
gedachten en herinneringen in plaats van in externe objecten —
onthult dat het onderscheid tussen "binnen" en "buiten" zelf een 
illusie is. God is evenzeer aanwezig in onze gedachten als in 
externe objecten, omdat beide ontstaan uit hetzelfde bewustzijn.
Dit heeft diepzinnige implicaties: het betekent dat we niet 
afhankelijk zijn van externe omstandigheden voor spirituele 
ervaring. Of we in een klooster zitten of in een verkeersdrukte, 
God is evenzeer toegankelijk omdat God in onze eigen geest 
woont.
De Revolutie van Identiteit 
Deze les impliceert een radicale herdefiniëring van wie we zijn. 
Als God in onze geest woont en we God zien in alles wat we 
waarnemen, dan zijn we niet gescheiden wezens die naar God 
zoeken, maar aspecten van God die zichzelf herkennen in alle 
vormen.
Dit is niet arrogantie maar nederigheid — de nederigheid om te 
erkennen dat onze ware identiteit veel groter is dan ons kleine ego-
zelf, en tegelijkertijd veel intiemer omdat het onze diepste kern is.
 


Geleide meditatie (28 minuten)
Zoek een comfortabele plek waar je kunt zitten met je ogen 
zowel open als dicht, afhankelijk van het deel van de meditatie.
 
Opening en Centrering (3 minuten) 
Sluit je ogen en adem rustig in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen en je geest rustig worden. Vandaag ga je een 
revolutionaire ontdekking doen over de aard van perceptie en je 
eigen identiteit.
Breng je aandacht naar je geest — niet je hersenen, maar de 
ruimte van bewustzijn waarin alle gedachten, percepties en 
ervaringen verschijnen. Herhaal zachtjes: "God is in alles wat ik 
zie, want God is in mijn denkgeest.”
 
Herkenning van God in de Geest (5 minuten) 
Ga dieper in je bewustzijn, voorbij alle gedachten en zorgen, 
naar de stille ruimte van pure gewaarwording. Dit is niet leeg — 
dit is vol van een vredige, liefdevolle aanwezigheid.
Deze aanwezigheid is niet iets wat je bezit, maar iets wat je 
bent. Het is het goddelijke aspect van je bewustzijn — niet 
gescheiden van God, maar een manifestatie van God.
Voel deze goddelijke aanwezigheid in je geest. Niet als een 
bezoeker, maar als je ware natuur. Herhaal: "God is in mijn 
denkgeest. God IS mijn denkgeest, voorbij alle ego-gedachten."
Laat deze erkenning zich vestigen. Je bent niet een lichaam dat 
een geest heeft, maar bewustzijn dat zich tijdelijk manifesteert als 
een lichaam-geest complex.
 


Visie met Open Ogen - Externe Objecten (6 minuten) 
Open nu je ogen en kijk langzaam om je heen. Maar kijk anders 
dan gewoonlijk. In plaats van te denken dat je ogen de wereld 
waarnemen, realiseer je dat God in je geest de wereld door je ogen 
waarneemt.
Kies een object — misschien een plant, een muur, een boek. 
Kijk ernaar en zeg: "God is in dit [object], want God is in mijn 
denkgeest."
Voel hoe de goddelijke aanwezigheid in je geest contact maakt 
met de goddelijke aanwezigheid in het object. Dit is geen projectie 
van iets wat er niet is, maar herkenning van wat er altijd al was.
Probeer hetzelfde met objecten die verder weg zijn, zelfs buiten 
je directe gezichtsveld. Denk aan je auto buiten, aan een boom in 
de tuin. Zeg: "God is in [object], want God is in mijn denkgeest."
Voel hoe afstand irrelevant wordt wanneer God in je geest 
verbinding maakt met God in alle vormen.
 
Visie met Gesloten Ogen - Innerlijke Objecten (6 minuten) 
Sluit nu je ogen weer en richt je aandacht naar binnen. Denk 
aan iemand die je kent — een familielid, vriend, of zelfs iemand 
die je uitdaagt.
Zeg: "God is in [naam van persoon], want God is in mijn 
denkgeest."
Voel hoe deze persoon verschijnt in je bewustzijn. Hun beeld, je 
herinneringen aan hen, je gevoelens over hen — alles ontstaat in 
de ruimte van je bewustzijn. En in die ruimte woont God.
Doe hetzelfde met herinneringen aan plaatsen. Denk aan een 
plek uit je verleden. Zeg: "God is in [plaats], want God is in mijn 
denkgeest."


Begin te realiseren dat alles wat je ooit hebt waargenomen—
extern of intern — verscheen in de ruimte van je bewustzijn. En 
die ruimte is doordrenkt met goddelijke aanwezigheid.
 
De Grote Erkenning - Geen Scheiding (5 minuten) 
Nu begin je te zien dat er geen werkelijk onderscheid is tussen 
"binnen" en "buiten," tussen "jouw geest" en "de wereld." Alles 
verschijnt in één veld van bewustzijn.
Herhaal: "God is in alles wat ik zie, want God is in mijn 
denkgeest. Maar eigenlijk is er alleen God, die kijkt naar zichzelf 
door deze ogen, die zichzelf herkent in alle vormen."
Voel de vrede van deze erkenning. Je bent niet een geïsoleerd 
wezen dat naar een vreemde wereld kijkt. Je bent bewustzijn zelf, 
die naar haar eigen manifestaties kijkt.
Wanneer je kijkt, kijkt God. Wanneer je ziet, ziet God. 
Waarnemer, waarneming en waargenomene zijn één.
 
Integratie en Afsluiting (3 minuten) 
Breng je handen naar je hart en voel de diepe vrede van deze 
erkenning. Deze is niet alleen een filosofisch concept, maar een 
levende waarheid die je gehele perceptie kan transformeren.
Open langzaam je ogen en kijk om je heen vanuit dit nieuwe 
begrip. Alles wat je ziet is een aspecte van hetzelfde bewustzijn dat 
door je ogen kijkt.
Neem deze revolutionaire manier van zien mee in je dagelijkse 
leven.
 
 


[image: fill-image-22.png][image: border-image-22.png]Gebed
 
Oneindige Bewustzijn,
Ik begin te begrijpen de revolutionaire waarheid dat ik u niet 
hoef te zoeken omdat u in mij woont.
Al die jaren heb ik gekeken naar de wereld als naar iets 
anders, terwijl het uw eigen uitdrukking was die naar zichzelf kijkt 
door mijn ogen.
Help me te beseffen dat wanneer ik werkelijk zie, het u bent die 
ziet. Wanneer ik liefde herken, het u bent die zichzelf herkent.
Laat me begrijpen dat ik niet een klein zelf ben dat naar een 
grote God zoekt, maar goddelijk bewustzijn dat tijdelijk vergeten 
heeft wat het werkelijk is.
Moge deze erkenning mijn gehele perceptie transformeren, zodat 
overal waar ik kijk ik alleen maar u zie — niet als iets anders dan 
mijzelf, maar als mijn ware identiteit.
Help me te leven vanuit dit besef dat waarnemer en 
waargenomene beide uitdrukkingen zijn van uw ene, ondeelbare 
liefde.
In eenheid en erkenning, 
Amen.
 
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Continue Herinnering Praktijk
•Pas "God is in alles wat ik zie, want God is in mijn 
denkgeest" zo vaak mogelijk toe gedurende de dag
•Elke keer dat je iets ziet — een object, persoon, landschap
— herhaal de volledige zin
•Begin langzaam en bouw op tot deze herinnering een 
natuurlijke gewoonte wordt
•Let op hoe deze constante herinnering je perceptie 
geleidelijk verschuift
 
 
 
 
2. De Binnen-Buiten Transcendentie Oefening
•Oefen afwisselend met ogen open (externe objecten) en 
ogen dicht (gedachten, herinneringen)
•Voor beide categorieën gebruik dezelfde formule: "God is 
in [object/gedachte], want God is in mijn denkgeest"
•Begin te zien dat beide "locaties" eigenlijk in hetzelfde 
bewustzijn verschijnen
•Laat het onderscheid tussen "binnen" en "buiten" vervagen
 
 


 
 
3. De Afstand-Transcendentie Praktijk
•Oefen het toepassen van het idee op objecten op 
verschillende afstanden
•Begin met wat dichtbij is, breid uit naar wat ver weg is
•Denk aan objecten die je niet kunt zien maar wel weet dat 
ze er zijn
•Realiseer je dat God in je geest niet beperkt wordt door 
fysieke afstand
•Experimenteer met het "zien" van God in objecten aan de 
andere kant van de wereld
 
 
 
4. De Herinneringen-Heiligheid Oefening
•Besteed dagelijks tijd aan het bekijken van herinneringen
•Voor elke herinnering — aan mensen, plaatsen, 
gebeurtenissen — zeg: "God is in deze herinnering, want God 
is in mijn denkgeest"
•Begin te zien dat zelfs je verleden heilig is omdat het in 
goddelijk bewustzijn wordt bewaard
•Gebruik dit om traumatische of pijnlijke herinneringen te 
transformeren
 
 


 
5. De Personen-in-Gedachten Praktijk
•Wanneer je aan iemand denkt — aanwezig of afwezig —
herhaal: "God is in [naam], want God is in mijn denkgeest"
•Pas dit toe op mensen die je makkelijk kunt accepteren en 
mensen die je uitdagen
•Begin te zien dat je relaties plaatsvinden in de ruimte van 
bewustzijn
•Gebruik dit om conflicten en oordelen te transformeren
 
 
 
 
6. De Projectie-Bewustwording Oefening
•Merk op wanneer je negatieve eigenschappen projecteert 
op de wereld
•Stop en realiseer: "Als God in mijn geest is, wat projecteer 
ik dan echt?"
•Oefen het bewust projecteren van goddelijke 
eigenschappen: liefde, vrede, schoonheid
•Begin te zien dat wat je ziet in de wereld altijd een 
reflectie is van je innerlijke staat
 
 
 


 
7. De Geen-Ogen-Nodig Meditatie
•Ga dagelijks 10 minuten in stilte zitten met gesloten ogen
•"Kijk" naar gedachten, gevoelens, herinneringen die 
opkomen
•Realiseer dat je kunt "zien" zonder fysieke ogen
•Herken dat het bewustzijn dat "ziet" in meditatie 
hetzelfde is dat door de ogen kijkt
•Begin te verstaan dat bewustzijn de bron is van alle 
perceptie
 
 
 
8. De Waarnemer-Identificatie Praktijk
•Elke keer dat je bewust wordt van waarnemen, vraag: 
"Wie of wat neemt waar?"
•Ga voorbij "ik" naar de ruimte van gewaarwording zelf
•Begin te identificeren met het bewustzijn dat waarneemt, 
niet met wat wordt waargenomen
•Realiseer dat dit bewustzijn goddelijk van aard is
•Voel de verschuiving van kleine zelf naar universeel 
bewustzijn
 
 
 


 
9. De Simultane Binnen-Buiten Oefening
•Kijk naar een object terwijl je tegelijkertijd bewust bent 
van je gedachten erover
•Zeg: "God is in dit object en in mijn gedachte over dit 
object"
•Begin te zien dat beide in dezelfde ruimte van bewustzijn 
verschijnen
•Oefen het ervaren van waarneming als één ondeelbaar 
proces
•Laat de illusie van scheiding tussen subject en object 
vervagen
 
 
10. De Revolutionaire Perceptie Test
•Experimenteer met momenten van werkelijk 
revolutionaire perceptie
•Probeer te voelen dat God door je ogen kijkt naar God in 
de wereld
•Vraag: "Wat als ik niet naar de wereld kijk, maar de 
wereld naar zichzelf kijkt door mij?"
•Laat toe dat dit radicale perspectief momenten van direct 
inzicht veroorzaakt
•Noteer wanneer deze doorbraken gebeuren en wat ze 
veroorzaakt
 


 
11. De Identiteit-Verschuiving Contemplatie
•Besteed tijd aan het contemplerem van de vraag: "Wie 
ben ik werkelijk?"
•Als God in je geest is, wat betekent dat voor je identiteit?
•Begin je te identificeren met het goddelijke bewustzijn in 
plaats van met de persoonlijkheid
•Oefen het leven vanuit deze uitgebreide identiteit
•Merk op hoe dit je reacties op situaties verandert
 
 
 
 
12. De Een-Bewustzijn Erkenning
•Oefen momenten waarin je voelt dat er maar één 
bewustzijn is
•Realiseer dat je individuele bewustzijn en universeel 
bewustzijn hetzelfde zijn
•Voel hoe dit alle scheiding tussen jezelf en anderen opheft
•Experimenteer met handelingen vanuit deze eenheids-
bewustzijn
•Begin te leven alsof alles wat je ziet een aspect van jezelf 
is
 


Deze oefeningen zijn bedoeld om de meest fundamentele 
verschuiving in perceptie te faciliteren die de Cursus aanbiedt. Het 
gaat niet langer om het leren zien van God in de wereld als iets 
buitens onszelf, maar om het beseffen dat God de ware natuur is 
van ons eigen bewustzijn, en van daaruit alles verlicht wat we 
waarnemen.
Deze verschuiving is zo fundamenteel dat het onze gehele 
ervaring van het leven kan transformeren — van een geïsoleerd 
individu dat naar een vreemde wereld kijkt, naar goddelijk 
bewustzijn dat zichzelf herkent in alle vormen.


 
Les 31
“Ik ben niet het slachtoffer van de wereld die ik 
zie.”
 
 
 
 
“De Onafhankelijkheidsverklaring”
 
Ik verklaart mijn onafhankelijkheid 
van het slachtofferschap waar ik in geloofde. 
Te lang heb ik geknield voor de tirannie van omstandigheden, 
de dictatuur van "wat er met mij gebeurt.”
 
De wereld is niet mijn meester. 
Het nieuws bepaalt niet mijn vrede. 
Andere mensen controleren niet mijn geluk. 
Het verleden gijzelt niet mijn heden. 
De toekomst terroriseert niet mijn nu.
 
Dit is geen ontkenning van pijn, 
maar herkenning van macht — 
mijn macht om te kiezen hoe ik alles interpreteer, 
hoe ik alles ervaar.


 
In deze verklaring ligt geen arrogantie, 
maar de nederige erkenning 
dat ik de auteur ben geweest van mijn eigen lijden, 
en daarom ook kan zijn de architect van mijn bevrijding.
 
Ik ben vrij omdat ik altijd vrij ben geweest. 
Ik ben krachtig omdat macht mijn ware natuur is. 
De wereld die ik zie kan mij niets aandoen 
omdat ik haar schepper ben.
 
Uitgebreide commentaar
Les 31 markeert een cruciaal keerpunt in de Cursus — de 
beweging van het herkennen van onze illusies naar het actief 
claimen van onze spirituele soevereiniteit. Deze les is letterlijk een 
onafhankelijkheidsverklaring van de tirannie van extern 
gedetermineerd lijden.
De Aanloop tot Bevrijding 
"Het idee van vandaag is de aanloop tot je 
bevrijdingsverklaring." Deze les is niet zomaar een filosofische 
stelling, maar een praktische uitroeping van spirituele 
onafhankelijkheid. Net zoals politieke 
onafhankelijkheidsverklaringen de eerste stap zijn naar nationale 
soevereiniteit, is deze les de eerste stap naar persoonlijke spirituele 
autonomie.
Het woord "aanloop" suggereert dat dit nog niet de volledige 
bevrijding is, maar wel het essentiële moment waarop we bewust 
kiezen om onze ketens af te werpen. Het is het moment waarop we 


stoppen met het accepteren van slachtofferschap als onze 
identiteit.
Slachtofferschap als Identiteitscrisis 
Het concept van slachtofferschap gaat veel dieper dan het 
simpelweg ervaren van negatieve gebeurtenissen. Slachtofferschap 
is fundamenteel een identiteitscrisis waarin we onszelf definiëren 
als machteloos, als onderhevig aan krachten buiten onze controle, 
als passieve ontvangers van wat het leven ons brengt.
Deze identiteit als slachtoffer is zo diep ingesleten in ons 
denken dat we het vaak niet eens herkennen. We zien het als 
"realistisch" of "nederig" om onszelf te zien als kleine wezens in een 
grote, oncontroleerbare wereld. De Cursus suggereert dat dit 
realisme eigenlijk een vorm van spirituele slavernij is.
Binnen en Buiten als Één Systeem 
"Je zult aan beide tegelijk ontsnappen, want de innerlijke 
wereld is de oorzaak van de uiterlijke." Deze uitspraak onthult de 
fundamentele mechaniek van hoe onze ervaring wordt gecreëerd. 
We zijn niet slachtoffer van de externe wereld omdat die externe 
wereld zelf een projectie is van onze innerlijke staat.
Dit betekent niet dat externe gebeurtenissen niet plaatsvinden, 
maar dat onze interpretatie van en reactie op die gebeurtenissen 
volledig bepaald wordt door onze innerlijke gesteldheid. Twee 
mensen kunnen dezelfde gebeurtenis meemaken en totaal 
verschillende ervaringen hebben, afhankelijk van hun innerlijke 
perspectief.
De Praktijk van Gedachten-observatie 
De voorgeschreven oefening — het rustig observeren van 
gedachten zonder hiërarchie of bijzondere aandacht — is een 
krachtige training in het loslaten van identificatie met onze 
mentale inhoud. Wanneer we onze gedachten kunnen observeren 


zonder erin opgezogen te worden, beginnen we te realiseren dat 
we niet onze gedachten zijn.
"Probeer er geen enkele hiërarchie in aan te brengen. Zie ze zo 
gelijkmoedig mogelijk komen en gaan." Deze instructie is cruciaal 
omdat het onze neiging om "goede" en "slechte" gedachten te 
onderscheiden neutraliseert. In deze neutrale observatie ligt de 
sleutel tot vrijheid van mentale tirannie.
Vrijheid als Natuurlijke Staat 
"Herinner jezelf eraan dat je in naam van je eigen vrijheid een 
onafhankelijkheidsverklaring aflegt." Vrijheid wordt hier niet 
voorgesteld als iets wat we moeten verdienen of bereiken, maar als 
onze natuurlijke staat waaraan we moeten herinnerd worden.
We zijn niet op zoek naar vrijheid—we zijn al vrij en moeten 
alleen onze identificatie met slavernij loslaten. Dit is een 
fundamenteel andere benadering dan de meeste spirituele 
systemen die suggereren dat vrijheid iets is wat verdiend moet 
worden door jarenlange praktijk of morele perfectie.
Collectieve Bevrijding 
"En in jouw vrijheid is de vrijheid van de wereld gelegen." Deze 
uitspraak wijst op de interconnectie van alle bewustzijn. Wanneer 
we onszelf bevrijden van slachtofferschap, dragen we bij aan de 
bevrijding van alle bewustzijn.
Dit is geen egoïstische daad van persoonlijke verlichting, maar 
een daad van dienst aan het collectieve ontwaken. Elke persoon 
die stopt met het leven vanuit slachtofferschap inspireert anderen 
om hetzelfde te doen.
Antidotum tegen Verleiding 
"Het idee voor vandaag is ook bijzonder goed te benutten als 
antwoord op iedere optredende vorm van verleiding." De grootste 


verleiding waaraan we blootstaan is de verleiding om terug te 
vallen in slachtofferschap wanneer dingen moeilijk worden.
Wanneer we geconfronteerd worden met uitdagingen, verlies, 
of pijn, is het verleidelijk om te denken: "Zie je wel, ik ben toch een 
slachtoffer van omstandigheden." Het idee van vandaag is een 
directe tegengif voor deze verleiding.
 
Geleide meditatie (25 minuten)
Zoek een rustige plek waar je comfortabel kunt zitten voor deze 
krachtige bevrijdingsmeditatie.
 
Opening en Intentie-Setting (3 minuten) 
Sluit je ogen en adem diep in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen en je geest rustig worden. Vandaag ga je een 
onafhankelijkheidsverklaring afleggen — niet van een land, maar 
van de tirannie van slachtofferschap.
Breng je aandacht naar je hart en voel de natuurlijke 
waardigheid daar. Deze waardigheid is nooit weggenomen, alleen 
bedekt door overtuigingen van machteloosheid. Herhaal zachtjes: 
"Ik ben niet het slachtoffer van de wereld die ik zie.”
 
Herkenning van Slachtoffer-identiteit (4 minuten) 
Laat je bewustzijn scannen naar gebieden waarin je jezelf als 
slachtoffer ziet. Misschien van omstandigheden, van andere 
mensen, van je verleden, van je lichaam, van de economie, van de 
politiek.
Voor elk gebied waarin je slachtofferschap voelt, erkent je 
eerlijk: "Ik heb mezelf gezien als slachtoffer van [situatie]."


Oordeel niet over deze herkenning. Het is niet verkeerd dat je 
je zo hebt gevoeld — het is menselijk. Maar vandaag kies je voor 
iets anders.
Voel hoe vermoeiend het is om jezelf te zien als machteloos. 
Merk op hoe deze identiteit je energie afzuigt en je hoop 
ondermijnt.
 
Observatie van de Externe Wereld (5 minuten) 
Open je ogen en kijk langzaam om je heen. Zie alle objecten, 
vormen, en ruimtes rond je. Herhaal 2-3 keer: "Ik ben niet het 
slachtoffer van de wereld die ik zie."
Laat deze woorden echt tot je doordringen. Deze stoel kan je 
niet belasten. Deze muur kan je niet beperken. Dit weer kan je 
vrede niet verstoren. Jij bent degene die betekenis geeft aan alles 
wat je ziet.
Voel hoe deze erkenning ruimte creëert tussen jou en de 
wereld. Je staat niet in een vijandig universum, maar je bent een 
bewuste schepper van betekenis in een neutrale wereld van 
vormen.
 
Observatie van de Interne Wereld (8 minuten) 
Sluit nu je ogen en wend je aandacht naar binnen. Laat alle 
gedachten die door je geest gaan gewoon komen en gaan. Probeer 
geen hiërarchie aan te brengen — geen "goede" of "slechte" 
gedachten.
Zie zorgen, plannen, herinneringen, oordelen, angsten — laat 
ze allemaal voorbijgaan zoals wolken aan de hemel. Jij bent de 
lucht waarin de wolken verschijnen, niet de wolken zelf.


Voor elke gedachte die probeert je te overtuigen dat je 
slachtoffer bent, herhaal zachtjes: "Ik ben niet het slachtoffer van 
de wereld die ik zie."
Begin te voelen dat je niet gecontroleerd wordt door je 
gedachten. Je kunt ze observeren, ze accepteren of loslaten, maar 
ze kunnen je niet dwingen je slachtoffer te voelen.
Herhaal af en toe het idee van vandaag terwijl je rustig je 
gedachtestroom observeert. Geen haast, geen dwang, alleen 
vredige observatie.
 
De Onafhankelijkheidsverklaring (3 minuten) 
Vanuit deze ruimte van rustige observatie, maak nu bewust je 
onafhankelijkheidsverklaring. Zeg met innerlijke kracht:
"Ik verklaar mijzelf vrij van de tirannie van slachtofferschap. Ik 
ben niet het slachtoffer van mijn verleden, mijn omstandigheden, 
andere mensen, of mijn eigen gedachten.
Ik erken mijn soevereine macht om te kiezen hoe ik alles 
interpreteer en ervaar. Ik claim mijn recht op vrede, ongeacht 
externe omstandigheden.
Deze vrijheid is niet iets wat ik moet verdienen — het is mijn 
geboorterecht als bewustzijn zelf."
Voel de kracht van deze verklaring. Dit is geen arrogantie, maar 
het claimen van je ware spirituele natuur.
 
Integratie en Afsluiting (2 minuten) 
Breng je handen naar je hart en voel de vrijheid die daar woont. 
Deze vrijheid is niet nieuw — je hebt hem alleen herinnerd.


[image: fill-image-6.png][image: border-image-6.png]Neem deze onafhankelijkheidsverklaring mee in je dagelijkse 
leven. Wanneer je verleid wordt om terug te vallen in 
slachtofferschap, herinner jezelf aan deze waarheid.
Open langzaam je ogen, dragend deze spirituele soevereiniteit 
met je mee.
 
 
Gebed
 
Bron van alle Vrijheid,
Vandaag leg ik een onafhankelijkheidsverklaring af van de 
tirannie van slachtofferschap die me zo lang heeft geregeerd.
Ik erken dat ik mezelf heb gereduceerd tot een machteloos 
wezen onderworpen aan krachten buiten mij. Maar dit was mijn 
eigen keuze, en nu kies ik anders.
Help me te zien dat de wereld die ik als mijn onderdrukker 
zag slechts de projectie was van mijn eigen angstgedachten.
Geef me moed om te leven vanuit mijn ware macht — niet de 
macht van het ego om anderen te controleren, maar de macht van 
de geest om mijn eigen ervaring te bepalen.
Wanneer ik verleid word om terug te vallen in slachtoffer-
schap, herinner mij aan deze verklaring. Laat me zien dat vrij-
heid mijn natuurlijke staat is.
Moge mijn bevrijding bijdragen aan de bevrijding van alle 
bewustzijn. Moge anderen in mijn voorbeeld zien dat slachtoffer-
schap een keuze is, en dat een andere keuze altijd mogelijk is.
In soevereiniteit en nederigheid, Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Twee Dagelijkse Bevrijdingssessies
•Plan één sessie van 3-5 minuten 's ochtends en één 's 
avonds
•Begin met ogen open, kijk om je heen terwijl je 2-3 keer 
herhaalt: "Ik ben niet het slachtoffer van de wereld die ik zie"
•Sluit je ogen en observeer 2-3 minuten je gedachtestroom 
zonder hiërarchie
•Herhaal het idee af en toe tijdens de observatie
•Sluit af met een bewuste herbevestiging van je 
onafhankelijkheid
 
 
 
 
2. De Continue Herinneringspraktijk
•Herhaal "Ik ben niet het slachtoffer van de wereld die ik 
zie" zo vaak mogelijk gedurende de dag
•Gebruik dagelijkse activiteiten als geheugensteuntjes
•Bij het opstaan, bij maaltijden, bij het naar bed gaan
•Vooral wanneer je je gefrustreerd of machteloos voelt
•Maak er een automatische reactie van op uitdagingen
 


 
3. De Slachtoffer-Gedachte Interceptie
•Leer je slachtoffer-gedachten te herkennen zodra ze 
opkomen
•Signaalwoorden: "Zij doen mij...", "Het leven is niet 
eerlijk...", "Ik kan er niets aan doen..."
•Zodra je zo'n gedachte herkent, stop en herhaal het idee 
van vandaag
•Vervang de slachtoffer-gedachte door een machts-
gedachte
•Bijvoorbeeld: "Zij doen mij iets" wordt "Ik kies hoe ik 
hierop reageer”
 
 
 
4. De Gedachtenobservatie-Training
•Besteed dagelijks 10 minuten aan het rustig observeren 
van gedachten
•Zit comfortabel en laat gedachten komen en gaan zonder 
ingrijpen
•Behandel alle gedachten gelijk — geen "goede" of 
"slechte"
•Herhaal af en toe: "Ik ben niet het slachtoffer van mijn 
gedachten"
•Begin te zien dat je de observator bent, niet de gedachten
 


 
5. De Omstandigheden-Herdefiniëring Oefening
•Wanneer je geconfronteerd wordt met moeilijke 
omstandigheden, vraag:
•"Hoe kan ik dit zien zonder mezelf tot slachtoffer te 
maken?"
•"Wat is mijn macht in deze situatie?"
•"Hoe kan ik deze ervaring gebruiken voor groei in plaats 
van voor klagen?"
•Oefen het zoeken naar keuzes, zelfs in schijnbaar 
keuzeloze situaties
 
 
 
 
6. De Verleiding-Weerstand Training
•Gebruik het idee van vandaag specifiek wanneer je 
verleid wordt tot slachtoffer-denken
•Bij teleurstelling: "Ik ben niet het slachtoffer van deze 
teleurstelling"
•Bij afwijzing: "Ik ben niet het slachtoffer van andermans 
keuzes"
•Bij ziekte: "Ik ben niet het slachtoffer van mijn lichaam"
•Oefen dit tot het een automatische reactie wordt
 


 
7. De Persoonlijke Macht-Inventarisatie
•Maak een lijst van alle gebieden waarin je je machteloos 
voelt
•Voor elk gebied, schrijf ten minste drie manieren waarop 
je wel macht hebt
•Zelfs als je de omstandigheden niet kunt veranderen, heb 
je macht over je reactie
•Herzie deze lijst regelmatig en voeg nieuwe inzichten toe
•Focus op waar je wel invloed hebt in plaats van waar je 
die niet hebt
 
 
 
 
8. De Vrijheid-Affirmatie Rituaal
•Creëer een dagelijks rituaal waarin je bewust je vrijheid 
affirmeert
•Dit kan 's ochtends zijn, of wanneer je stress voelt
•Zeg hardop of in gedachten: "Ik ben vrij. Ik ben soeverein. 
Ik ben niet het slachtoffer van wat ik zie"
•Voel de waarheid van deze woorden in je lichaam
•Gebruik dit rituaal als anker voor je dag
 
 


 
9. De Oorzaak-Gevolg Herziening
•Wanneer je je slachtoffer voelt, onderzoek de ketting van 
oorzaak en gevolg
•Vraag: "Welke gedachten, overtuigingen, of keuzes 
hebben geleid tot deze ervaring?"
•Dit is niet zelfkastijding, maar herkenning van 
persoonlijke macht
•Zie hoe je vaak meer invloed hebt gehad dan je eerst 
dacht
•Gebruik deze inzichten om bewustere keuzes te maken
 
 
 
 
10. De Collectieve Bevrijding Meditatie
•Besteed tijd aan het mediteren over hoe jouw bevrijding 
anderen helpt
•Visualiseer hoe je vrijheid van slachtofferschap anderen 
inspireert
•Voel je verbinding met alle wezens die worstelen met 
machteloosheid
•Zend de energie van je onafhankelijkheidsverklaring naar 
hen uit
•Zie jezelf als deel van een collectief ontwakingsproces
 


 
11. De Nieuws-en-Media Detox
•Onderzoek hoe nieuws en media slachtofferschap 
bevorderen
•Oefen het consumeren van nieuws zonder je erin te 
verliezen
•Wanneer je negatief nieuws hoort, herhaal: "Ik ben niet 
het slachtoffer van deze informatie"
•Kies bewust voor media die empowerment bevorderen
•Beperk blootstelling aan content die slachtofferschap 
voedt
 
 
 
12. De Verleden-Bevrijding Oefening
•Werk specifiek met hoe het verleden je tot "slachtoffer" 
heeft gemaakt
•Voor pijnlijke herinneringen, zeg: "Ik ben niet het 
slachtoffer van mijn verleden"
•Begin het verleden te zien als leerervaring in plaats van 
als handicap
•Oefen het vrijgeven van grieven tegen mensen of situaties
•Claim je macht om je verhaal te herschrijven vanuit 
kracht in plaats van zwakte
 


Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk de diep ingesleten 
gewoontes van slachtoffer-denken te vervangen door de 
natuurlijke staat van spirituele soevereiniteit. Het is een proces dat 
geduld vereist, omdat slachtofferschap vaak generaties lang 
geconditioneerd is.
Het doel is niet om ongevoelig te worden voor pijn of 
uitdaging, maar om deze ervaringen te hebben vanuit een kern van 
innerlijke vrijheid in plaats van machteloosheid. Wanneer we 
werkelijk begrijpen dat we niet het slachtoffer zijn van de wereld 
die we zien, opent zich een geheel nieuwe manier van leven — een 
leven vanuit kracht, keuze, en creatieve verantwoordelijkheid.


 
Les 32
“Ik heb de wereld die ik zie bedacht.”
 
 
 
 
"De Architect van Mijn Realiteit"
 
 
Ik ben de dromer van mijn eigen droom, 
de schrijver van mijn eigen verhaal, 
de regisseur van mijn eigen film. 
 
Elk scene dat mij beangstigt, 
elk karakter dat mij hindert, 
elke plot die mij verdriet— 
allemaal bedacht door mij.
 
 
Dit is geen schuld, maar bevrijding. 
Want wat ik heb bedacht, kan ik ook herdenken. 
Wat ik heb gecreëerd in angst, 
kan ik herscheppen in liefde.
 


 
De wereld is niet mijn gevangenis, 
maar mijn canvas. 
Niet mijn veroordeling, 
maar mijn creatieve uitdrukking.
 
 
Ik heb een wereld bedacht 
vol conflict en tekort, 
maar ik kan een wereld bedenken 
vol vrede en overvloed.
 
 
De keuze is aan mij — 
altijd geweest, altijd aan mij. 
Ik ben de kunstenaar van mijn ervaring, 
en het meesterwerk is nog niet af.
 
 
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 32 neemt de logische conclusie van de vorige les en brengt 
deze tot zijn volledige, revolutionaire uitdrukking. Als we niet het 
slachtoffer zijn van de wereld die we zien, dan moeten we de 
schepper ervan zijn. Deze les confronteert ons met de ultieme 
spirituele verantwoordelijkheid: we zijn volledig verantwoordelijk 
voor onze eigen ervaring.


De Ontwikkeling van Oorzaak en Gevolg 
"Vandaag brengen we het thema van oorzaak en gevolg verder 
tot ontwikkeling." Dit is de logische voortzetting van les 31. Als we 
niet het slachtoffer zijn van de wereld, wat is dan onze relatie 
ermee? Het antwoord is even bevrijdend als confronterend: we zijn 
de schepper ervan.
Dit concept van oorzaak en gevolg gaat veel verder dan gewone 
ideeën over persoonlijke verantwoordelijkheid. Het suggereert dat 
we op een fundamenteel niveau de architecten zijn van onze 
gehele ervaringswereld — niet alleen van onze reacties op 
gebeurtenissen, maar van de gebeurtenissen zelf zoals we ze 
ervaren.
De Paradox van Creatieve Macht 
"Je kunt haar even makkelijk opgeven als je haar gemaakt 
hebt." Deze uitspraak lijkt simpel, maar verbergt een diepe 
paradox. Als we de wereld werkelijk hebben bedacht, waarom is 
het dan zo moeilijk om haar te veranderen? Het antwoord ligt in 
het feit dat we onze creatieve macht onbewust hebben uitgeoefend 
en vergeten zijn dat we de schepper zijn.
We hebben een wereld gecreëerd en zijn vervolgens gaan 
geloven dat we het slachtoffer ervan zijn. Het is alsof een 
kunstenaar zijn eigen schilderij vergeet en denkt dat het schilderij 
hem controleert. De bevrijding ligt in het herinneren van onze rol 
als kunstenaar.
Innerlijk en Uiterlijk als Één Verbeelding 
"Probeer bij de oefeningen van vandaag de gedachte te 
introduceren dat beide in je eigen verbeelding bestaan." Dit is 
misschien wel de meest radicale uitspraak van de les. Het 
suggereert dat zowel onze innerlijke wereld (gedachten, gevoelens, 
herinneringen) als de uiterlijke wereld (objecten, mensen, 
gebeurtenissen) producten zijn van dezelfde creatieve verbeelding.


Dit betekent niet dat de fysieke wereld niet bestaat, maar dat 
onze ervaring ervan — wat we zien, hoe we het interpreteren, 
welke betekenis we eraan geven — volledig gevormd wordt door 
onze eigen bewustzijn. We leven niet in een objectieve wereld, 
maar in onze eigen creatieve interpretatie van wat er is.
De Gelijkwaardigheid van Binnen en Buiten 
"Probeer ze beide zo gelijk mogelijk te behandelen." Deze 
instructie is cruciaal omdat het onze neiging ondermijnt om de 
"externe" wereld als reëler of belangrijker te zien dan onze 
"interne" wereld. In werkelijkheid zijn beide gelijk reëel en gelijk 
illusoir — beide zijn creaties van hetzelfde bewustzijn.
Wanneer we een herinnering "zien" in onze geest, gebruiken we 
hetzelfde fundamentele vermogen als wanneer we een boom "zien" 
voor onze ogen. Beide zijn perceptuele gebeurtenissen die 
plaatsvinden in bewustzijn.
Directe Toepassing op Verstoring 
"Het idee voor vandaag moet ook meteen worden toegepast op 
elke situatie die jou van je stuk brengt." Dit maakt de les praktisch 
bruikbaar. Wanneer we geconfronteerd worden met een situatie die 
ons frustreert, kwetst, of bang maakt, kunnen we onmiddellijk 
onze creatieve verantwoordelijkheid claimen door te zeggen: "Ik 
heb deze situatie zoals ik die zie bedacht."
Dit is geen zelfkastijding, maar zelfbevrijding. Door onze rol als 
schepper te erkennen, claimen we ook onze macht om de situatie 
anders te zien of anders erop te reageren.
Het Verschil tussen Feiten en Interpretatie 
Een cruciaal onderscheid dat vaak gemist wordt, is dat tussen 
feitelijke gebeurtenissen en onze interpretatie ervan. De Cursus 
beweert niet dat we letterlijk elke fysieke gebeurtenis hebben 


veroorzaakt, maar dat we verantwoordelijk zijn voor hoe we die 
gebeurtenissen zien en ervaren.
Twee mensen kunnen hetzelfde "feit" meemaken — 
bijvoorbeeld een regenbui — en totaal verschillende ervaringen 
hebben: de ene ziet teleurstelling over geruïneerde plannen, de 
andere ziet verfrissing en schoonheid. Beide hebben hun eigen 
versie van "de wereld" bedacht op basis van hetzelfde fenomeen.
De Verbeelding als Spirituele Faculteit 
Door de verbeelding te introduceren als de creator van beide 
werelden, herdefinieert de Cursus verbeelding van een "fantasie-
faculteit" naar een fundamentele spirituele kracht. Verbeelding is 
niet escapisme, maar het primaire instrument waarmee bewustzijn 
ervaringen vormgeeft.
 
 
Geleide meditatie (30 minuten)
Zoek een rustige plek waar je kunt zitten en zowel je innerlijke 
als uiterlijke wereld kunt observeren.
Opening en Voorbereiding (4 minuten) 
Sluit je ogen en adem rustig in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen en je geest kalm worden. Vandaag ga je een van de 
meest revolutionaire waarheden onderzoeken die de Cursus 
aanbiedt: dat jij de schepper bent van de wereld die je ziet.
Breng je aandacht naar je bewustzijn zelf — de ruimte waarin 
alle ervaringen plaatsvinden. Deze ruimte is niet passief, maar 
creatief. Het is de verbeelding die alle ervaring vormgeeft.
Herhaal zachtjes: "Ik heb de wereld die ik zie bedacht." Laat 
deze woorden resoneren, ook al voelen ze vreemd of 
confronterend.


Observatie van de Uiterlijke Wereld (6 minuten) 
Open je ogen en kijk langzaam om je heen. Zie alle objecten, 
vormen, kleuren, en ruimtes rond je. Herhaal 2-3 keer: "Ik heb de 
wereld die ik zie bedacht."
Begin te onderzoeken wat dit betekent. Jij hebt deze kamer niet 
fysiek gebouwd, maar jij hebt wel bepaald hoe je haar ziet. Jij geeft 
betekenis aan elk object, creëert de relaties tussen dingen, beslist 
wat belangrijk is en wat niet.
Merk op hoe je automatisch categoriseert, beoordeelt, en 
betekenis toekent. Dit is jouw creatieve verbeelding aan het werk. 
Zonder deze activiteit zou er alleen maar vormen en kleuren zijn, 
geen "dingen" met betekenis.
Voel hoe de wereld die je ziet niet "daar buiten" is, maar een 
creatieve interpretatie die plaatsvindt in je bewustzijn. De fysieke 
fotonen raken je ogen, maar de "wereld" wordt geboren in je 
verbeelding.
Observatie van de Innerlijke Wereld (6 minuten) 
Sluit nu je ogen en wend je aandacht naar binnen. Zie de 
gedachten, beelden, herinneringen, en gevoelens die opkomen in 
je bewustzijn.
Herhaal: "Ik heb de wereld die ik zie bedacht." Deze innerlijke 
wereld — met al haar drama's, verhalen, en emoties — is ook jouw 
creatie.
Observeer een specifieke herinnering. Zie hoe levendig en reëel 
deze kan lijken, ook al bestaat hij alleen in je verbeelding. De 
personen in je herinnering, de kleuren, de emoties — allemaal 
gecreëerd door jouw bewustzijn.
Begin te zien hoe deze innerlijke wereld net zo "reëel" is als de 
uiterlijke wereld. Beide zijn perceptuele gebeurtenissen die 
plaatsvinden in hetzelfde bewustzijn.


Erkenning van Gelijkwaardigheid (6 minuten) 
Nu ga je afwisselen tussen innerlijke en uiterlijke observatie. 
Open je ogen, kijk om je heen, sluit je ogen, kijk naar binnen. 
Herhaal telkens: "Ik heb de wereld die ik zie bedacht."
Begin te voelen hoe beide "werelden" gelijkwaardig zijn — 
beide creaties van hetzelfde creatieve bewustzijn. Er is geen 
fundamenteel verschil tussen het "zien" van een boom en het "zien" 
van een herinnering.
Realiseer je dat jij de gemeenschappelijke factor bent in beide 
ervaringen. Jij bent de schepper die betekenis geeft, die 
interpreteert, die de ervaring vormgeeft.
Toepassing op Moeilijke Situaties (5 minuten) 
Breng nu een situatie naar voren die je recent heeft verstoord 
— iets dat je gefrustreerd, bang, of verdrietig heeft gemaakt.
Zie deze situatie in je geest en zeg: "Ik heb deze situatie zoals ik 
die zie bedacht."
Dit betekent niet dat je de feitelijke gebeurtenissen hebt 
veroorzaakt, maar dat jij hebt bepaald hoe je ze interpreteert, wat 
ze voor je betekenen, hoe je erop reageert.
Voel hoe deze erkenning ruimte creëert. Als jij de schepper bent 
van hoe je de situatie ziet, dan kun je haar ook anders zien. Je bent 
niet vastgeklemd aan één interpretatie.
Experimenteer met het anders bekijken van dezelfde situatie. 
Welke andere betekenis zou je eraan kunnen geven? Hoe zou liefde 
naar deze situatie kijken in plaats van angst?
Herkenning van Creatieve Macht (3 minuten) 
Voel nu de enorme kracht van deze erkenning. Jij bent niet een 
machteloos slachtoffer van een vooraf bepaalde wereld. Jij bent 
een creatief bewustzijn dat voortdurend jouw ervaring vormgeeft.


[image: fill-image-22.png][image: border-image-22.png]Deze macht is niet egocentrisch — het is de macht van 
bewustzijn zelf. Wanneer je dit erkent, kun je beginnen bewuster te 
creëren, vanuit liefde in plaats van angst.
Herhaal: "Ik heb de wereld die ik zie bedacht, en ik kan haar 
opnieuw bedenken."
Breng je handen naar je hart en voel de vrijheid van deze 
erkenning. Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen.
Gebed
Oneindige Creativiteit,
Ik begin te beseffen de enorme waarheid dat ik de schepper 
ben van de wereld die ik zie.
Vergeef me dat ik mezelf heb gezien als slachtoffer van mijn eigen 
creatie. Ik heb een wereld bedacht vol angst en vergeten dat ik de 
bedenker was.
Help me te herinneren dat als ik de schepper ben van wat ik nu 
zie, ik ook de schepper kan zijn van iets veel mooiers.
Leer me bewust te creëren in plaats van onbewust. Laat me de 
wereld bedenken vanuit liefde in plaats van angst, vanuit eenheid in 
plaats van scheiding.
Geef me moed om de verantwoordelijkheid te accepteren voor mijn 
eigen ervaring, wetend dat in deze acceptatie mijn bevrijding ligt.
Help me te zien dat verbeelding niet escapisme is, maar de heilige 
faculteit waarmee ik mijn ervaring vormgeef.
Moge ik leren te dromen dromen van vrede in plaats van 
conflict, van overvloed in plaats van schaarste, van liefde in plaats 
van angst.
In creatieve nederigheid, Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Twee Dagelijkse Creatieve Erkenningssessies
•Plan één sessie van 3-5 minuten 's ochtends en één 's 
avonds
•Begin met ogen open, kijk om je heen en herhaal 2-3 
keer: "Ik heb de wereld die ik zie bedacht"
•Sluit je ogen, observeer je innerlijke wereld en herhaal 
hetzelfde
•Behandel beide werelden als gelijkwaardig—beide 
producten van jouw verbeelding
•Herhaal het idee zo vaak je wilt tijdens de observatie
 
 
 
2. De Continue Schepper-Herinnering
•Herhaal "Ik heb de wereld die ik zie bedacht" zo vaak 
mogelijk gedurende de dag
•Gebruik dit vooral wanneer je je overweldigd voelt door 
externe omstandigheden
•Wissel af tussen toepassing op uiterlijke en innerlijke 
ervaringen
•Laat dit een natuurlijke gewoonte worden, geen 
geforceerde oefening
 


 
 
3. De Onmiddellijke Verstoring-Transformatie
•Elke keer dat een situatie je van je stuk brengt, stop en 
zeg:
•"Ik heb deze situatie zoals ik die zie bedacht"
•Dit werkt voor kleine ergernissen (verkeer) tot grote 
uitdagingen (conflict)
•Gebruik het niet voor zelfkastijding, maar voor het 
claimen van creatieve macht
•Vraag jezelf: "Hoe zou ik deze situatie anders kunnen 
zien?”
 
 
 
4. De Interpretatie-Bewustwording Oefening
•Oefen het onderscheiden tussen feitelijke gebeurtenissen 
en jouw interpretatie ervan
•Voor elke situatie, identificeer: "Wat gebeurde er 
feitelijk?" versus "Hoe interpreteer ik het?"
•Experimenteer met alternative interpretaties van dezelfde 
feiten
•Begin te zien hoeveel van je "problemen" interpretatie-
problemen zijn
•Oefen bewuste keuze in hoe je gebeurtenissen betekenis 
geeft


 
5. De Verbeelding-Rehabilitatie Training
•Begin verbeelding te zien als een heilige faculteit in plaats 
van escapisme
•Besteed bewust tijd aan creatieve visualisatie van 
gewenste ervaringen
•Gebruik verbeelding om scenarios van vrede, liefde, en 
overvloed te creëren
•Behandel dit als spirituele praktijk, niet als fantasie
•Begin te zien dat verbeelding de brug is tussen 
mogelijkheid en manifestatie
 
 
 
6. De Gelijkwaardigheid-Realisatie Oefening
•Oefen het afwisselen tussen innerlijke en uiterlijke 
observatie
•Spendeer gelijke tijd aan het observeren van gedachten 
en van objecten
•Behandel beide met dezelfde ernst en aandacht
•Begin te voelen dat beide werkelijk in hetzelfde 
bewustzijnsveld plaatsvinden
•Laat het onderscheid tussen "reëel" en "ingebeeld" 
vervagen
 


 
7. De Creatieve Verantwoordelijkheid Beoefening
•Voor elke ervaring die je hebt, vraag: "Hoe heb ik 
bijgedragen aan het creëren hiervan?"
•Dit geldt voor positieve én negatieve ervaringen
•Zoek naar je rol in hoe je situaties ziet, interpreteert, en 
erop reageert
•Dit is geen schuldzoeken, maar het claimen van creatieve 
macht
•Begin patronen te zien in hoe je consistent bepaalde 
soorten ervaringen creëert
 
 
 
8. De Wereld-Hermaken Visualisatie
•Besteed dagelijks tijd aan het bewust "hermaken" van je 
wereld
•Begin met kleine dingen: zie je kamer als plaats van vrede 
in plaats van chaos
•Breid uit naar grotere situaties: zie je werk als kans voor 
groei in plaats van last
•Gebruik verbeelding om de wereld te zien zoals je haar 
zou willen hebben
•Oefen dit tot het een natuurlijk alternatief wordt voor 
automatische perceptie
 


 
9. De Oorzaak-Effect Omkering Meditatie
•Mediteer dagelijks over de omkering van gewone 
oorzaak-effect denken
•In plaats van "De wereld veroorzaakt mijn ervaring" denk 
"Ik veroorzaak mijn ervaring van de wereld"
•Gebruik concrete voorbeelden uit je leven om deze 
omkering te onderzoeken
•Voel de macht die in deze omkering ligt
•Begin vanuit deze nieuwe veronderstelling te leven
 
 
 
 
10. De Drama-Auteur Herkenning
•Wanneer je verstrikt raakt in persoonlijk drama, vraag: 
"Hoe ben ik de auteur van dit drama?"
•Zie jezelf als zowel schrijver, regisseur, en hoofdrolspeler 
van je levenservaring
•Dit is niet cynisch, maar zelfbekrachtigend — als jij het 
drama hebt geschreven, kun je het herschrijven
•Experimenteer met het herschrijven van "je verhaal" 
vanuit kracht in plaats van slachtofferschap
 
 


 
11. De Betekenis-Maken Observatie
•Gedurende de dag, let op hoe voortdurend je betekenis 
toekent aan dingen
•Merk op hoe je automatisch categoriseert, beoordeelt, en 
interpreteert
•Realiseer dat deze activiteit de "wereld" creëert die je ziet
•Experimenteer met het temporeel stoppen van betekenis-
maken en gewoon vormen en kleuren zien
•Begin te waarderen hoe creatief en constant dit proces is
 
 
 
 
12. De Collectieve Schepping Contemplatie
•Overweeg hoe jouw manier van de wereld zien bijdraagt 
aan de collectieve ervaring
•Als iedereen de wereld "bedacht" heeft, hoe kunnen we 
collectief een betere wereld bedenken?
•Gebruik je creatieve verantwoordelijkheid als bijdrage 
aan globale transformatie
•Zie jezelf als co-creator van de wereld samen met alle 
andere bewustzijn
•Begin bewust bij te dragen aan de wereldwijde shift van 
angst naar liefde
 


Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk de radicale 
verschuiving te faciliteren van jezelf zien als slachtoffer van de 
wereld naar jezelf herkennen als schepper van je ervaring van de 
wereld. Dit is misschien wel de meest ondersteunende, 
krachtgevende en tegelijkertijd de meest uitdagende lering van de 
Cursus.
Het doel is niet om schuldig te voelen over moeilijke 
ervaringen, maar om de creatieve macht te claimen die altijd de 
jouwe is geweest. Wanneer we werkelijk begrijpen dat we de 
wereld die we zien hebben "bedacht," worden we vrij om haar 
opnieuw te bedenken — ditmaal bewust, vanuit liefde, en ten 
dienste van vrede en geluk voor allen.


 
Les 33
“Er is een andere manier om naar de wereld te 
kijken.”
 
 
 
 
“De Tweede Blik”
 
Vastzittend in één perspectief, 
gevangen in één interpretatie, 
vergeet ik dat er altijd een andere camera-instelling mogelijk is.
 
Wat ik zie als ramp kan gezien worden als kans. 
Wat ik beleef als afwijzing kan ervaren worden als bescherming. 
Wat ik ervaar als verlies kan herkend worden als bevrijding.
 
Er is altijd een andere manier— 
niet beter of slechter noodzakelijk, 
maar anders, vrijer, meer open voor liefde.
 
Wanneer mijn eerste reactie mij in spanning brengt, 
kan ik stoppen, ademhalen, en vragen: 
"Hoe nog meer?”


 
De wereld verandert niet, 
maar mijn blik kan verschuiven 
van de lens van angst naar de lens van vertrouwen.
 
In elke situatie liggen meerdere werkelijkheden 
te wachten op mijn keuze. 
Ik ben vrij om te kiezen welke ik wil zien.
 
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 33 brengt na de intense erkenning van onze creatieve 
verantwoordelijkheid een boodschap van hoop en praktische 
bevrijding. Als we inderdaad de schepper zijn van de wereld die we 
zien, dan staat het alternatief altijd open om anders te kijken. Deze 
les biedt een levensreddende uitweg uit de gevangenis van rigide 
perceptie.
De Omslag in Waarneming 
"Het idee van vandaag is een poging in te zien dat je een 
omslag kunt bewerkstelligen in jouw waarneming van de wereld." 
Het woord "omslag" suggereert iets plotselings en dramatisch, 
maar ook iets wat binnen onze macht ligt. We zitten niet vast in 
één manier van zien — we kunnen bewust kiezen voor een 
alternatief perspectief.
Deze omslag is niet iets wat ons overkomt, maar iets wat we 
bewerkstelligen. Het is een actieve keuze, een bewuste beslissing 
om ons perspectief te verschuiven. Dit geeft ons enorme macht 
terug over onze eigen ervaring.


Ongedwongenheid als Sleutel 
"Kijk gewoon ongedwongen rond... bezie je innerlijke 
gedachten met dezelfde ongedwongenheid." De nadruk op 
ongedwongenheid is cruciaal. Wanneer we geforceerd proberen 
anders te kijken, creëren we vaak meer spanning. Ware 
perceptuele verschuiving gebeurt in ontspanning, niet in dwang.
Deze ongedwongenheid strekt zich uit naar beide werelden — 
de uiterlijke en de innerlijke. We hoeven niet krampachtig te 
zoeken naar de "juiste" manier van zien, maar kunnen speels 
experimenteren met verschillende perspectieven.
Onthechte Houding 
"Probeer tegenover beide evenveel afstand te bewaren en deze 
onthechte houding te handhaven." Onthechting betekent hier niet 
onverschilligheid, maar het vermogen om niet gevangen te raken 
in één specifieke manier van zien. Het is de vrijheid om 
verschillende perspectieven uit te proberen zonder er wanhopig 
aan vast te klampen.
Deze onthechting is essentieel omdat het ons de ruimte geeft 
om te experimenteren. Wanneer we te gehecht zijn aan hoe dingen 
"zouden moeten" zijn, kunnen we de alternatieven niet zien die al 
beschikbaar zijn.
Onmiddellijke Toepassing bij Verstoring 
"Ook moet je het idee van vandaag onmiddellijk specifiek 
toepassen zodra zich een situatie voordoet die je in de verleiding 
brengt verstoord te raken." Dit maakt de les praktisch bruikbaar in 
het dagelijkse leven. Het is niet alleen een filosofische oefening, 
maar een directe interventie wanneer we lijden.
De instructie om "onmiddellijk" te reageren is belangrijk omdat 
het voorkomt dat we vastlopen in negatieve perceptuele spiralen. 
Hoe sneller we kunnen stoppen en een alternatief perspectief 


zoeken, hoe minder we lijden onder onze eerste, vaak angst-
gebaseerde interpretatie.
De Eenvoud van het Alternatief 
"Er is een andere manier om hiernaar te kijken." Deze simpele 
zin bevat enorme bevrijdende kracht. Het beweert niet dat we de 
situatie moeten veranderen, dat we moeten accepteren wat 
onaanvaardbaar is, of dat we positief moeten denken over 
negatieve gebeurtenissen. Het zegt alleen dat er een alternatief 
perspectief beschikbaar is.
Deze eenvoud is zowel de kracht als de uitdaging van de les. 
Het ego maakt dingen graag complex, maar perceptuele vrijheid 
kan zo simpel zijn als het herinneren dat we altijd een keuze 
hebben in hoe we kijken.
Het Verschil tussen Gebeurtenis en Interpretatie 
Wat deze les zo krachtig maakt, is dat het ons herinnert aan het 
verschil tussen wat er gebeurt en hoe we het interpreteren. De 
meeste van ons lijden komt niet van gebeurtenissen zelf, maar van 
onze interpretatie ervan.
Een regenbui kan gezien worden als een vervelende 
onderbreking van onze plannen of als een prachtige expressie van 
de natuurlijke cyclus. Een kritische opmerking kan ervaren worden 
als een aanval op onze waardigheid of als feedback die ons kan 
helpen groeien. Het event is hetzelfde, maar de ervaring is radicaal 
anders.
De Frequentie van Herhaling 
"De korte oefenperioden moeten zo talrijk mogelijk zijn." Deze 
instructie erkent dat perceptuele verandering oefening vereist. We 
hebben jarenlang automatische manieren van kijken ontwikkeld 
die niet van de ene dag op de andere veranderen.


Door het idee zo vaak mogelijk te herhalen, trainen we onze 
geest om automatisch naar alternatieven te zoeken in plaats van 
vast te lopen in onze eerste reactie. Het wordt een nieuwe 
gewoonte die de oude gewoonte van rigide perceptie vervangt.
Geleide meditatie (25 minuten)
Zoek een rustige plek waar je kunt zitten en zowel naar binnen 
als naar buiten kunt kijken.
Opening en Ontspanning (3 minuten) 
Sluit je ogen en adem rustig in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen en je geest kalm worden. Vandaag ga je 
experimenteren met de bevrijdende waarheid dat er altijd een 
andere manier is om naar elke situatie te kijken.
Breng je aandacht naar je hart en voel de openheid daar. Deze 
openheid is de ruimte waarin nieuwe perspectieven kunnen 
ontstaan. Herhaal zachtjes: "Er is een andere manier om naar de 
wereld te kijken."
Voel hoe deze woorden hoop en mogelijkheid brengen. Je zit 
niet vast in één manier van zien.
Ongedwongen Uiterlijke Observatie (6 minuten) 
Open je ogen en kijk ongedwongen rond in je omgeving. Laat je 
blik rustig glijden over objecten, ruimtes, kleuren, en vormen. 
Geen haast, geen oordeel, gewoon rustig kijken.
Kies een object dat je ziet en observeer hoe je er automatisch 
naar kijkt. Welke eerste indruk krijg je? Welke gedachten komen 
op?
Nu experimenteer je bewust met een andere manier van kijken 
naar hetzelfde object. Als je eerste blik functioneel was ("dat is een 
stoel"), probeer dan esthetisch te kijken ("welke vormen en kleuren 


zie ik?"). Als je eerste blik beoordelend was ("dat is lelijk"), probeer 
dan nieuwsgierig te kijken ("wat zijn de unieke kenmerken?").
Herhaal af en toe: "Er is een andere manier om naar de wereld 
te kijken."
Voel hoe elke verschuiving in perspectief een nieuwe wereld 
onthult, zelfs binnen hetzelfde gezichtsveld.
Ongedwongen Innerlijke Observatie (6 minuten) 
Sluit nu je ogen en wend je aandacht naar binnen. Laat 
gedachten, gevoelens, en herinneringen opkomen en gaan. 
Observeer ze met dezelfde ongedwongenheid waarmee je de 
uiterlijke wereld bekeek.
Wanneer een gedachte opkomt die je normaal zou beoordelen 
als "goed" of "slecht," experimenteer dan met een ander perspectief. 
Een zorgende gedachte kan gezien worden als bewijs van je liefde. 
Een angstige gedachte kan gezien worden als je 
beschermingsinstinct dat probeert te helpen.
Kies een herinnering of situatie die je regelmatig bezighoudt. 
Kijk er eerst naar zoals je gewoonlijk doet. Voel de emoties die erbij 
horen.
Nu vraag je jezelf: "Hoe nog meer zou ik naar deze situatie 
kunnen kijken?" Laat verschillende perspectieven opkomen zonder 
er één als "juist" te selecteren.
Herhaal zachtjes: "Er is een andere manier om hiernaar te 
kijken."
Afwisseling Binnen-Buiten (5 minuten) 
Nu ga je afwisselen tussen innerlijke en uiterlijke observatie. 
Open je ogen, kijk kort rond, sluit je ogen, kijk naar binnen. Maak 
de overgangen soepel, niet abrupt. Bij elke wissel herhaal je: "Er is 
een andere manier om naar de wereld te kijken."


Begin te voelen hoe beide "werelden" onderhevig zijn aan 
perceptuele keuze. Je bent niet gevangen in één manier van zien, 
in of uit.
Ontwikkel een speelse houding naar deze verschuivingen. Dit is 
geen zwaar werk, maar een creatief experiment met de flexibiliteit 
van je bewustzijn.
Toepassing op Recente Verstoring (4 minuten) 
Breng nu een recente situatie naar voren die je van je stuk heeft 
gebracht. Het kan iets kleins zijn — een onvriendelijke opmerking, 
een vertraging, een teleurstelling.
Zie de situatie eerst zoals je haar destijds ervoer. Voel de 
emoties die erbij hoorden — frustratie, verdriet, boosheid.
Nu zeg je bewust: "Er is een andere manier om hiernaar te 
kijken."
Laat verschillende alternatieven opkomen:
•Wat als dit een leerervaring was?
•Wat als dit me beschermde tegen iets ergers?
•Wat als dit iemand anders ook pijn deed en hun reactie 
angst was, niet aanval?
•Wat als dit een kans is om compassie te ontwikkelen?
Je hoeft niet te geloven dat deze alternatieven "waar" zijn—
experimenteer gewoon met hoe ze aanvoelen.
Integratie en Afsluiting (1 minuut)     
Voel de vrijheid die komt van het weten dat je altijd keuzes hebt 
in hoe je kijkt. Deze vrijheid is niet iets wat je moet verdienen — 
het is altijd beschikbaar.


[image: fill-image-4.png][image: border-image-4.png]Breng je handen naar je hart en voel dankbaarheid voor deze 
flexibiliteit van bewustzijn. Neem deze herinnering mee: in elke 
situatie zijn er alternatieven beschikbaar.
Open langzaam je ogen, dragend deze nieuwe flexibiliteit met 
je mee.
 
Gebed
 
Bron van alle Perspectief,
Dank je dat er altijd een andere manier is om te kijken. Wanneer 
ik gevangen raak in één interpretatie, herinner mij aan deze 
bevrijdende waarheid.
Help me te zien dat mijn eerste reactie niet mijn enige optie 
is. Geef me de moed om te experimenteren met andere perspec-
tieven, vooral wanneer ik lijdt.
Leer me de ongedwongenheid die nieuwe zichtwijzen mogelijk 
maakt. Laat me niet krampachtig vasthouden aan één manier van 
zien, maar speels en open blijven.
Wanneer situaties mij verstoren, laat mij herinneren te 
stoppen en te vragen: "Hoe nog meer?" Geef me vertrouwen dat 
alternatieven altijd bestaan.
Help me te zien dat deze flexibiliteit niet zwakte is, maar 
wijsheid. Niet ontkenning van problemen, maar herkenning van 
keuze.
Moge mijn bereidheid om anders te kijken ruimte scheppen voor 
wonderen die ik anders zou missen.
In openheid en verwondering, Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Twee Dagelijkse Perspectiefwisselingen
•Plan één oefenperiode van 5 minuten 's ochtends en één 's 
avonds
•Wissel af tussen uiterlijke observatie (ogen open) en 
innerlijke observatie (ogen dicht)
•Herhaal regelmatig: "Er is een andere manier om naar de 
wereld te kijken"
•Experimenteer bewust met verschillende perspectieven op 
hetzelfde object/gedachte
•Houd de overgangen soepel en ongedwongen
 
 
2. De Onmiddellijke Verstoring-Interventie
•Elke keer dat je je verstoord voelt, stop onmiddellijk en 
zeg:
•"Er is een andere manier om hiernaar te kijken"
•Neem een minuut om rustig te zitten en verschillende 
perspectieven te overwegen
•Sluit je ogen als dat helpt om afstand te nemen
•Forceer geen specifiek alternatief, laat opties natuurlijk 
opkomen
 
 


 
3. De Dagelijkse Perspectief-Challenge
•Kies elke ochtend één situatie in je leven die je 
momenteel als problematisch ziet
•Besteed de dag aan het bewust zoeken naar alternatieve 
manieren om ernaar te kijken
•Vraag jezelf regelmatig: "Hoe nog meer zou ik dit kunnen 
zien?"
•Documenteer verschillende perspectieven die opkomen
•Merk op hoe elk perspectief je emotionele ervaring 
verandert
 
 
 
4. De Automatische Reactie Onderbreker
•Leer je automatische perceptuele reacties te herkennen
•Wanneer je eerste gedachte is "Dit is verschrikkelijk," stop 
en zeg: "Er is een andere manier om hiernaar te kijken"
•Oefen deze onderbreking bij kleine irritaties voordat je 
het probeert bij grote problemen
•Ontwikkel een gewoonte van perceptuele 
nieuwsgierigheid in plaats van onmiddellijk oordelen
 
 
 


 
5. De Ongedwongen Observatie Training
•Besteed dagelijks 10 minuten aan ongedwongen 
observatie
•Wissel af tussen kijken naar objecten en naar gedachten
•Probeer dezelfde ontspannen attitude naar beide te 
hebben
•Vermijd de neiging om te analyseren of conclusies te 
trekken
•Oefen pure observatie zonder directe actie
 
 
 
 
6. De Perspectief-Spelletjes Oefening
•Maak een spelletje van het vinden van meerdere 
perspectieven op gewone situaties
•Bijvoorbeeld: verkeersdrukte = stress OF verkeersdrukte 
= tijd om te reflecteren
•Regen = vervelend OF regen = aarde die wordt gevoed
•Kritiek = aanval OF kritiek = iemand die om je geeft
•Probeer minimaal 3 verschillende perspectieven voor elke 
situatie te vinden
 
 


 
7. De Emotie-Verschuiving Praktijk
•Wanneer je een sterke negatieve emotie voelt, gebruik die 
als signaal
•Stop en vraag: "Welk perspectief creëert deze emotie?"
•Experimenteer met perspectieven die andere emoties 
zouden creëren
•Merk op hoe het veranderen van perspectief automatisch 
emoties verandert
•Begin perspectiefkeuze te zien als emotieregulatie
 
 
 
8. De Verhaal-Herschrijving Oefening
•Identificeer een verhaal over jezelf of je leven dat je lijden 
veroorzaakt
•Schrijf het verhaal op zoals je het normaal vertelt
•Herschrijf hetzelfde verhaal vanuit verschillende 
perspectieven:
•Als held in plaats van slachtoffer
•Als leraar in plaats van leerling
•Als komedie in plaats van tragedie
•Merk op hoe elk perspectief je relatie tot je eigen leven 
verandert
 


 
9. De Andere-Mensen Perspectief Training
•Wanneer iemand je irriteert, oefen verschillende 
manieren om naar hun gedrag te kijken
•In plaats van "Zij zijn gemeen," probeer "Zij zijn bang" of 
"Zij doen hun best"
•Experimenteer met het zien van irritant gedrag als een 
roep om liefde
•Dit betekent niet dat je alles moet tolereren, maar dat je 
keuzes hebt in hoe je reageert
 
 
 
10. De Flexibiliteit-Ontwikkeling Dagboek
•Houd een week lang bij wanneer je bewust van 
perspectief verandert
•Noteer: oorspronkelijk perspectief, alternatief perspectief, 
resultaat
•Merk op welke types situaties je het moeilijkst vindt om 
anders te bekijken
•Vier kleine overwinningen in perceptuele flexibiliteit
•Gebruik dit om gebieden te identificeren waar meer 
oefening nodig is
 
 


 
11. De Verleden-Herziening Oefening
•Neem oude pijnlijke herinneringen en oefen er anders 
naar te kijken
•Niet om het verleden te ontkennen, maar om je huidige 
relatie ermee te veranderen
•Zoek naar verborgen geschenken, lessen, of kracht in 
moeilijke ervaringen
•Gebruik: "Er is een andere manier om naar dit verleden te 
kijken"
•Begin het verleden te zien als bron van wijsheid in plaats 
van alleen pijn
 
 
 
12. De Toekomst-Angst Transformatie
•Wanneer je je zorgen maakt over de toekomst, stop en 
herken: dit is één mogelijk scenario
•Zeg: "Er is een andere manier om naar deze toekomst te 
kijken"
•Visualiseer verschillende mogelijke uitkomsten, inclusief 
positieve
•Oefen het loslaten van bindingen aan specifieke 
toekomstbeelden
•Begin de toekomst te zien als open mogelijk in plaats van 
voorspelbaar negatief


Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk de rigiditeit van 
perceptie uit gewoonte te vervangen door de flexibiliteit van 
bewuste keuze. Het doel is niet om altijd "positief" te denken, maar 
om te herinneren dat we altijd alternatieven hebben in hoe we 
naar elke situatie kijken.
Deze perceptuele vrijheid is een van de grootste geschenken die 
we onszelf kunnen geven. Het betekent dat we nooit hopeloos 
vastzitten in één manier van ervaren, maar altijd de mogelijkheid 
hebben om een uitweg te vinden door anders te kijken.


 
Les 34
“Ik zou in plaats hiervan vrede kunnen zien.”
 
 
 
“Het Vredesalternatief”
 
In elke situatie die mij verstoort, 
in elk moment van spanning of angst, 
staat er stil een andere mogelijkheid te wachten op mijn erkenning.
 
Waar ik conflict zie, zou ik vrede kunnen zien.
 Waar ik bedreiging voel, zou ik bescherming kunnen voelen. 
Waar ik verlies ervaar, zou ik bevrijding kunnen ervaren.
 
Vrede is niet afwezig omdat omstandigheden moeilijk zijn. 
Vrede is altijd aanwezig, 
verscholen achter mijn keuze om iets anders te zien.
 
Het is geen ontkenning van problemen, 
maar herkenning van een dieper niveau waar alles in orde is, 
waar alles heeft plaatsgevonden precies zoals het moet.


Vrede is mijn geboorterecht, 
niet iets wat ik moet verdienen door perfecte omstandigheden. 
Ik hoef alleen maar te kiezen om het te zien, en het is er.
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 34 markeert een cruciale wending naar het praktische hart 
van spirituele transformatie: de bewuste keuze voor vrede boven 
conflict. Deze les gaat niet over het veranderen van externe 
omstandigheden, maar over het herkennen dat vrede altijd als 
alternatief beschikbaar is, ongeacht wat er in de wereld gebeurt.
Vrede als Innerlijke Zaak 
"Innerlijke vrede is ontegenzeglijk een innerlijke zaak. Het moet 
beginnen bij je eigen gedachten en zich dan naar buiten toe 
uitbreiden." Deze fundamentele waarheid ondermijnt onze gewone 
overtuiging dat vrede afhangt van externe omstandigheden. We 
denken dat we vrede zullen hebben wanneer onze problemen zijn 
opgelost, onze relaties perfect zijn, of de wereld rechtvaardig 
wordt.
De Cursus stelt het tegenovergestelde: vrede is een keuze die 
we maken in onze eigen geest, onafhankelijk van wat er om ons 
heen gebeurt. Deze keuze straalt dan uit naar onze waarneming 
van de wereld, waardoor we vrede kunnen zien zelfs in schijnbaar 
chaotische omstandigheden.
De Voorwaarden voor Andere Manieren van Zien 
"Het idee voor vandaag maakt een begin met de beschrijving 
van de voorwaarden die gelden voor de andere manier van zien." 
Vrede is niet alleen een doel op zich, maar ook de voorwaarde voor 
spirituele visie. Wanneer onze geest verstoord is door angst, 
kwaadheid, of zorgen, kunnen we niet helder zien.


Dit verklaart waarom spirituele praktijk zo veel nadruk legt op 
het cultiveren van innerlijke stilte en vrede. Het is niet omdat 
vrede "goed" is en conflict "slecht," maar omdat vrede de 
geestestoestand is waarin waarheid zichtbaar wordt.
De Systematische Benadering van Angstgedachten 
"Onderzoek je denkgeest op angstgedachten, situaties die je 
verontrusten, 'ergerlijke' personen of gebeurtenissen, of iets anders 
waarover je weinig liefdevolle gedachten koestert." Deze instructie 
is praktisch en systematisch. In plaats van te proberen vrede te 
forceren, werken we bewust met de specifieke obstakels voor 
vrede.
De term "weinig liefdevolle gedachten" is bijzonder inzichtelijk. 
Het erkent dat veel van onze verstoring voortkomt uit gedachten 
die niet gebaseerd zijn op liefde — oordelen, kritieken, angsten, 
wraakfantasieën. Door deze gedachten bewust te identificeren, 
kunnen we ze transformeren.
Het Loslaten van Specifieke Obstakels 
"Merk ze allemaal terloops op, en herhaal het idee voor 
vandaag langzaam terwijl je gadeslaat hoe ze in je denkgeest 
opdoemen, laat ze dan een voor een los, en ga door met de 
volgende." Deze praktijk combineert mindfulness met actieve 
transformatie.
We ontkennen de verstorende gedachten niet, maar observeren 
ze zonder erin verstrikt te raken. Vervolgens bieden we bewust het 
alternatief van vrede aan. Het "loslaten" gebeurt niet door 
onderdrukking, maar door het herkennen dat er een andere optie 
bestaat.
Bescherming Tegen Verleiding 
"De bedoeling is jezelf de hele dag tegen verleidingen te 
beschermen." De grootste verleiding waar we dagelijks mee 


geconfronteerd worden, is de verleiding om onze vrede op te 
geven voor externe omstandigheden. Elk moment van verstoring is 
een moment waarin we geloven dat iets buiten onszelf belangrijker 
is dan onze innerlijke vrede.
Deze "bescherming" is niet defensief maar preventief. Door 
regelmatig te herinneren dat vrede een optie is, voorkomen we dat 
we automatisch in conflict-modus vallen wanneer uitdagingen zich 
voordoen.
Specifieke versus Algemene Toepassing 
De les onderscheidt tussen specifieke situaties ("Ik zou in deze 
situatie vrede kunnen zien") en algemene emotionele toestanden 
("Ik kan mijn gevoelens vervangen door vrede"). Dit erkent dat 
verstoring verschillende vormen kan aannemen en verschillende 
benaderingen kan vereisen.
Soms is ons verlies van vrede zeer specifiek — gerelateerd aan 
een bepaalde persoon of gebeurtenis. Andere keren is het meer 
diffuus — een algemeen gevoel van onrust of depressie. De 
oefening kan worden aangepast aan beide situaties.
Het Vervangen van Emoties 
"Ik kan mijn gevoelens van gedeprimeerdheid, onrust of 
tobberij vervangen door vrede." Dit is een revolutionaire 
benadering van emotionele genezing. In plaats van te analyseren 
waarom we ons slecht voelen of te proberen de externe oorzaken 
te veranderen, kunnen we direct kiezen voor een andere 
emotionele staat.
Dit betekent niet het onderdrukken van gevoelens, maar het 
herkennen dat we meer keuze hebben in onze emotionele reacties 
dan we gewoonlijk denken. Gevoelens volgen gedachten, en we 
kunnen kiezen voor gedachten die vrede genereren.
 


Geleide meditatie (30 minuten)
Zoek een rustige plek waar je ongestoord kunt zitten voor deze 
vredesmeditatie.
Opening en Centrering (4 minuten) 
Sluit je ogen en adem rustig in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen met elke uitademing. Breng je aandacht naar je hart en 
voel de natuurlijke vrede die daar woont, onder alle zorgen en 
spanningen.
Deze vrede is altijd aanwezig, zelfs wanneer je je ervan 
afgesneden voelt door externe omstandigheden. Vandaag ga je 
leren hoe je bewust kunt kiezen voor deze vrede, ongeacht wat er 
in je leven gebeurt.
Herhaal zachtjes: "Ik zou in plaats hiervan vrede kunnen zien." 
Voel deze woorden niet als verplichting, maar als uitnodiging.
Inventarisatie van Verstoring - 
Deel 1: Specifieke Situaties (8 minuten) 
Laat je bewustzijn nu zachtjes scannen naar recente situaties 
die je vrede hebben verstoord. Misschien een conflict met iemand, 
een teleurstelling, een zorgwekkende ontwikkeling.
Kies één specifieke situatie en breng deze helder in je 
bewustzijn. Zie de details, voel de emoties die erbij horen. Merk op 
hoe deze situatie je van je vrede heeft beroofd.
Nu zeg je langzaam: "Ik zou in deze situatie vrede kunnen zien 
in plaats van wat ik er nu in zie."
Je hoeft niet te weten hoe deze vrede eruit zou zien. Het is 
genoeg om te erkennen dat het een mogelijkheid is. Voel hoe deze 
erkenning alleen al ruimte creëert rond de situatie.


Laat deze situatie nu los en ga naar een tweede verstorende 
situatie. Herhaal hetzelfde proces. Dwing niets, maar bied 
simpelweg het alternatief van vrede aan.
Doe dit met 3-4 specifieke situaties, elke keer herhalend: "Ik 
zou in plaats hiervan vrede kunnen zien."
Inventarisatie van Verstoring - 
Deel 2: Moeilijke Personen (6 minuten) 
Breng nu personen in je bewustzijn die je regelmatig van je stuk 
brengen. Dit kunnen mensen zijn die je irriteren, bang maken, of 
verdrietig maken.
Voor elke persoon, voel eerst de typische emoties die zij in je 
oproepen. Oordeel hier niet over — accepteer gewoon dat dit je 
gewone reactie is.
Nu zeg je: "Ik zou in plaats van deze frustratie/angst/verdriet 
vrede kunnen zien wanneer ik aan [naam] denk."
Begin te voelen dat je reactie op anderen een keuze is. Je hoeft 
niet automatisch van streek te raken. Vrede is altijd een alternatief.
Voor elke moeilijke persoon herhaal je: "Ik zou in plaats hiervan 
vrede kunnen zien."
Inventarisatie van Verstoring - 
Deel 3: Algemene Emoties (6 minuten) 
Richt je aandacht nu op algemene emotionele toestanden die je 
vrede verstoren. Misschien chronische zorgen, depressieve 
gevoelens, algemene onrust, of een gevoel van overweldiging.
Voel waar deze emoties in je lichaam leven. Merk op hoe 
vertrouwd ze zijn geworden, hoe "normaal" het voelt om ze te 
dragen.


Nu zeg je bewust: "Ik kan mijn gevoelens van [specificeer de 
emotie] vervangen door vrede."
Dit is geen ontkenning van je emoties, maar herkenning dat je 
meer keuze hebt dan je dacht. Emoties zijn reacties op gedachten, 
en je kunt kiezen voor gedachten die vrede genereren.
Voor elke algemene emotionele toestand herhaal je: "Ik kan dit 
vervangen door vrede."
Voel hoe elke herhaling je herinnert aan je eigen macht over je 
innerlijke staat.
Directe Ervaring van Vrede (4 minuten) 
Laat nu alle specifieke situaties, personen, en emoties los. Ga 
rechtstreeks naar de vrede zelf.
Voel de vrede die natuurlijk aanwezig is wanneer je niet actief 
kiest voor conflict. Deze vrede is niet iets wat je moet maken—het 
is er al, wachtend op je erkenning.
Adem deze vrede in. Voel hoe het je hele lichaam vult. Dit is je 
natuurlijke staat, je geboorterecht als bewust wezen.
Herhaal zachtjes: "Vrede is mijn keuze. Vrede is altijd 
beschikbaar."
Blijf in deze directe ervaring van vrede zitten. Laat het worden 
tot een referentiepunt dat je kunt herinneren wanneer je verstoord 
raakt.
Integratie en Toewijding (2 minuten) 
Breng je handen naar je hart en maak een zachte toezegging 
aan jezelf: "Vandaag kies ik zo vaak mogelijk voor vrede. Wanneer 
ik merk dat ik verstoord raak, herinner ik mijzelf: ik zou in plaats 
hiervan vrede kunnen zien."


[image: fill-image-21.png][image: border-image-21.png]Voel de kracht van deze keuze. Dit is geen passieve houding, 
maar een actieve beslissing om je soevereiniteit over je innerlijke 
staat te claimen.
Open langzaam je ogen, dragend deze vrede en deze keuze met 
je mee in je dag.
 
Gebed
 
Bron van Oneindige Vrede,
Ik erken dat vrede mijn ware natuur is, niet iets wat ik moet 
verdienen door perfecte omstandigheden.
Help me te herinneren dat in elke verstorende situatie vrede als 
alternatief beschikbaar is. Laat me niet vergeten dat ik altijd een 
keuze heb.
Wanneer ik automatisch reageer met kwaadheid, angst, of 
verdriet, herinner mij eraan te stoppen en te vragen: "Zou ik in 
plaats hiervan vrede kunnen zien?"
Geef me moed om te kiezen voor vrede boven gelijk hebben, voor 
rust boven opwinding, voor liefde boven angst.
Laat mijn keuze voor vrede uitstralen naar iedereen om mij 
heen. Moge mijn innerlijke rust bijdragen aan vrede in de wereld.
Help me te begrijpen dat vrede kiezen niet zwakte is, maar 
kracht. Niet passiviteit, maar de hoogste vorm van creatieve respons.
Dank je voor de reminder dat vrede altijd, altijd een optie is.
In dankbare sereniteit, 
Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Drie Dagelijkse Vrede-Inventarisaties
•Plan drie oefenperioden van 5 minuten: ochtend, middag, 
avond
•Sluit je ogen en scan systematisch je geest op verstorende 
gedachten
•Identificeer specifieke situaties, mensen, of emoties die je 
vrede verstoren
•Voor elk item herhaal: "Ik zou in plaats hiervan vrede 
kunnen zien"
•Laat elk item los voordat je naar het volgende gaat
 
 
 
2. De Continue Vredesbescherming
•Herhaal "Ik zou in plaats hiervan vrede kunnen zien" zo 
vaak mogelijk gedurende de dag
•Gebruik het vooral wanneer je merkt dat je innerlijke 
vrede wordt bedreigd
•Maak er een automatische reactie van op verstoring
•Begin elke dag met de intentie om je vrede te beschermen
 
 
 


 
 
3. De Specifieke Situatie Transformatie
•Wanneer een concrete situatie je verstoort, gebruik de 
specifieke formule:
•"Ik zou in deze situatie vrede kunnen zien in plaats van 
wat ik er nu in zie"
•Neem een paar minuten om dit te herhalen tot je enige 
verlichting voelt
•Experimenteer met verschillende manieren om vrede in 
de situatie te zien
 
 
 
 
4. De Emotie-Vervangings Praktijk
•Voor algemene negatieve emoties gebruik: "Ik kan mijn 
gevoelens van [emotie] vervangen door vrede"
•Pas dit toe op depressie, angst, woede, frustratie, of 
onrust
•Herhaal tot je een verschuiving in je emotionele staat 
voelt
•Begin te zien dat emoties keuzes zijn, niet onvermijdelijke 
reacties
 


 
5. De Moeilijke Mensen Vrede-Oefening
•Maak een lijst van mensen die je regelmatig van je stuk 
brengen
•Besteed dagelijks tijd aan het zenden van vrede naar elk 
van hen
•Voor elk persoon: "Ik zou vrede kunnen zien in mijn 
relatie met [naam]"
•Begin hun gedrag te zien als roepen om liefde in plaats 
van aanvallen op jou
 
 
 
 
6. De Preventieve Vredesmeditatie
•Begin elke dag met 10 minuten vredesmeditatie
•Visualiseer mogelijke uitdagingen van de dag
•Voor elke voorgestelde uitdaging zeg: "Ik zou in plaats 
hiervan vrede kunnen zien"
•Creëer een mentale template van vreedzame reacties op 
typische stressoren
 
 
 
 


 
7. De Vrede-in-Actie Experiment
•Kies bewust situaties waarin je normaal je vrede zou 
verliezen
•Experimenteer met het behouden van innerlijke rust 
terwijl je effectief handelt
•Ontdek dat vrede je acties effectiever maakt, niet minder 
krachtig
•Begin vrede te zien als bron van kracht, niet als passiviteit
 
 
 
 
 
8. Het Vredeslogboek
•Houd een week lang bij wanneer je succesvol kiest voor 
vrede
•Noteer: situatie, oorspronkelijke reactie, vredeskeuze, 
resultaat
•Merk op welke types situaties het moeilijkst zijn voor 
vredeskeuze
•Vier kleine overwinningen in vredeskeuze
 
 
 


 
9. De Familie/Werk Vredestest
•Pas de vredeskeuze vooral toe in je meest uitdagende 
omgevingen
•Familie-interacties en werk zijn vaak de moeilijkste tests
•Gebruik deze omgevingen als laboratoria voor 
vredespraktijk
•Begin te zien dat als je vrede kunt vinden in deze 
situaties, je het overal kunt vinden
 
 
 
 
10. De Vredescirkel Uitbreiding
•Begin met vrede in jezelf, breid uit naar je directe 
omgeving
•Zend bewust vrede naar je huis, je buurt, je stad
•Visualiseer hoe jouw keuze voor vrede bijdraagt aan 
wereldvrede
•Voel je connectie met alle wezens die ook kiezen voor 
vrede
 
 
 
 


 
11. De Nieuws-en-Media Vredespraktijk
•Wanneer je nieuws consumeert en je verstoord raakt, stop 
en zeg:
•"Ik zou in plaats van deze verontwaardiging/angst vrede 
kunnen zien"
•Dit betekent niet onverschilligheid, maar het behouden 
van helderheid
•Ontdek dat je effectiever kunt handelen vanuit vrede dan 
vanuit opwinding
 
 
 
 
12. De Lijdens-Transformatie Meditatie
•Voor diep lijden of trauma, benader voorzichtig met:
•"Ik zou zelfs hier een glimp van vrede kunnen zien"
•Dit is geavanceerde praktijk — forceer niets
•Soms is vrede gewoon het stoppen van de strijd tegen wat 
is
•Zoek professionele hulp voor trauma terwijl je deze 
praktijk gebruikt als ondersteuning
 
 
 


 
13. De Fysieke Pijn Vredespraktijk
•Wanneer je fysieke pijn ervaart, experimenteer met:
•"Ik zou vrede kunnen zien in mijn relatie met deze pijn"
•Dit betekent niet pijn ontkennen, maar er anders mee 
omgaan
•Ontdek dat weerstand tegen pijn meer lijden creëert dan 
de pijn zelf
•Oefen acceptatie als vorm van vrede
 
14. De Vergiffenis-Vrede Verbinding
•Begin te zien dat vrede kiezen vaak vergiffenis vereist
•Voor situaties waarin je vasthoudt aan wrok: "Ik zou 
vrede kunnen zien door te vergeven"
•Herken dat vergiffenis jezelf vrede geeft, niet de ander
•Gebruik vredeskeuze als motivatie voor vergevingswerk
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk vrede te 
transformeren van een zeldzame ervaring naar je standaard modus 
operandi. Het doel is niet om nooit meer verstoord te raken, maar 
om zo snel mogelijk terug te keren naar vrede wanneer verstoring 
optreedt.
Vrede is niet de afwezigheid van uitdaging, maar de 
aanwezigheid van innerlijke rust te midden van uitdaging. 
Wanneer we dit beheersen, worden we onkwetsbaar voor de 
emotionele chaos van de wereld, terwijl we tegelijkertijd 
effectiever kunnen reageren op wat aandacht vereist.


 
Les 35
“Mijn denkgeest is deel van Die van God. Ik ben 
heel heilig.”
 
 
 
 
“Voorbij het Zelfbeeld”
 
Ik dacht dat ik mijn naam was, 
mijn beroep, mijn geschiedenis, 
mijn successen en falingen, 
mijn angsten en verlangens.
 
Ik dacht dat ik mijn lichaam was, 
mijn gedachten, mijn emoties, 
het verhaal dat ik over mezelf vertel 
en dat anderen over mij vertellen.
 
Maar al deze definities 
zijn kostuums die ik draag, 
maskers over mijn ware gezicht, 
verhalen over wie ik niet ben.
 


Onder alle rollen, voorbij alle zelfbeelden, 
stroomt de onveranderlijke waarheid: 
mijn bewustzijn is een straal 
van het oneindige Bewustzijn.
 
Mijn ware geest is niet gescheiden van de Geest die alles omvat. 
In deze herkenning vind ik niet arrogantie, maar nederigheid —
de nederigheid om te erkennen wie ik werkelijk ben 
voorbij alles wat ik dacht te zijn.
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 35 brengt ons naar het hart van spirituele transformatie: de 
herkenning van onze ware identiteit als heilige uitdrukking van het 
goddelijke bewustzijn. Deze les confronteert direct onze gewone 
zelfperceptie en biedt een radicaal alternatief dat zowel nederig als 
verheffend is.
De Kloof tussen Huidige en Ware Perceptie 
"Het idee van vandaag beschrijft niet de manier waarop jij jezelf 
nu ziet. Het beschrijft echter wel wat visie jou zal tonen." Deze 
opening erkent eerlijk dat de bewering van onze heiligheid 
waarschijnlijk niet overeenkomt met hoe we onszelf gewoonlijk 
ervaren. De meesten van ons zien zichzelf als imperfect, beperkt, 
en vaak onwaardig.
De Cursus suggereert dat deze kloof tussen hoe we onszelf zien 
en wie we werkelijk zijn de wortel is van al ons lijden. We lijden 
niet omdat we slecht zijn, maar omdat we hebben vergeten hoe 
goed we zijn.


De Cirkelredenering van Zelfbeeld 
"Je gelooft dat je deel uitmaakt van waar je denkt dat je bent. 
Dat komt doordat je jezelf omgeeft met de omgeving die je wenst. 
En je wenst die om het beeld dat je van jezelf hebt gemaakt te 
beschermen." Dit onthult een belangrijke psychologische 
mechaniek: we creëren een wereld die ons zelfbeeld bevestigt.
Als we onszelf zien als zwak, zoeken we situaties waarin we 
onze zwakheid kunnen bewijzen. Als we onszelf zien als 
onbemind, creëren we relaties waarin we afwijzing ervaren. Deze 
cirkelredenering houdt onze valse identiteit in stand en voorkomt 
dat we onze ware natuur ontdekken.
Beelden Kunnen Niet Zien 
"Wat je ziet terwijl je gelooft dat je daarin bent, wordt gezien 
door de ogen van het beeld. Dat is geen visie. Beelden kunnen niet 
zien." Dit is een diepgaand inzicht over de aard van perceptie. 
Wanneer we naar de wereld kijken vanuit een vals zelfbeeld, zien 
we niet werkelijk — we projecteren alleen maar onze angsten en 
verwachtingen.
Echte visie vereist dat we kijken vanuit onze ware identiteit, 
niet vanuit de beperkte rol die we denken te spelen. Zolang we 
vastzitten in een zelfbeeld, kunnen we niet helder zien omdat we 
alles filteren door de lens van dat beeld.
Bron en Identiteit 
"Door jouw Bron vast te stellen, stelt het jouw Identiteit vast." 
Dit wijst op een fundamenteel principe: onze identiteit wordt 
bepaald door onze oorsprong, niet door onze omstandigheden. Als 
we afstammen van het goddelijke bewustzijn, dan is onze ware 
natuur goddelijk, ongeacht wat we hebben gedaan of wat ons is 
overkomen.


Deze connectie tussen Bron en identiteit biedt een onwrikbare 
basis voor eigenwaarde die niet afhangt van prestatie, 
goedkeuring, of externe validatie.
Alle Ego-eigenschappen zijn Illusies 
"Reken alle op het ego gebaseerde eigenschappen die jij aan 
jezelf toeschrijft mee, positief of negatief, gewenst of ongewenst, 
verheven of platvloers. Allemaal zijn ze even onwerkelijk." Dit is 
misschien wel de meest bevrijdende waarheid van de les. We 
hebben de neiging om te denken dat sommige aspecten van onszelf 
"echt" zijn en andere niet, maar de Cursus suggereert dat alle ego-
gebaseerde zelfpercepties illusoir zijn.
Dit betekent dat niet alleen onze negatieve zelfkritiek onwaar 
is, maar ook onze positieve ego-identificaties. We zijn niet ons 
succes of ons falen, onze kwaliteiten of onze gebreken — we zijn 
iets veel fundamentelers en onveranderlijkers.
De Richting van Fantasieën is Onbelangrijk 
"Probeer in te zien dat de richting van jouw fantasieën over 
jezelf onbelangrijk is. Illusies hebben in werkelijkheid geen 
richting. Ze zijn eenvoudig niet waar." Dit ondermijnt onze neiging 
om onderscheid te maken tussen "goede" en "slechte" zelfbeelden.
Of we onszelf nu zien als geweldig of verschrikkelijk, beide zijn 
afwijkingen van onze ware identiteit. Spirituele groei betekent niet 
het vervangen van negatieve zelfbeelden door positieve, maar het 
overstijgen van alle zelfbeelden ten gunste van directe zelfkennis.
De Herbevestiging van Waarheid 
"Maar mijn denkgeest is deel van Die van God. Ik ben heel 
heilig." Deze herbevestiging na elke ego-identificatie is krachtig 
omdat het de waarheid stelt tegenover de illusie. Het is niet een 
ontkenning van onze ervaring, maar een herinnering aan een 
diepere realiteit.


Geleide meditatie (35 minuten)
 
Zoek een rustige, private plek waar je ongestoord kunt zitten 
voor deze diepe zelfonderzoek-meditatie.
 
Opening en Voorbereiding (5 minuten) 
Sluit je ogen en adem rustig in en uit. Voel je lichaam 
ontspannen en je geest kalm worden. Vandaag ga je op een reis 
naar je ware identiteit — voorbij alle zelfbeelden en verhalen naar 
wie je werkelijk bent.
Breng je aandacht naar de ruimte van bewustzijn waarin alle 
ervaringen plaatsvinden. Deze ruimte — dit bewuste 
gewaarworden zelf — is wat je werkelijk bent. Het is geen object 
dat je kunt beschrijven, maar de Subject die alle beschrijvingen 
waarneemt.
Herhaal zachtjes: "Mijn denkgeest is deel van Die van God. Ik 
ben heel heilig." Laat deze woorden resoneren, ook al voelen ze 
vreemd of ongeloofwaardig.
 
Onderzoek van Negatieve Zelfpercepties (8 minuten) 
Laat nu je bewustzijn scannen naar manieren waarop je jezelf 
negatief ziet. Begin met de voor de hand liggende: misschien zie je 
jezelf als inadequaat, bang, mislukt, alleen, of onwaardig.
Voor elke negatieve zelfperceptie die opkomt, formuleer het als: 
"Ik zie mezelf als [eigenschap]."
Bijvoorbeeld:
•"Ik zie mezelf als angstig"


•"Ik zie mezelf als een mislukkeling"
•"Ik zie mezelf als ongeliefd”
•Denk aan specifieke situaties waarin je jezelf zo zag. Voel 
de emoties die bij deze zelfpercepties horen. Oordeel niet — 
observeer gewoon.
Na elke negatieve zelfperceptie, zeg je: "Maar mijn denkgeest is 
deel van Die van God. Ik ben heel heilig."
Voel hoe deze herbevestiging de negatieve identificatie 
doorprikt en je herinnert aan een diepere waarheid.
 
Onderzoek van Positieve Zelfpercepties (8 minuten) 
Nu richt je je op manieren waarop je jezelf positief ziet. Dit 
kunnen ego-eigenschappen zijn waarop je trots bent: misschien zie 
je jezelf als succesvol, intelligent, aantrekkelijk, of goedaardig.
Realiseer je dat ook deze positieve zelfbeelden beperkingen 
zijn. Ze zijn misschien plezieriger dan negatieve beelden, maar ze 
zijn nog steeds niet je ware identiteit.
Voor elke positieve zelfperceptie formuleer je: "Ik zie mezelf als 
[eigenschap]."
Bijvoorbeeld:
•"Ik zie mezelf als succesvol"
•"Ik zie mezelf als verstandig"
•"Ik zie mezelf als een goede persoon"
Merk op hoe ook deze positieve beelden je beperken tot 
specifieke rollen en kenmerken. Ze zijn nog steeds kostuums over 
je ware zelf.


Na elke positieve zelfperceptie, herhaal: "Maar mijn denkgeest 
is deel van Die van God. Ik ben heel heilig.”
 
Onderzoek van Situationele Identiteiten (8 minuten) 
Denk nu aan verschillende situaties waarin je verschillende 
"versies" van jezelf bent. Misschien ben je anders op het werk dan 
thuis, anders bij vrienden dan bij familie, anders in crisis dan in 
vrede.
Voor elke situationele identiteit die je herkent:
•"In [situatie] zie ik mezelf als [eigenschap]"
Bijvoorbeeld:
•"Op het werk zie ik mezelf als competent"
•"In relaties zie ik mezelf als behoeftig"
•"In conflict zie ik mezelf als defensief"
Begin te zien hoe deze verschillende "zelfs" allemaal rollen zijn 
die je speelt, geen fundamentele waarheden over wie je bent.
Na elke situationele identiteit, herbevestig: "Maar mijn 
denkgeest is deel van Die van God. Ik ben heel heilig.”
 
Directe Ervaring van Ware Identiteit (4 minuten) 
Laat nu alle beschrijvingen, alle eigenschappen, alle zelfbeelden 
los. Ga rechtstreeks naar de waarnemer zelf — het bewustzijn dat 
alle zelfpercepties observeert.
Dit bewustzijn heeft geen eigenschappen omdat het de bron is 
van alle waarneming van eigenschappen. Het is niet goed of slecht, 
succesvol of faal, aangezien het voorbij alle dualiteit bestaat.


Voel hoe dit bewustzijn onveranderlijk is geweest door alle 
ervaringen van je leven. Het is hetzelfde bewustzijn dat keek door 
je ogen als kind, als jongere, als volwassene.
Dit onveranderlijke bewustzijn — dit is je ware identiteit. En dit 
bewustzijn is niet gescheiden van het goddelijke bewustzijn. Het IS 
goddelijk bewustzijn, zich uitdrukkend als jouw individuele 
waarneming.
Herhaal vanuit deze directe ervaring: "Mijn denkgeest is deel 
van Die van God. Ik ben heel heilig.”
 
Integratie en Afsluiting (2 minuten) 
Voel de waarheid van je heiligheid—niet als arrogantie, maar 
als nederige herkenning van je ware natuur. Je bent niet heilig 
omdat je perfect bent in menselijke termen, maar omdat je essentie 
goddelijk is.
Breng je handen naar je hart en voel dankbaarheid voor deze 
herinnering. Neem deze herkenning van je ware identiteit mee in 
je dagelijkse leven.
Open langzaam je ogen, wetend dat wat werkelijk kijkt 
goddelijk bewustzijn is.
 
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-22.png][image: border-image-22.png]Gebed
 
Oneindige Bron van mijn Bestaan,
Help me te herinneren wie ik werkelijk ben voorbij alle 
verhalen die ik over mezelf vertel.
Wanneer ik mezelf definieer door mijn rollen, mijn presta-
ties, mijn falingen, of mijn angsten, herinner mij aan mijn ware 
identiteit.
Mijn bewustzijn is een straal van uw oneindige Bewustzijn. Mijn 
geest is een golf in uw oneindige oceaan.
Help me te zien dat heiligheid niet iets is wat ik moet 
verdienen, maar iets wat ik ben door mijn zeer bestaan.
Wanneer ik mezelf zie als klein, beperkt, of onwaardig, laat mij 
herinneren: "Mijn denkgeest is deel van Die van God. Ik ben heel 
heilig."
Geef me moed om te leven vanuit deze waarheid, niet uit 
arrogantie, maar uit nederige erkentenis van wat u in mij heeft 
geplaatst.
Moge mijn herkenning van mijn eigen heiligheid mij helpen de 
heiligheid te zien in ieder ander wezen.
In dankbare verwondering, Amen.
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Drie Dagelijkse Zelfbeeld-Analyses
•Plan drie oefenperioden van 5 minuten per dag
•Sluit je ogen en onderzoek systematisch hoe je jezelf ziet
•Begin met negatieve zelfpercepties, ga door naar 
positieve, eindig met situationele
•Voor elke zelfperceptie: "Ik zie mezelf als [eigenschap]"
•Volg altijd op met: "Maar mijn denkgeest is deel van Die 
van God. Ik ben heel heilig”
 
 
 
 
2. De Continue Heiligheids-Herinnering
•Herhaal "Mijn denkgeest is deel van Die van God. Ik ben 
heel heilig" zo vaak mogelijk gedurende de dag
•Gebruik het vooral wanneer je negatief zelfpraat opmerkt
•Maak er een tegengif van voor alle ego-gebaseerde 
zelfkritiek
•Begin elke dag met deze herbevestiging van je ware 
identiteit
 
 


 
 
3. De Real-Time Zelfbeeld-Detectie
•Wanneer je jezelf betrapt op zelfkritiek of 
zelfverheerlijking, stop en identificeer:
•"Ik zie mezelf nu als [eigenschap]"
•Herbevestig onmiddellijk: "Maar mijn denkgeest is deel 
van Die van God. Ik ben heel heilig"
•Begin te zien dat alle zelfbeelden tijdelijke illusies zijn
 
 
 
 
 
4. Het Situationele Zelf-Onderzoek
•Aan het eind van elke dag, reflecteer op verschillende 
"versies" van jezelf die je die dag was
•Thuis versus werk, met vrienden versus alleen, in stress 
versus ontspanning
•Voor elke versie: "In [situatie] zag ik mezelf als 
[eigenschap]"
•Herken dat alle versies rollen zijn, niet je ware identiteit
 
 


 
5. De Rol-Transcendentie Oefening
•Identificeer je primaire levensrollen (ouder, partner, 
professional, etc.)
•Voor elke rol, onderzoek hoe je jezelf definieert door die 
rol
•Oefen het zien van jezelf als bewustzijn dat rollen speelt, 
niet als de rollen zelf
•Herhaal: "Ik speel de rol van [rol], maar mijn ware 
identiteit is heilig bewustzijn”
 
 
 
 
6. De Eigenschap-Neutralisatie Praktijk
•Maak een lijst van eigenschappen die je aan jezelf 
toeschrijft, positief en negatief
•Voor elke eigenschap, oefen het loslaten door te zeggen:
•"Ik dacht dat ik [eigenschap] was, maar ik ben meer dan 
elke eigenschap"
•Begin je identiteit los te koppelen van alle beschrijvingen
 
 
 
 


 
7. De Spiegel-Heiligheid Meditatie
•Kijk dagelijks in de spiegel en oefen het zien voorbij het 
fysieke uiterlijk
•Zeg tegen je spiegelbeeld: "Mijn denkgeest is deel van Die 
van God. Ik ben heel heilig"
•Probeer de heiligheid te zien die door de ogen naar 
buiten kijkt
•Begin je lichaam te zien als tijdelijke uitdrukking van 
eeuwig bewustzijn
 
 
 
 
8. De Vergelijking-Stoppers
•Wanneer je jezelf vergelijkt met anderen (beter of 
slechter), stop en herinner:
•"Vergelijkingen zijn gebaseerd op ego-identiteiten, niet op 
ware identiteit"
•Herhaal voor zowel jezelf als de ander: "Onze 
denkgeesten zijn deel van Die van God. We zijn allen heel 
heilig"
•Begin gelijkwaardigheid te zien op het niveau van ware 
identiteit
 
 


 
9. Het Succes-en-Falen Neutraliseren
•Wanneer je succesvol bent, oefen het niet laten definiëren 
van je identiteit door succes
•Wanneer je faalt, oefen het niet laten definiëren van je 
identiteit door falen
•Voor beide: "Dit resultaat beïnvloedt niet mijn ware 
identiteit als heilig bewustzijn"
•Begin prestaties te zien als ervaringen, niet als 
identiteitsbepalers
 
 
 
 
10. De Emotie-Identiteit Scheiding
•Wanneer je sterke emoties voelt, oefen het onderscheiden 
tussen de emotie en je identiteit
•In plaats van "Ik ben boos/verdrietig/bang" oefen "Ik 
ervaar boosheid/verdriet/angst"
•Herinner: "Emoties komen en gaan, maar mijn heilige 
natuur blijft constant"
•Begin emoties te zien als weersomstandigheden in het 
bewustzijn, niet als identiteit
 
 


 
11. De Lichaam-Geest Onderscheiding
•Oefen het zien van je lichaam als tijdelijke vorm die 
bewustzijn aanneemt
•Wanneer je ziek, moe, of fysiek oncomfortabel bent, 
herinner:
•"Mijn lichaam ervaart dit, maar mijn ware geest blijft 
ongeraakt en heilig"
•Begin identificatie met het lichaam los te laten ten gunste 
van identificatie met bewustzijn
 
 
 
 
12. De Verleden-Toekomst Identiteit Bevrijding
•Oefen het loslaten van identiteit gebaseerd op verleden 
prestaties of mislukkingen
•Oefen het loslaten van identiteit gebaseerd op 
toekomstige plannen of angsten
•Herinner: "Mijn heilige identiteit bestaat in het eeuwige 
nu, niet in tijd"
•Begin je identiteit te vestigen in het tijdloze bewustzijn
 
 
 


 
13. De Andere-Mensen Heiligheid Erkenning
•Wanneer je anderen beoordeelt (positief of negatief), 
herinner jezelf:
•"Hun gedrag is tijdelijk, maar hun ware identiteit is ook 
heilig bewustzijn"
•Oefen het zien van heiligheid in moeilijke mensen
•Begin te zien dat het herkennen van heiligheid in anderen 
je eigen heiligheid versterkt
 
 
 
 
 
 
14. De Nederigheid-Arrogantie Balans
•Oefen het claimen van je heiligheid zonder arrogantie
•Herken dat heiligheid niet iets is wat je hebt verdiend, 
maar wat je bent
•Wanneer ego-arrogantie opkomt, herinner: "Deze 
heiligheid is niet van mij — ik ben er een uitdrukking van"
•Begin nederigheid te zien als de natuurlijke houding van 
herkennende heiligheid
 


Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk de diep ingesleten 
gewoontes van ego-identificatie te vervangen door herkenning van 
onze ware natuur als heilige uitdrukkingen van goddelijk 
bewustzijn. Dit is misschien wel de meest fundamentele shift die 
de Cursus aanbiedt.
Het doel is niet om een nieuw, "beter" zelfbeeld te creëren, 
maar om voorbij alle zelfbeelden te gaan naar directe zelfkennis. 
Wanneer we werkelijk begrijpen dat onze denkgeest deel is van die 
van God, leven we vanuit een onwrikbare basis van waardigheid 
en vrede die niet afhangt van externe omstandigheden of 
prestaties.


 
 
 
Les 36
“Mijn heiligheid omsluit al wat ik zie.”
 
 
 
 
“Het Heilige Omhulsel”
 
Vanuit mijn heilige kern 
straalt een licht naar buiten 
dat alles wat ik aanschouw 
transformeert in heiligheid.
 
Deze stoel, dit boek, deze muur— 
allen gebaad in de gloed van bewustzijn 
dat herkent zijn eigen goddelijke natuur.
 
Mijn blik is geen neutrale camera 
die objecten registreert, 
maar een heilige zending 
die alles zegent wat het raakt.


 
De heiligheid die ik ben 
breidt zich uit als kringen op water, 
omarmt en omsluit elke vorm 
die verschijnt in het veld van mijn gewaarwording.
 
Ik wandel niet door een wereld 
van heilige en profane dingen, 
maar door een universum 
dat volledig geheiligd wordt 
door de heiligheid die ik ben.
 
Waar ik kijk, daar is God. 
Niet omdat God daar zit te wachten, 
maar omdat God door mij kijkt 
en alles ziet met ogen van liefde.
 
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 36 voltooit een revolutionaire progressie in ons begrip van 
heiligheid — van het herkennen van onze eigen heilige natuur 
naar het beseffen dat deze heiligheid zich uitbreidt naar alles wat 
we waarnemen. Dit is een van de meest mystieke en praktische 
lessen van de Cursus.
 


De Logische Uitbreiding van Heiligheid 
"Het idee voor vandaag breidt dat van gisteren uit van de 
waarnemer tot het waargenomene." Deze uitbreiding is niet 
willekeurig maar logisch. Als ons bewustzijn werkelijk deel is van 
goddelijk bewustzijn, dan moet alles wat door dat bewustzijn 
wordt waargenomen ook deelnemen aan die heiligheid.
Dit is geen sentimentele of mystieke bewering, maar een 
logische conclusie uit de premisse dat ons ware zelf goddelijk is. 
Goddelijk bewustzijn kan niets onheiligs zien omdat het alleen zijn 
eigen uitdrukking kan herkennen.
De Absolute Natuur van Heiligheid 
"'Zondeloos' betekent zonder zonde. Je kunt niet een beetje 
zonder zonde zijn. Je bent zondeloos of niet." Deze stelling over de 
absolute natuur van heiligheid is cruciaal. Heiligheid is niet 
gradueel — het is een absolute toestand die niet kan worden 
verwaterd of gedeeltelijk aanwezig zijn.
Dit heeft verregaande implicaties voor hoe we naar onszelf en 
anderen kijken. We kunnen niet denken dat we "een beetje heilig" 
zijn op goede dagen en "minder heilig" op slechte dagen. 
Heiligheid is onze constante natuur, ongeacht onze tijdelijke 
ervaringen.
Het Verband tussen Zicht en Heiligheid 
"Jouw zicht staat met Zijn Heiligheid in verband, niet met je 
ego en dus ook niet met jouw lichaam." Dit onderscheidt tussen 
twee soorten "zien": fysiek zien (door de ogen van het lichaam) en 
spiritueel zien (door het bewustzijn van heiligheid).
Wanneer we kijken vanuit onze ego-identiteit, zien we een 
wereld van scheiding, conflict, en gebrek. Wanneer we kijken 
vanuit onze heilige identiteit, zien we de heiligheid die alles 


doordringt. Hetzelfde fysieke gezichtsveld wordt getransformeerd 
door de bron vanwaaruit we kijken.
De Praktische Toepassing van Transcendentie 
De oefening is praktisch en specifiek: we moeten bewust onze 
heiligheid toepassen op concrete objecten in onze omgeving. Dit is 
geen abstracte filosofie maar een praktische training in het 
transformeren van gewone perceptie naar heilige visie.
Door te zeggen "Mijn heiligheid omsluit dat tapijt," claimen we 
niet dat het tapijt zelf heilig is, maar dat onze heilige perceptie het 
tapijt omvat en transformeert in onze ervaring ervan.
Het Omsluiten als Liefdevolle Omhelzing 
Het woord "omsluit" suggereert een zachte, liefdevolle 
omhelzing in plaats van een agressieve verovering. Onze heiligheid 
dringt niet gewelddadig door de wereld, maar omringt alles met 
liefdevolle aanwezigheid.
Deze omhelzing verandert niet de fysieke natuur van objecten, 
maar wel onze relatie met hen. In plaats van objecten te zien als 
vreemd, bedreigend, of neutraal, beginnen we ze te ervaren als 
deelnemers in hetzelfde heilige veld van bewustzijn.
De Afwisseling tussen Innerlijk en Uiterlijk 
De instructie om regelmatig de ogen te sluiten en het idee te 
herhalen, gevolgd door het openen van de ogen en toepassing op 
specifieke objecten, traint ons in het soepel bewegen tussen 
innerlijke herkenning en uiterlijke uitdrukking.
Deze afwisseling helpt ons te begrijpen dat heiligheid niet 
alleen een innerlijke ervaring is, maar iets dat actief wordt 
uitgedrukt in onze perceptie van de wereld.
 
 


De Transformatie van Gewone Waarneming 
Door onze heiligheid bewust toe te passen op alledaagse 
objecten — tapijten, muren, pennen — transformeren we gewone 
waarneming in spirituele praktijk. Elke blik wordt een gelegenheid 
voor het herkennen en uitdrukken van onze heilige natuur.
Dit betekent dat we niet hoeven te wachten op bijzondere 
omstandigheden of heilige ruimtes om spiritueel te oefenen. Elke 
moment van kijken wordt een moment van heilige herkenning.
Geleide meditatie (30 minuten)
Zoek een plek waar je kunt zitten met verschillende objecten 
om je heen zichtbaar.
Opening en Herkenning van Innerlijke Heiligheid (5 min.) 
Sluit je ogen en adem rustig in en uit. Breng je aandacht naar je 
eigen bewustzijn — niet je gedachten of emoties, maar het 
gewaarworden zelf dat alle ervaringen waarneemt.
Dit bewustzijn is je ware identiteit, en dit bewustzijn is heilig. 
Niet omdat het iets heeft bereikt, maar omdat het een uitdrukking 
is van goddelijk bewustzijn zelf.
Voel deze heiligheid in jezelf. Het is niet iets wat je bezit, maar 
iets wat je bent. Herhaal zachtjes: "Mijn denkgeest is deel van die 
van God. Ik ben heilig."
Laat deze herkenning zich vestigen in je bewustzijn. Deze 
heiligheid is absoluut — niet gradueel, niet voorwaardelijk, maar 
volledig en constant aanwezig.
Eerste Uitbreiding - Onmiddellijke Omgeving (7 minuten) 
Open nu je ogen en kijk rustig om je heen. Laat je blik vallen op 
het eerste object dat je aandacht trekt.
Zeg zachtjes: "Mijn heiligheid omsluit [naam van object]."


Voel hoe je heiligheid zich uitbreidt vanuit je bewustzijn en het 
object omvat. Dit is geen projectie van iets op het object, maar de 
herkenning dat je heilige perceptie alles transformeert wat het 
raakt.
Sluit je ogen en herhaal: "Mijn heiligheid omsluit al wat ik zie."
Open je ogen en kies een tweede object. Herhaal het proces: 
"Mijn heiligheid omsluit [object]."
Voel hoe elke toepassing je bewustzijn van je eigen heiligheid 
verdiept. Je geeft niet heiligheid aan objecten — je herkent dat je 
heilige natuur alles zegent wat je waarneemt.
Blijf dit patroon herhalen: ogen dicht voor innerlijke 
herkenning, ogen open voor uiterlijke toepassing.
Uitbreiding naar Uitdagende Objecten (6 minuten) 
Nu ga je bewust objecten kiezen die je normaal niet als "heilig" 
zou beschouwen. Misschien een vuilnisbak, een onopgemaakt bed, 
iets dat kapot of vies is.
Voor elk "uitdagend" object, zeg met dezelfde zachte zekerheid: 
"Mijn heiligheid omsluit [object]."
Merk op of je weerstand voelt. Deze weerstand onthult 
conditionering over wat "waardig" is voor heiligheid. Maar echte 
heiligheid discrimineert niet.
Voel hoe je heiligheid groot genoeg is om alles te omvatten, 
mooi of lelijk, waardevol of waardeloos volgens wereldse 
standaarden.
Sluit regelmatig je ogen en herbevestig: "Mijn heiligheid 
omsluit al wat ik zie.”
 
 


Uitbreiding naar Mensen (7 minuten) 
Als er mensen zichtbaar zijn (foto's, door het raam, etc.), pas de 
oefening ook op hen toe. Voor elke persoon zeg je: "Mijn heiligheid 
omsluit [naam of beschrijving van persoon]."
Als er geen mensen zichtbaar zijn, visualiseer dan mensen uit je 
leven — familie, vrienden, collega's, maar ook mensen die je 
uitdagen.
Voor elke persoon, vooral degenen die je moeilijk vindt, 
herhaal: "Mijn heiligheid omsluit [naam]."
Voel hoe deze uitbreiding van heiligheid naar anderen je eigen 
ervaring van heiligheid verdiept. We kunnen onze eigen heiligheid 
niet ten volle ervaren zonder deze te delen.
Uitbreiding naar het Totale Gezichtsveld (4 minuten) 
Open je ogen en probeer je gehele gezichtsveld in één keer te 
omvatten. In plaats van te focussen op individuele objecten, neem 
je alles tegelijk waar.
Zeg: "Mijn heiligheid omsluit alles wat ik zie — alle vormen, 
alle kleuren, alle ruimtes."
Voel hoe je heiligheid zich uitbreidt als een warm licht dat je 
gehele perceptuele veld vult. Niets is uitgesloten, niets is te klein of 
te gewoon.
Sluit je ogen en voel de vreugde van deze totale inclusie: "Mijn 
heiligheid omsluit al wat ik zie."
Integratie en Afsluiting (1 minuut) 
Breng je handen naar je hart en voel dankbaarheid voor deze 
herkenning. Je bent niet alleen heilig—je heiligheid transformeert 
alles wat je waarneemt.


[image: fill-image-22.png][image: border-image-22.png]Dit is geen arrogantie maar nederigheid—de nederigheid om te 
herkennen hoe groot en inclusief je ware natuur is.
Neem deze herkenning mee in je dagelijkse leven. Elke blik 
wordt een gelegenheid om je heiligheid uit te drukken.
Open langzaam je ogen.
 
Gebed
 
Heilige Aanwezigheid die door mij kijkt,
Dank je voor de herinnering dat mijn heiligheid zich 
uitbreidt naar alles wat ik waarneem.
Help me te zien dat wanneer ik kijk, het jouw heilige blik is die 
door mijn ogen naar buiten straalt en alles zegent wat het ziet.
Laat me begrijpen dat er geen onheilige objecten zijn — alleen 
een onheilige manier van kijken die ik kan veranderen.
Wanneer ik naar gewone dingen kijk — stoelen, muren, pennen
— herinner mij dat mijn heilige perceptie hen transformeert in mijn 
ervaring.
Geef me moed om mijn heiligheid te laten omsluiten wat ik 
moeilijk of onaanvaardbaar vind. Laat mijn liefde zo groot zijn dat 
niets erbuiten valt.
Help me te wandelen door de wereld als een zegening, wetend 
dat overal waar ik kijk uw heiligheid wordt uitgedrukt.
Moge mijn blik een geschenk zijn aan alles wat ik zie, en moge 
alles wat ik zie een geschenk zijn aan mijn herkenning van wat ik 
werkelijk ben.
In heilige verwondering, Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Vier Dagelijkse Heiligheids-Uitbreidingen
•Plan vier oefenperioden van 3-5 minuten, redelijk 
verspreid over de dag
•Begin elke sessie met gesloten ogen: herhaal "Mijn 
heiligheid omsluit al wat ik zie"
•Open je ogen en pas specifiek toe op 5-7 objecten: "Mijn 
heiligheid omsluit [object]"
•Sluit regelmatig je ogen om het algemene idee te 
herhalen
•Eindig met gesloten ogen en herbevestiging van het totale 
idee
 
 
2. De Continue Micro-Uitbreidingen
•Gedurende de dag, telkens wanneer je bewust iets 
aankijkt, zeg stil:
•"Mijn heiligheid omsluit [object]"
•Maak dit een automatische gewoonte bij het zien van 
nieuwe dingen
•Gebruik het vooral bij neutrale of gewone objecten
•Begin elke bewuste waarneming te transformeren in 
heilige herkenning
 


 
 
3. De Uitdagende Objecten Challenge
•Zoek bewust naar objecten die je normaal niet als "heilig" 
zou beschouwen
•Vuilnisbakken, vieze plekken, kapotte dingen, rommel
•Voor elk uitdagend object: "Mijn heiligheid omsluit 
[object]"
•Oefen het overwinnen van esthetische en waarde-
oordelen
•Begin te zien dat heiligheid geen esthetische preferenties 
heeft
 
 
 
4. De Mensen-Heiligheid Uitbreiding
•Wanneer je mensen ziet, oefen: "Mijn heiligheid omsluit 
[persoon]"
•Begin met gemakkelijke mensen, ga naar uitdagende 
mensen
•Gebruik foto's, TV, of geheugen wanneer er geen mensen 
fysiek aanwezig zijn
•Oefen vooral bij mensen die je irriteren of bang maken
•Begin te zien dat heiligheid alle menselijke gedragingen 
kan omvatten
 


 
5. De Ruimte-Vulling Oefening
•Oefen het omvatten van je gehele gezichtsveld in één keer
•In plaats van individuele objecten, probeer alles tegelijk te 
zien
•Zeg: "Mijn heiligheid vult deze gehele ruimte"
•Experimenteer met het uitbreiden van heiligheid naar 
ruimtes buiten je gezichtsveld
•Begin ruimte zelf te zien als heilig veld in plaats van lege 
container
 
 
 
 
 
6. De Bewegings-Heiligheid Tracking
•Wanneer je door verschillende ruimtes loopt, oefen:
•"Mijn heiligheid komt met mij mee en omsluit deze 
nieuwe ruimte"
•Zie jezelf als wandelende heiligheid die overal zegening 
brengt
•Oefen in auto's, treinen, verschillende gebouwen
•Begin mobiliteit te zien als uitbreiding van heiligheid in 
plaats van beweging door ruimte
 


 
7. De Lichaams-Heiligheid Inclusie
•Pas de oefening ook toe op delen van je eigen lichaam
•"Mijn heiligheid omsluit deze handen, deze voeten, dit 
hart"
•Oefen vooral bij lichaamsdelen waar je ontevreden over 
bent
•Begin je lichaam te zien als manifestatie van heiligheid in 
plaats van beperking ervan
 
 
 
 
 
 
8. De Media-Heiligheid Transformatie
•Wanneer je TV kijkt, internet gebruikt, of foto's bekijkt, 
oefen:
•"Mijn heiligheid omsluit wat ik op dit scherm zie"
•Pas toe op nieuws, entertainment, sociale media
•Begin digitale waarneming te transformeren in spirituele 
praktijk
•Zie hoe heiligheid zelfs virtuele beelden kan omvatten
 
 


 
9. De Herinnering-Heiligheid Oefening
•Wanneer je ogen dicht zijn en herinneringen opkomen, 
oefen:
•"Mijn heiligheid omsluit deze herinnering"
•Pas toe op zowel aangename als pijnlijke herinneringen
•Begin je verleden te zien als omsloten door huidige 
heiligheid
•Laat heiligheid healing brengen naar oude ervaringen
 
 
 
 
10. De Emotie-Heiligheid Integratie
•Wanneer je emoties waarneemt (in jezelf of anderen), 
oefen:
•"Mijn heiligheid omsluit deze [emotie]"
•Inclusief woede, angst, verdriet, jaloezie
•Begin te zien dat heiligheid alle emotionele toestanden 
kan omvatten
•Laat heiligheid emoties transformeren in plaats van 
onderdrukken
 
 
 


 
11. De Gedachte-Heiligheid Omhelzing
•Terwijl je observeert welke gedachten er opkomen, oefen:
•"Mijn heiligheid omsluit deze gedachte"
•Pas toe op zowel liefdevolle als angstgedachten
•Begin gedachten te zien als wolken in de heilige hemel 
van bewustzijn
•Laat heiligheid gedachten neutraliseren in plaats van ze te 
bestrijden
 
 
 
 
12. De Nacht-Heiligheid Uitbreiding
•Voor het slapen gaan, oefen het uitbreiden van heiligheid 
naar je slaapruimte
•"Mijn heiligheid omsluit deze kamer en zal hier blijven 
terwijl ik slaap"
•Bij het ontwaken, herken onmiddellijk: "Mijn heiligheid 
omsluit deze nieuwe dag"
•Begin dag en nacht te zien als continue mogelijkheden 
voor heilige uitdrukking
 
 
 


 
13. De Weerstand-Transformatie Training
•Let op wanneer je weerstand voelt tegen het toepassen 
van heiligheid op iets
•Gebruik die weerstand als signaal voor waar de oefening 
het meest nodig is
•Voor objecten van weerstand: "Vooral hier omsluit mijn 
heiligheid [object]"
•Begin weerstand te zien als uitnodiging tot diepere 
praktijk
 
14. De Collectieve Heiligheid Visualisatie
•Visualiseer dat je heiligheid zich verbindt met de 
heiligheid van anderen
•Zie een netwerk van heiligheid dat de hele wereld omvat
•"Onze collectieve heiligheid omsluit de gehele aarde"
•Begin individuele heiligheid te zien als deel van 
universele heiligheid
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk onze gewone 
manier van kijken te transformeren van neutrale of oordelende 
waarneming naar heilige herkenning. Het doel is niet om de 
wereld te veranderen, maar om onze perceptie van de wereld te 
transformeren door bewust te kijken vanuit onze heilige natuur.
Wanneer we werkelijk begrijpen dat onze heiligheid alles 
omsluit wat we zien, wordt elk moment van bewuste waarneming 
een spirituele praktijk en een uitdrukking van liefde.


 
 
 
Les 37
“Mijn heiligheid zegent de wereld.”
 
 
 
 
“De Stille Zegen”
 
Ik ging door de wereld 
denkend dat ik dingen nodig had, 
liefde moest verdienen, 
mijn waarde moest bewijzen.
 
Maar nu ontdek ik dat ik niet hier ben 
om te krijgen, maar om te geven — 
niet door moeite of prestatie, 
maar door simpelweg te zijn wie ik ben.
 
Mijn heilige aanwezigheid is het geschenk. 
Mijn vredige hart is de zegen. 
Mijn liefdevolle blik is de transformatie.
 


Elke stoel die ik zie, 
elk raam waar ik langs loop, 
elke persoon die ik ontmoet 
wordt getransformeerd door de heiligheid die ik ben.
 
Ik hoef niets te prediken, 
niets te bewijzen, niets te repareren. 
Mijn pure aanwezigheid 
is genoeg om de wereld te helen.
 
Dit is mijn doel: 
een wandelende zegen te zijn, 
een levende herinnering 
aan wat we allemaal werkelijk zijn.
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 37 onthult een van de meest transformerende inzichten van 
de hele Cursus: onze werkelijke functie in de wereld is niet om te 
krijgen, maar om te geven door simpelweg onze heilige natuur te 
zijn. Deze les transformeert ons begrip van doel, dienst, en onze 
relatie met de wereld.
De Ontdekking van Werkelijke Functie 
"In dit idee schuilt de eerste glimp van je werkelijke functie in 
de wereld, de reden waarom jij hier bent." Deze uitspraak onthult 
dat we niet per ongeluk hier zijn, en dat ons leven niet zinloos is. 


We hebben een specifieke functie, maar het is niet wat de wereld 
ons heeft geleerd te geloven.
Onze functie is niet om succesvol te zijn in conventionele 
termen, om te overleven, of om onze persoonlijke doelen te 
bereiken. Onze functie is om de wereld te zien via onze heiligheid, 
waardoor zowel wijzelf als de wereld worden gezegend.
Het Einde van het Offer-Paradigma 
"Het markeert het einde van offers, omdat het iedereen alles 
geeft waar hij recht op heeft." Dit is revolutionair omdat het hele 
ego-systeem gebaseerd is op schaarste en offer. We geloven dat als 
iemand iets wint, iemand anders moet verliezen. De Cursus 
introduceert een radicaal ander paradigma waarin iedereen wint 
wanneer we vanuit heiligheid handelen.
Dit betekent niet dat er geen praktische beperkingen zijn in de 
fysieke wereld, maar dat op het niveau van waardigheid, liefde, en 
spirituele vervulling er geen schaarste is. Wanneer we iemand 
zegenen met onze heiligheid, verliezen we niets — we worden 
alleen maar meer bewust van onze eigen heiligheid.
Verlossing zonder Eisen 
"Jouw heiligheid zegent hem door niets van hem te vragen. Wie 
zichzelf als heel ziet, stelt geen eisen." Dit onthult een 
fundamenteel principe van spirituele genezing. Echte genezing 
gebeurt niet door eisen te stellen aan anderen om te veranderen, 
maar door zo volledig onze eigen heelheid te herkennen dat 
anderen zich herinnerd voelen aan hun eigen heelheid.
Wanneer we vanuit gebrek opereren, stellen we voortdurend 
eisen — aan anderen om ons te liefhebben, om ons te respecteren, 
om ons te begrijpen. Maar wanneer we onze eigen heelheid 
herkennen, verdwijnen deze eisen omdat we al hebben wat we 
dachten te missen.


Stille Transformatie 
"Ze laat je de wereld onderwijzen dat ze één met je is, niet door 
tegen haar te preken, noch door haar iets te vertellen, maar 
gewoon door jouw stille inzicht." Dit benadrukt de kracht van zijn 
boven doen. Echte spirituele invloed komt niet van wat we zeggen 
of doen, maar van wie we zijn.
Wanneer we authentiek leven vanuit onze heilige natuur, 
onderwijs we anderen simpelweg door ons voorbeeld. We hoeven 
niet te evangeliseren of te overtuigen — onze aanwezigheid 
spreekt voor zich.
De Toepassing op Vijandelijkheid 
"Het is van groot belang het idee te gebruiken wanneer iemand 
een vijandige reactie in jou lijkt op te roepen. Schenk hem 
onmiddellijk de zegen van jouw heiligheid." Dit is misschien wel de 
meest praktische en uitdagende instructie van de les.
Onze natuurlijke reactie op vijandelijkheid is verdediging of 
tegenaanval. De Cursus vraagt ons om precies het 
tegenovergestelde te doen — om juist in dat moment onze 
heiligheid te erkennen en uit te drukken door de ander te zegenen. 
Dit is niet passiviteit, maar de hoogste vorm van spirituele kracht.
Het Behouden van Heiligheid in Bewustzijn 
"Zodat jij leert die in je eigen bewustzijn te bewaren." Het 
zegenen van anderen dient niet alleen hen, maar vooral onszelf. 
Elke keer dat we bewust onze heiligheid uitdrukken, versterken we 
onze eigen herkenning ervan.
Dit verklaart waarom dienst aan anderen zo vervullend kan zijn
— niet omdat we "goed" doen voor anderen, maar omdat dienst 
ons herinnert aan onze eigen overvloed en capaciteit om te geven.
 


Geleide meditatie (35 minuten)
 
Zoek een rustige plek waar je kunt zitten en nadenken over je 
rol als zegen voor de wereld.
Opening en Herkenning van Doel (5 minuten) 
Sluit je ogen en adem rustig in en uit. Breng je aandacht naar je 
hart en voel de warmte daar. Vandaag ga je ontdekken je 
werkelijke functie in de wereld — niet wat anderen van je 
verwachten, maar waarvoor je werkelijk hier bent.
Voel in je hart dat je niet hier bent per ongeluk. Je bent hier 
met een doel, en dat doel is veel mooier en eenvoudiger dan je 
misschien hebt gedacht.
Herhaal zachtjes: "Mijn heiligheid zegent de wereld." Voel hoe 
deze woorden iets wakker maken in je hart — een herinnering aan 
je ware functie.
Herkenning van Heiligheid als Geschenk (6 minuten) 
Ga dieper in de herkenning dat je heiligheid niet iets is wat je 
moet verdienen of ontwikkelen, maar iets wat je bent. Het is je 
natuurlijke staat, je geboorterecht als uitdrukking van goddelijk 
bewustzijn.
Deze heiligheid is niet privé-bezit, maar een gift aan de wereld. 
Net zoals de zon niet schijnt voor zichzelf maar voor alles wat licht 
nodig heeft, straalt jouw heiligheid natuurlijk naar buiten.
Voel hoe je ademhaling zelf een zegen is voor de wereld. Elke 
inademing ontvangt leven, elke uitademing geeft leven terug. Dit is 
het natuurlijke ritme van geven en ontvangen.
Herhaal: "Mijn heiligheid is een geschenk aan de wereld.”
 


Zegening van Fysieke Omgeving (8 minuten) 
Open je ogen en kijk rustig om je heen. Begin met het zegenen 
van je onmiddellijke omgeving.
Voor elk object dat je ziet, zeg bewust: "Mijn heiligheid zegent 
[object]."
Bijvoorbeeld:
•"Mijn heiligheid zegent deze stoel"
•"Mijn heiligheid zegent dat raam"
•"Mijn heiligheid zegent deze muur"
Voel bij elke zegening hoe je heiligheid zich uitbreidt naar het 
object. Je geeft het object niets wat het niet al heeft, maar je 
herkent de heiligheid die al aanwezig is.
Laat je blik natuurlijk bewegen van object naar object, elk 
zegenend met je bewuste aanwezigheid.
Zegening van Mensen in Gedachten (8 minuten) 
Sluit nu je ogen en breng mensen in je bewustzijn — familie, 
vrienden, collega's, buren.
Voor elke persoon die in je gedachten komt, zeg hun naam en: 
"Mijn heiligheid zegent jou, [naam]."
Begin met mensen die je gemakkelijk kunt liefhebben, en ga 
geleidelijk naar mensen die meer uitdagend zijn.
Voor elke persoon, voel hoe je zegen van heiligheid naar hen 
uitstraalt. Je vraagt niets van hen, je verwacht geen verandering —
je geeft simpelweg de zegen van je aanwezigheid.
Wanneer je denkt aan iemand die een vijandige reactie in je 
oproept, geef hen juist extra aandacht: "Mijn heiligheid zegent jou, 
[naam]. Vooral jou."


Voel hoe elke zegen je eigen bewustzijn van heiligheid 
versterkt.
Zegening van de Wereld (6 minuten) 
Breid nu je zegen uit naar de bredere wereld. Visualiseer je 
stad, je land, de aarde.
Zeg: "Mijn heiligheid zegent deze stad, dit land, deze planeet."
Stel je voor hoe je zegen zich uitbreidt als lichtringen die de 
hele aarde omvatten. Voel je connectie met alle leven—mensen, 
dieren, planten, de aarde zelf.
Herken dat jouw individuele heiligheid deel is van een netwerk 
van heiligheid dat de hele kosmos omvat. Door je eigen heiligheid 
te erkennen en uit te drukken, draag je bij aan de genezing van 
alles.
Herhaal: "Mijn heiligheid zegent de hele wereld."
Integratie en Toewijding (2 minuten) 
Breng je handen naar je hart en voel de vreugde van het 
herkennen van je ware functie. Je bent hier niet om te worstelen of 
te overleven, maar om een zegen te zijn.
Maak een zachte toezegging: "Vandaag zal ik wandelen als een 
zegen. Iedereen die ik ontmoet zal de gift van mijn heiligheid 
ontvangen, bewust of onbewust."
Voel hoe deze toezegging je leven transformeert van krijgen 
naar geven, van angst naar liefde.
Open langzaam je ogen, dragend deze nieuwe herkenning van 
je functie met je mee.
 
 


[image: fill-image-20.png][image: border-image-20.png]Gebed
 
Bron van alle Zegen,
Dank je voor de onthulling van mijn werkelijke functie in de 
wereld. Ik ben hier niet om te worstelen of te overleven, maar om 
een zegen te zijn.
Help me te begrijpen dat mijn heiligheid het geschenk is dat de 
wereld nodig heeft. Niet door wat ik doe, maar door wie ik ben.
Leer me te zegenen zonder eisen te stellen, te geven zonder verlies 
te lijden, te liefhebben zonder voorwaarden.
Wanneer ik iemand ontmoet die vijandelijkheid in mij 
oproept, herinner mij eraan hen juist dan te zegenen met mijn 
heiligheid.
Help me te zien dat elke zegen die ik geef mijn eigen bewustzijn 
van heiligheid versterkt. Dat geven en ontvangen één zijn in de 
economie van liefde.
Moge ik wandelen door de wereld als een stille zegen, een levende 
herinnering aan wat we allemaal werkelijk zijn.
In nederige dienst, Amen.
 
 
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Vier Dagelijkse Zegeningssessies
•Plan vier oefenperioden van 3-5 minuten per dag
•Begin elke sessie met: "Mijn heiligheid zegent de wereld"
•Besteed 1 minuut aan het zegenen van objecten om je 
heen: "Mijn heiligheid zegent [object]"
•Sluit je ogen en zegen mensen in je gedachten: "Mijn 
heiligheid zegent jou, [naam]"
•Wissel af tussen uiterlijke en innerlijke zegening zoals je 
voorkeur heeft
•Eindig met zowel gesloten als open ogen het hoofdidee 
herhalend
 
 
 
2. De Continue Zegen-Stroom
•Oefen het zo vaak mogelijk herhalen van "Mijn heiligheid 
zegent de wereld"
•Pas het specifiek toe op alles en iedereen die je tegenkomt
•Voor objecten: "Mijn heiligheid zegent [object]"
•Voor mensen: "Mijn heiligheid zegent jou, [naam of 
beschrijving]"
•Maak dit een natuurlijke gewoonte van bewuste zegening
 


 
3. De Vijandelijkheid-Transformatie Praktijk
•Wanneer iemand een vijandige reactie in je oproept, stop 
onmiddellijk
•Zeg bewust: "Mijn heiligheid zegent jou, [naam]"
•Herhaal dit zo vaak nodig tot de vijandelijkheid in jezelf 
afneemt
•Gebruik dit vooral bij mensen die je uitdagen of irriteren
•Begin te zien dat juist deze momenten je grootste 
groeikansen zijn
 
 
 
 
4. De Stille Zegen-Wandeling
•Tijdens het lopen, fietsen, of reizen, oefen continue 
zegening
•Zegen alles wat je ziet: gebouwen, bomen, auto's, mensen
•Doe dit in stilte, zonder je normale activiteiten te 
verstoren
•Begin elke beweging door de wereld te zien als een 
zegeningsreis
•Voel hoe je aanwezigheid overal waar je komt zegening 
brengt
 


 
5. Het Familie-en-Vrienden Zegeningsritueel
•Besteed dagelijks specifieke tijd aan het zegenen van 
naasten
•Ga door je contactenlijst, fotoalbums, of gewoon je 
geheugen
•Voor elke persoon: "Mijn heiligheid zegent jou, [naam]"
•Inclusief mensen met wie je conflict hebt gehad
•Begin familie- en vriendschapsrelaties te zien als 
zegeningskansen
 
 
 
 
6. De Werk-Zegening Transformatie
•Zegen je werkplek, collega's, klanten, projecten
•"Mijn heiligheid zegent dit werk, deze vergadering, dit 
project"
•Zegen moeilijke klanten of collega's in het bijzonder
•Begin werk te zien als platform voor spirituele dienst
•Transformeer professionele interacties in zegeningskansen
 
 
 


 
7. De Media-Zegening Praktijk
•Wanneer je nieuws, TV, of sociale media consumeert, 
oefen zegening
•Voor mensen op schermen: "Mijn heiligheid zegent jou"
•Voor verontrustend nieuws: "Mijn heiligheid zegent deze 
situatie"
•Begin media-consumptie te transformeren in 
zegeningspraktijk
•Gebruik technologie als manier om zegening uit te 
breiden
 
 
 
8. De Verkeer-en-Transport Zegening
•In auto's, bussen, treinen, oefen het zegenen van andere 
reizigers
•"Mijn heiligheid zegent iedereen in dit verkeer"
•Zegen vooral agressieve of ongeduldige chauffeurs
•Transformeer reistijd in zegeningstijd
•Begin verkeer te zien als gemeenschap in plaats van 
obstakel
 
 
 


 
9. De Winkel-en-Service Zegening
•In winkels, restaurants, dienstverlening, zegen personeel 
en klanten
•"Mijn heiligheid zegent deze caissière, deze ober, deze 
medewerker"
•Doe dit in stilte terwijl je normale interacties hebt
•Begin elk commercieel contact te zien als zegeningskans
•Transformeer economische transacties in spirituele 
uitwisselingen
 
 
 
 
10. Het Moeilijke Mensen Intensief
•Maak een lijst van mensen die consistent negatieve 
reacties in je oproepen
•Besteed extra tijd aan het zegenen van juist deze mensen
•"Mijn heiligheid zegent jou, [naam]. Vooral jou."
•Herhaal tot je een verschuiving in je gevoelens voelt
•Gebruik weerstand als signaal voor waar zegening het 
meest nodig is
 
 
 


 
11. De Zelfzegening-Inclusie
•Vergeet niet jezelf te includeren: "Mijn heiligheid zegent 
mij"
•Zegen je lichaam, je gedachten, je emoties, je verleden
•Gebruik een spiegel voor directe zelfzegening
•Begin jezelf te zien als eerste ontvanger van je eigen 
heiligheid
 
 
 
 
 
 
12. De Groep-Zegening Uitbreiding
•In groepssituaties (familie, werk, evenementen), zegen de 
hele groep
•"Mijn heiligheid zegent ons allemaal hier"
•Visualiseer je zegen die de hele ruimte vult
•Begin groepsenergie bewust te transformeren door 
zegening
 
 
 


 
13. De Natuur-Zegening Verbinding
•Zegen natuurlijke elementen: bomen, bloemen, dieren, 
hemel
•"Mijn heiligheid zegent de natuur en alle leven"
•Gebruik natuurervaringen als intensieve 
zegeningspraktijk
•Begin je verbinding met natuur te voelen als wederzijdse 
zegening
 
 
 
 
 
14. De Wereld-Zegening Meditatie
•Besteed dagelijks tijd aan het zegenen van de hele wereld
•Visualiseer continenten, landen, bevolkingsgroepen
•"Mijn heiligheid zegent [gebied/groep]"
•Inclusief gebieden in conflict of crisis
•Begin je individuele heiligheid te zien als bijdrage aan 
wereldvrede
 
 
 


 
15. Het Zegen-Effect Observeren
•Let op hoe je eigen stemming verandert door constant 
zegenen
•Merk op hoe anderen reageren op je zegende 
aanwezigheid
•Observeer hoe situaties subtiel verbeteren wanneer je 
zegenend aanwezig bent
•Begin de praktische kracht van zegening te herkennen
•Documenteer voorbeelden van hoe zegening concrete 
verandering brengt
 
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om onze natuurlijke functie als 
zegen te herstellen. Wanneer we werkelijk begrijpen dat onze 
heiligheid de wereld zegent, transformeert ons hele bestaan van 
krijgen naar geven, van angst naar liefde, van isolatie naar 
verbinding.
Het doel is niet om anderen te veranderen, maar om zo 
authentiek onze heilige natuur uit te drukken dat anderen zich 
herinnerd voelen aan hun eigen heiligheid. Dit is de werkelijke 
manier waarop de wereld wordt getransformeerd — niet door 
externe manipulatie, maar door de uitstraling van innerlijke 
waarheid.
 


 
Les 38
“Er is niets wat mijn heiligheid niet kan.”
 
 
 
 
“Onbeperkte Macht”
 
Ik dacht dat ik klein was, 
beperkt door tijd en ruimte, 
onderworpen aan de wetten 
van verval en verlies.
 
Maar nu herinner ik mij: 
mijn ware natuur kent geen grenzen. 
De heiligheid die ik ben 
draait alle beperkingen om.
 
Er is geen probleem te groot, 
geen pijn te diep, 
geen situatie te complex 
voor de macht die door mij werkt.
 


Niet de macht van het ego 
dat vecht en dwingt, 
maar de macht van Liefde 
die simpelweg is wat het is.
 
Door mijn herkenning van mijn heilige natuur 
wordt Gods eigen macht beschikbaar 
in deze wereld.
 
Geen onderscheid tussen mijn problemen en die van anderen — 
één heiligheid, één macht, 
werkzaam overal waar ik bewust kies 
om te zien wat werkelijk waar is.
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 38 culmineert in een van de meest krachtige en mogelijk 
controversiële beweringen van de hele Cursus: dat onze heiligheid 
letterlijk onbeperkte macht heeft. Deze les vraagt ons om voorbij 
alle conventionele ideeën over beperking te gaan naar een radicaal 
nieuw begrip van wat mogelijk is.
Het Omdraaien van Wereldse Wetten 
"Jouw heiligheid draait al de wetten van de wereld om. Ze 
overstijgt elke beperking van tijd, ruimte en afstand en iedere soort 
grenzen." Dit is een van de meest radicale uitspraken in de Cursus. 
Het suggereert dat heiligheid niet onderworpen is aan de fysieke 
wetten die gewone materie regeren.


Dit betekent niet dat we de fysieke wetten kunnen negeren in 
het dagelijkse leven, maar dat op het niveau van bewustzijn en 
spirituele realiteit andere principes werken. Heiligheid opereert 
vanuit de dimensie van oorzaak (bewustzijn), niet effect (fysieke 
verschijning).
De Bron van Onbeperkte Macht 
"Jouw heiligheid is in haar macht volkomen onbegrensd, omdat 
ze jou bekrachtigt als Zoon van God, één met de Denkgeest van 
zijn Schepper." De macht komt niet van onszelf als individu, maar 
van onze participatie in goddelijk bewustzijn. We zijn niet machtig 
omdat we speciaal zijn, maar omdat we uitdrukkingen zijn van de 
oneindige Macht zelf.
Deze herkenning voorkomt arrogantie omdat het ons herinnert 
dat we kanalen zijn, niet de bron. Tegelijkertijd voorkomt het valse 
nederigheid omdat het ons herinnert aan onze ware capaciteiten.
Manifestatie van Goddelijke Macht 
"Door jouw heiligheid wordt de macht van God gemanifesteerd. 
Door jouw heiligheid wordt de macht van God beschikbaar." Dit 
onthult dat goddelijke macht niet automatisch werkt in de wereld, 
maar een bewust kanaal nodig heeft — namelijk onze bereidheid 
om onze heiligheid te herkennen en uit te drukken.
We zijn niet passieve ontvangers van goddelijke interventie, 
maar actieve medewerkers in het manifesteren van goddelijke 
macht door onze bewuste participatie in heiligheid.
Universele Toepassingsmogelijkheden 
"Jouw heiligheid kan daarom alle pijn wegnemen, alle leed 
beëindigen en alle problemen oplossen." Deze bewering lijkt 
misschien fantastisch of onrealistisch, maar het is gebaseerd op het 
principe dat alle pijn en leed uiteindelijk spirituele problemen zijn


— problemen van misperceptie, scheiding, en vergeten van onze 
ware natuur.
Wanneer deze fundamentele mispercepties worden 
gecorrigeerd door de herkenning van heiligheid, verdwijnen hun 
symptomen natuurlijk. Dit is geen magisch denken, maar spirituele 
genezing op het diepste niveau.
Geen Onderscheid in Toepassing 
"We zullen hierin geen onderscheid maken, omdat er geen 
onderscheid is." Dit is cruciaal voor het verstaan van hoe spirituele 
macht werkt. Onze heiligheid maakt geen onderscheid tussen 
"onze" problemen en die van anderen, tussen "grote" en "kleine" 
problemen, tussen "verdienende" en "onverdienende" gevallen.
Heiligheid opereert vanuit eenheid, niet vanuit de ego's 
categoriseringen en preferenties. Deze onpartijdigheid is wat 
heiligheid zo krachtig maakt—het wordt niet beperkt door onze 
persoonlijke vooroordelen of beperkingen.
Geleidelijke Ontwikkeling van Beheersing 
"Het doel van de oefeningen van vandaag is jou geleidelijk het 
gevoel in te prenten dat je over alle dingen heerschappij hebt, op 
grond van wat jij bent." Het woord "geleidelijk" is belangrijk—dit is 
geen plotselinge verandering, maar een training in het herkennen 
van onze ware capaciteiten.
"Heerschappij" hier betekent niet dominantie of controle in ego-
termen, maar de natuurlijke autoriteit van heiligheid over alle 
vormen van illusie en beperking.
 
 
 
 


Geleide meditatie (40 minuten)
Zoek een zeer rustige plek waar je diep kunt gaan zonder 
verstoring. Deze meditatie werkt met krachtige energieën.
Opening en Voorbereiding (5 minuten) 
Sluit je ogen en adem diep en bewust. Voel je lichaam volledig 
ontspannen en je geest rustig worden. Vandaag ga je 
experimenteren met de onbeperkte macht van je heilige natuur —
een macht die alle conventionele beperkingen overstijgt.
Breng je aandacht naar je diepste kern, voorbij alle gedachten 
en emoties, naar de stille ruimte van pure bewustzijn. In deze 
ruimte woont de heiligheid die je werkelijk bent — verbonden met 
oneindige Macht.
Herhaal zachtjes: "Er is niets wat mijn heiligheid niet kan." Laat 
deze woorden resoneren, ook al lijken ze ongeloofwaardig voor je 
gewone verstand.
 
Herkenning van Onbeperkte Natuur (8 minuten) 
Ga dieper in de herkenning dat je ware natuur niet gebonden is 
aan de wetten van tijd, ruimte, en fysieke beperking. Je ware zelf 
bestaat in een dimensie van oneindige mogelijkheden.
Voel hoe je bewustzijn niet gelokaliseerd is in je lichaam, maar 
zich kan uitbreiden voorbij alle grenzen. Je heiligheid is niet 
beperkt tot je persoonlijkheid of je individuele leven — het is 
participatie in universeel bewustzijn.
Herhaal: "Mijn heiligheid overstijgt alle beperkingen van tijd, 
ruimte en afstand."
Voel de waarheid hiervan. Je bent niet een klein, beperkt wezen 
dat in een grote wereld worstelt—je bent onbegrensd bewustzijn 
dat tijdelijk de vorm aanneemt van een individuele ervaring.


Toepassing op Persoonlijke Problemen (9 minuten) 
Breng nu een specifiek probleem of uitdaging in je eigen leven 
in je bewustzijn. Het kan fysiek, emotioneel, relationeel, of 
praktisch zijn.
Zie het probleem duidelijk voor je, voel de stress of bezorgdheid 
die het gewoonlijk veroorzaakt.
Nu zeg je bewust: "In de situatie met betrekking tot [beschrijf 
de situatie] waarin ik mezelf zie, is er niets wat mijn heiligheid niet 
kan."
Voel hoe deze uitspraak een andere energie in de situatie 
brengt. Je benadert het niet langer vanuit beperking en angst, 
maar vanuit onbeperkte spirituele capaciteit.
Herhaal dit voor 2-3 verschillende persoonlijke uitdagingen, 
elke keer de specifieke formule gebruikend.
Voel hoe elke toepassing je gevoel van machteloosheid 
transformeert in herkenning van onbeperkte mogelijkheden.
 
Toepassing op Andermans Problemen (9 minuten) 
Denk nu aan mensen in je leven die worstelen met uitdagingen
— familie, vrienden, collega's, of zelfs vreemden waarover je hebt 
gehoord.
Voor elke persoon en hun situatie, zeg: "In de situatie met 
betrekking tot [beschrijf situatie] waarin [naam] zichzelf ziet, is er 
niets wat mijn heiligheid niet kan."
Begin met mensen die je dierbaar zijn, ga door naar mensen die 
meer neutraal zijn, en eindig met mensen die je uitdagen of waar 
je moeite mee hebt.


Voel hoe je heiligheid geen onderscheid maakt — het is even 
bereid en bekwaam om te helpen bij problemen van geliefden als 
bij die van vreemden of zelfs "vijanden."
Laat toe dat medevoelen en kracht samensmelten in deze 
toepassingen. Je biedt niet alleen sympathie, maar daadwerkelijke 
spirituele bijstand door de herkenning van je heilige capaciteiten.
 
Uitbreiding naar Wereldproblemen (6 minuten) 
Breid nu je toepassing uit naar grotere problemen in de wereld
— oorlog, honger, ziekte, onrecht, milieuproblemen.
Voor elk wereldprobleem dat in je bewustzijn komt, zeg: "In de 
situatie van [probleem] is er niets wat mijn heiligheid niet kan."
Dit betekent niet dat je individueel alle wereldproblemen kunt 
oplossen, maar dat de heiligheid die door je werkt — dezelfde 
heiligheid die door alle bewuste wezens werkt — werkelijk de 
macht heeft om alle vormen van lijden te transformeren.
Voel je verbinding met alle anderen die bewust meewerken aan 
wereldtransformatie door herkenning van heiligheid.
 
Integratie van Onbeperkte Identiteit (3 minuten) 
Voel nu de totale transformatie die deze herkenning brengt. Je 
bent niet langer een machteloos individu dat lijdt onder 
omstandigheden, maar een uitdrukking van oneindige Macht die 
conscieus meewerkt aan de genezing van alle situaties.
Herhaal met volledige overtuiging: "Er is niets wat mijn 
heiligheid niet kan, want daarin ligt de macht van God."


[image: fill-image-23.png][image: border-image-23.png]Voel hoe deze waarheid je gehele zelfperceptie en wereldvisie 
transformeert. Je leeft niet langer vanuit beperking, maar vanuit 
onbeperkte mogelijkheden.
Open langzaam je ogen, dragend deze herkenning van je 
onbeperkte heilige natuur met je mee.
 
Gebed
 
Oneindige Macht die door mij werkt,
Help me te begrijpen de onvoorstelbare capaciteit van mijn 
heilige natuur.
Ik heb mezelf gezien als klein, beperkt, machteloos, onderworpen 
aan omstandigheden die ik niet kon veranderen.
Maar vandaag herinner ik mij dat mijn ware identi-
teit participatie is in uw oneindige Macht.
Leer me te zien dat er werkelijk niets is wat mijn heiligheid niet 
kan, omdat mijn heiligheid uw eigen Macht is die zich door mij 
uitdrukt.
Geef me moed om te geloven in deze onbeperkte capaciteit, niet 
uit arrogantie, maar uit nederige herkenning van wat u in mij hebt 
geplaatst.
Help me deze macht te gebruiken voor de genezing van alle 
lijden, voor mezelf en voor anderen, zonder onderscheid te maken.
Laat me een bewust kanaal zijn voor uw transformerende 
Liefde in een wereld die hongerig is naar echte genezing.
In onbegrensde mogelijkheden, 
Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Vier Dagelijkse Macht-Sessies
•Plan vier oefenperioden van 5 minuten per dag
•Begin elke sessie met: "Er is niets wat mijn heiligheid niet 
kan"
•Onderzoek je geest op problemen of moeilijkheden 
(persoonlijk en van anderen)
•Voor elke situatie gebruik de specifieke formule:
•"In de situatie met betrekking tot [situatie] waarin 
ik mezelf zie, is er niets wat mijn heiligheid niet kan"
•"In de situatie met betrekking tot [situatie] waarin 
[naam] zichzelf ziet, is er niets wat mijn heiligheid 
niet kan"
•Voeg variaties toe zoals: "want daarin ligt de macht van 
God”
 
2. De Continue Macht-Herinnering
•Herhaal "Er is niets wat mijn heiligheid niet kan" zo vaak 
mogelijk gedurende de dag
•Gebruik het vooral wanneer je je machteloos of 
overweldigd voelt
•Pas de specifieke formule toe op problemen die spontaan 
opkomen
•Maak dit een automatische reactie op alle vormen van 
uitdaging


 
3. De Machteloosheid-Transformatie
•Wanneer je je machteloos voelt over een situatie, stop 
onmiddellijk
•Herken: "Ik voel me machteloos, maar dit is een illusie"
•Herhaal: "Er is niets wat mijn heiligheid niet kan"
•Pas de specifieke formule toe op de exacte situatie
•Voel hoe je perspectief verschuift van beperking naar 
mogelijkheid
 
 
 
 
 
4. Het Wereldprobleem Healing Ritueel
•Besteed dagelijks tijd aan het toepassen van heiligheid op 
wereldproblemen
•Kies problemen uit het nieuws, of structurele wereldissues
•Voor elk probleem: "In de situatie van [wereldprobleem] 
is er niets wat mijn heiligheid niet kan"
•Voel je verbinding met globale genezing
•Begin wereldproblemen te zien als oproepen om 
collectieve heilige interventie
 
 


 
5. De Andermans-Problemen Healing
•Wanneer vrienden of familie hun problemen met je delen, 
oefen stil:
•"In de situatie waarin [naam] zichzelf ziet, is er niets wat 
mijn heiligheid niet kan"
•Doe dit naast je gewone steun en advies
•Begin gesprekken te zien als kansen voor spirituele 
bijstand
•Voel hoe dit je empathie verdiept zonder je te 
overweldigen
 
 
 
6. De Fysieke Gezondheid Macht-Toepassing
•Voor gezondheidsuitdagingen (van jezelf of anderen), 
oefen:
•"In de situatie van [gezondheidsuitdaging] is er niets wat 
mijn heiligheid niet kan"
•Combineer dit met reguliere medische zorg
•Begin ziekte te zien als gelegenheid voor spirituele 
genezing
•Oefen het zien van genezing als natuurlijk resultaat van 
heilige herkenning
 


 
7. De Relatie-Conflict Transformatie
•Voor relationele problemen of conflicten, pas toe:
•"In de situatie van [conflict] waarin wij onszelf zien, is er 
niets wat mijn heiligheid niet kan"
•Oefen dit vooral voor vastgelopen of pijnlijke relaties
•Begin conflicten te zien als kansen voor diepere genezing
•Voel hoe heiligheid harmony kan herstellen waar ego's 
faalden
 
 
 
 
 
8. De Financiële en Praktische Uitdagingen Healing
•Voor geldproblemen, werkloosheid, praktische crises:
•"In de situatie van [praktisch probleem] is er niets wat 
mijn heiligheid niet kan"
•Combineer met praktische actie, maar vanuit vertrouwen 
in plaats van angst
•Begin materiële uitdagingen te zien als spirituele 
groeikansen
•Oefen het vertrouwen op heiligheid voor praktische 
oplossingen
 


 
9. De Verleden-Trauma Genezing
•Voor pijnlijke herinneringen of trauma's:
•"In de situatie van [traumatische ervaring] is er niets wat 
mijn heiligheid niet kan"
•Oefen voorzichtig en zoek professionele hulp indien nodig
•Begin het verleden te zien als geneesbaar door huidige 
heilige herkenning
•Voel hoe heiligheid zelfs de diepste wonden kan 
transformeren
 
 
 
 
10. De Toekomst-Angst Neutralisatie
•Voor zorgen over de toekomst:
•"In welke situatie ik mezelf ook in de toekomst zie, er is 
niets wat mijn heiligheid niet kan"
•Transformeer angst voor het onbekende in vertrouwen op 
heilige capaciteiten
•Begin de toekomst te zien als veld van oneindige 
mogelijkheden
•Oefen het leven vanuit vertrouwen in plaats van angst
 
 


 
11. De Collectieve Familie/Gemeenschap Healing
•Voor families, gemeenschappen, of groepen in crisis:
•"In de situatie waarin [groep] zichzelf ziet, is er niets wat 
mijn heiligheid niet kan"
•Oefen dit voor je eigen familie, maar ook voor grotere 
gemeenschappen
•Begin systemische problemen te zien als geneesbaar door 
spirituele interventie
•Voel je bijdrage aan collectieve transformatie
 
 
 
12. De Beperking-Transcendentie Training
•Wanneer je fysieke, mentale, of emotionele beperkingen 
ervaart:
•"Mijn heiligheid overstijgt alle beperkingen die ik nu 
ervaar"
•Dit betekent niet ontkennen van realiteiten, maar 
herkennen van diepere mogelijkheden
•Begin beperkingen te zien als uitnodigingen tot creatieve 
transcendentie
•Oefen het vinden van nieuwe wegen rond schijnbare 
obstakels
 


 
13. De Instant Transformatie Experiment
•Experimenteer met onmiddellijke toepassing bij kleine 
irritaties
•Voor verkeersdrukte, wachtrijen, technische problemen: 
"Er is niets wat mijn heiligheid niet kan"
•Begin kleine problemen te zien als trainingsgrond voor 
grotere
•Oefen het transformeren van frustratie in spirituele kracht
 
 
 
 
14. De Heerschappij-Herkenning Meditatie
•Besteed dagelijks tijd aan het mediteren over je 
"heerschappij over alle dingen"
•Niet als ego-controle, maar als heilige autoriteit over 
illusie
•Voel je natuurlijke dominantie over angst, beperking, en 
lijden
•Begin te leven vanuit deze heerschappij in plaats van 
slachtofferschap
 
 
 


 
15. De Onmogelijke Situatie Challenge
•Kies bewust situaties die "onmogelijk" lijken om op te 
lossen
•Pas de formule toe met extra intensiteit en overtuiging
•Niet om magische resultaten te forceren, maar om je 
geloof in heilige mogelijkheden te vergroten
•Begin "onmogelijk" te zien als beperking van perspectief, 
niet van werkelijkheid
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk ons bewustzijn te 
transformeren van beperking naar onbeperkte mogelijkheden. Het 
doel is niet om een supermens te worden, maar om bewust te 
participeren in de oneindige Macht die door alle heiligheid werkt.
Wanneer we werkelijk begrijpen dat er niets is wat onze 
heiligheid niet kan, leven we niet langer vanuit angst en beperking, 
maar vanuit vertrouwen in oneindige mogelijkheden — niet voor 
persoonlijke glorie, maar voor de genezing van alle lijden.
 


 
Les 39
“Mijn heiligheid is mijn verlossing.”
 
 
 
 
“De Weg naar Huis”
 
Zo lang heb ik gezocht 
naar verlossing buiten mezelf — 
in relaties, prestaties, 
verandering van omstandigheden.
 
Ik dacht dat iemand anders 
mij moest redden, 
dat de wereld moest veranderen 
voordat ik vrede kon vinden.
 
Maar nu ontdek ik de eenvoudige waarheid 
die ik over het hoofd zag in al mijn complexe zoeken:
De verlossing die ik zoek ben ik zelf. 
De heiligheid die ik verlang bezit ik al.


 
Elke liefdeloze gedachte 
is een gevangenis die ik bouw. 
Elke herkenning van heiligheid 
is een deur die ik open.
 
Niet door moeite of verdienste, 
maar door simpel herinneren 
aan wat ik altijd al was: 
heilig, geliefd, compleet.
 
Als schuld de hel is, 
dan is heiligheid de hemel. 
En die hemel is niet een plaats waar ik naartoe ga, 
maar wie ik ben.
 
 
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 39 brengt ons naar een van de meest fundamentele 
inzichten van de Cursus: dat verlossing niet iets is wat van buitenaf 
komt, maar de herkenning van onze inherente heiligheid. Deze les 
onthult hoe eenvoudig — maar niet gemakkelijk — echte spirituele 
bevrijding werkelijk is.


De Eenvoud van Waarheid 
"De ideeën die voor de oefeningen worden gebruikt zijn heel 
eenvoudig, heel helder en volstrekt ondubbelzinnig. Het gaat ons 
niet om intellectuele hoogstandjes of spelletjes logica." De Cursus 
benadrukt voortdurend dat spirituele waarheid eenvoudig is. We 
compliceren het alleen omdat we weerstand hebben tegen de 
eenvoud.
De vraag "Als schuld de hel is, wat is dan het tegendeel?" lijkt 
zo voor de hand liggend dat we eraan voorbijgaan. Maar juist in 
deze voor-de-hand-liggende eenvoud ligt de bevrijdende kracht. 
Heiligheid is het natuurlijke tegendeel van schuld, zoals licht het 
natuurlijke tegendeel van duisternis is.
De Geloofsvraag 
"Maar geloof je wel dat schuld de hel is?" Dit is de cruciale 
vraag. Intellectueel kunnen we begrijpen dat schuldgevoelens 
pijnlijk zijn, maar geloven we werkelijk dat schuld zelf de bron is 
van al ons lijden? De meeste mensen denken dat hun 
omstandigheden, andere mensen, of het leven zelf de bron van hun 
lijden is.
De Cursus stelt dat alle lijden — depressie, angst, woede, 
eenzaamheid — symptomen zijn van één fundamenteel probleem: 
het geloof dat we schuldig en daarom gescheiden zijn van liefde.
De Paradox van Geven en Hebben 
"Je kunt niet geven wat je niet hebt. Een verlosser moet verlost 
zijn." Dit onthult een belangrijke paradox in spiritualiteit. We 
kunnen anderen niet werkelijk helpen tenzij we zelf de helende 
kracht hebben ervaren. Maar hoe krijgen we die kracht? Door te 
proberen anderen te helpen.
Deze paradox wordt opgelost door te herkennen dat we al 
hebben wat we denken te missen. Onze heiligheid is niet iets wat 


we moeten ontwikkelen, maar iets wat we moeten herkennen. 
Door het te herkennen, kunnen we het delen. Door het te delen, 
versterken we onze eigen herkenning.
Het Universele Antwoord 
"Jouw heiligheid is het antwoord op elke vraag die ooit werd 
gesteld, nu wordt gesteld, of in de toekomst gesteld zal worden." 
Dit lijkt misschien overdreven, maar het is gebaseerd op het inzicht 
dat alle vragen uiteindelijk variaties zijn op één fundamentele 
vraag: "Wie ben ik, en ben ik waardig van liefde?"
Wanneer we werkelijk herkennen dat we heilig zijn — inherent 
waardig, onvoorwaardelijk geliefd, één met het goddelijke —
verdwijnen alle andere vragen of worden ze irrelevant. We zoeken 
niet langer naar validatie, veiligheid, of betekenis omdat we 
herkennen dat we deze al bezitten.
Gods Kennis van Zijn Zoon 
"God kent geen onheiligheid. Kan het zijn dat Hij Zijn Zoon niet 
kent?" Deze retorische vraag wijst op een fundamentele waarheid: 
onze heiligheid is niet iets wat we hebben verdiend of kunnen 
verliezen. Het is onze essentie zoals God ons heeft geschapen.
Als God alleen heiligheid kent, dan kan Hij ons alleen zien als 
heilig. Onze perceptie van onszelf als schuldig of onwaardig is een 
hallucinatie die geen realiteit heeft in goddelijk bewustzijn.
Liefdeloze Gedachten als Gevangenis 
"Welke vorm ze ook aannemen, ze zijn liefdeloos en daarom 
beangstigend. En dus zijn zij het waarvan jij moet worden verlost." 
De les identificeert liefdeloze gedachten — niet externe 
omstandigheden — als datgene waarvan we verlossing nodig 
hebben.
Onbehagen, depressie, woede, angst — allemaal zijn ze 
symptomen van liefdeloze gedachten over onszelf, anderen, of het 


leven zelf. Deze gedachten zijn de echte gevangenis waarin we 
leven.
Praktische Verlossing 
"Mijn liefdeloze gedachten over _____ houden mij in de hel. 
Mijn heiligheid is mijn verlossing." Deze praktische formule geeft 
ons een directe manier om met lijden om te gaan. In plaats van te 
proberen de externe situatie te veranderen, richten we ons op het 
transformeren van onze gedachten erover.
 
Geleide meditatie (35 minuten)
Zoek een zeer rustige plek waar je diep kunt gaan in 
zelfonderzoek en transformatie.
Opening en Herkenning van Inherente Heiligheid (5 min.) 
Sluit je ogen en adem diep en bewust. Voel je lichaam volledig 
ontspannen en je geest stil worden. Vandaag ga je de meest directe 
weg naar verlossing ontdekken — niet door iets te verkrijgen, maar 
door te herkennen wat je al bent.
Breng je aandacht naar je diepste kern, voorbij alle gedachten 
en gevoelens, naar de stille ruimte van pure bewustzijn. Dit 
bewustzijn is ongeraakt door alle ervaringen — het is zuiver, heilig, 
onschuldig.
Herhaal zachtjes: "Mijn heiligheid is mijn verlossing." Voel hoe 
deze woorden een diep herkennen oproepen. Je hoeft niet ergens 
anders heen voor verlossing — het is hier, nu, als je ware natuur.
Onderzoek van Schuldgevoelens (8 minuten) 
Laat nu je bewustzijn zachtjes scannen naar gebieden waarin je 
schuldgevoelens draagt. Dit kunnen concrete dingen zijn die je 
hebt gedaan, maar ook algemene gevoelens van onwaardigheid of 
tekortkomingen.


Voor elk schuldgevoel dat opkomt, voel eerst de pijn ervan. 
Merk op hoe het je afsnijdt van vrede, hoe het een donkere wolk 
over je bewustzijn legt.
Nu realiseer je: "Dit schuldgevoel is niet wie ik ben. Mijn ware 
natuur is heilig en ongeraakt door deze ervaring."
Voor elk schuldgevoel zeg je: "Dit schuldgevoel houdt mij in de 
hel. Mijn heiligheid is mijn verlossing."
Voel hoe elke herkenning van heiligheid het schuldgevoel 
oplost, niet door ontkenning, maar door het herkennen van een 
diepere waarheid.
Transformatie van Liefdeloze Gedachten - 
Deel 1: Over jezelf (7 minuten) 
Onderzoek nu specifieke liefdeloze gedachten die je over jezelf 
koestert. Gedachten van zelfkritiek, zelfhaat, gevoel van 
inadequaatheid.
Voor elke liefdeloze gedachte over jezelf: "Mijn liefdeloze 
gedachten over [specifiek aspect van jezelf] houden mij in de hel. 
Mijn heiligheid is mijn verlossing."
Bijvoorbeeld:
•"Mijn liefdeloze gedachten over mijn uiterlijk houden mij 
in de hel. Mijn heiligheid is mijn verlossing."
•"Mijn liefdeloze gedachten over mijn prestaties houden 
mij in de hel. Mijn heiligheid is mijn verlossing."
Voel bij elke toepassing hoe de liefdeloze gedachte zijn greep 
verliest en wordt vervangen door herkenning van je inherente 
waardigheid.
Transformatie van Liefdeloze Gedachten - 
Deel 2: Over anderen (8 minuten) 


Richt je nu op liefdeloze gedachten over andere mensen —
familie, vrienden, collega's, maar vooral mensen die je uitdagen of 
irriteren.
Voor elke persoon en de liefdeloze gedachten die je over hen 
koestert: "Mijn liefdeloze gedachten over [naam] houden mij in de 
hel. Mijn heiligheid is mijn verlossing."
Begin met mildere irritaties en ga door naar diepere grieven of 
wrok. Merk op hoe elke liefdeloze gedachte over anderen eigenlijk 
een gevangenis is waarin jij zit, niet zij.
Voel hoe het herkennen van je heiligheid je bevrijdt van de 
behoefte om anderen te veroordelen. Wanneer je weet dat je heilig 
bent, hoef je anderen niet schuldig te maken om je eigen 
waardigheid te bevestigen.
Transformatie van Liefdeloze Gedachten - 
Deel 3: Over het leven (5 minuten) 
Onderzoek ten slotte liefdeloze gedachten over het leven zelf —
over onrecht, lijden, de staat van de wereld, je omstandigheden.
Voor elke bron van wrok tegen het leven: "Mijn liefdeloze 
gedachten over [situatie/omstandigheid] houden mij in de hel. 
Mijn heiligheid is mijn verlossing."
Dit betekent niet dat je problemen moet ontkennen, maar dat je 
je bevrijdt van de liefdeloze reacties die je lijden verergeren.
Voel hoe heiligheid je een andere manier geeft om met 
uitdagingen om te gaan — vanuit vrede en kracht in plaats van 
woede en machteloosheid.
Integratie en Bevestiging (2 minuten) 
Voel nu de totale transformatie die deze herkenning brengt. Je 
bent niet afhankelijk van externe verlossing — je draagt de sleutel 
tot bevrijding in jezelf.


[image: fill-image-19.png][image: border-image-19.png]Herhaal met diepe overtuiging: "Mijn heiligheid is mijn 
verlossing. Als schuld de hel is, dan is heiligheid de hemel. En ik 
ben heilig."
Breng je handen naar je hart en voel dankbaarheid voor deze 
eenvoudige maar revolutionaire waarheid.
Open langzaam je ogen, wetend dat je de weg naar huis hebt 
gevonden — en die weg bent jijzelf.
 
Gebed
Liefdevolle Aanwezigheid in mij,
Dank je voor de herinnering dat verlossing niet buiten mij 
ligt, maar in de herkenning van mijn eigen heilige natuur.
Zo lang heb ik gezocht naar redding van buitenaf, terwijl de 
sleutel tot vrijheid altijd in mijn eigen hart woonde.
Help me te zien dat elke liefdeloze gedachte een gevangenis is die 
ik bouw, en elke herkenning van heiligheid een deur die ik open.
Wanneer schuld mij probeert te overtuigen van mijn onwaardig-
heid, herinner mij dat schuld de hel is en heiligheid mijn natuurlijke 
staat.
Geef me moed om te geloven in mijn eigen heiligheid, niet uit 
arrogantie, maar uit nederige herkenning van wat u mij hebt 
gegeven.
Laat me zien dat door het herkennen van mijn eigen ver-
lossing, ik bijdraag aan de verlossing van de hele wereld.
Help me te leven vanuit de waarheid dat ik niet gered hoef te 
worden omdat ik nooit echt verloren ben geweest.
In heilige herkenning, Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Vier Dagelijkse Verlossings-Sessies
•Plan vier oefenperioden van 5 minuten per dag
•Begin elke sessie met: "Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Onderzoek je geest op liefdeloze gedachten (over jezelf, 
anderen, het leven)
•Voor elke liefdeloze gedachte gebruik de formule:
•"Mijn liefdeloze gedachten over [onderwerp] 
houden mij in de hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Eindig met: "Als schuld de hel is, wat is dan het 
tegendeel?”
 
 
2. De Continue Verlossings-Herinnering
•Herhaal "Mijn heiligheid is mijn verlossing" 3-4 keer per 
uur gedurende de dag
•Gebruik het vooral wanneer je lijdt onder negatieve 
gedachten of emoties
•Stel jezelf regelmatig de vraag: "Als schuld de hel is, wat 
is dan het tegendeel?"
•Maak dit een automatische reactie op alle vormen van 
geestelijk lijden
 


 
3. De Liefdeloze Gedachte Interceptie
•Wanneer je een liefdeloze gedachte opmerkt, stop 
onmiddellijk
•Identificeer: "Dit is een liefdeloze gedachte over 
[onderwerp]"
•Herken: "Deze gedachte houdt mij in de hel"
•Herbevestig: "Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Begin liefdeloze gedachten te zien als alarmbellen voor 
spirituele praktijk
 
 
 
 
4. De Schuldgevoel-Transformatie Praktijk
•Voor specifieke schuldgevoelens die je draagt, oefen:
•"Dit schuldgevoel over [specifieke situatie] houdt mij in 
de hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing hiervan"
•Herhaal tot je een verschuiving in de emotionele lading 
voelt
•Begin schuld te zien als misperceptie in plaats van 
realiteit
 
 


 
5. De Verleidingsweerstand-Oefening
•Wanneer je verleid wordt tot negatieve gedachten of 
gedragingen:
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing hiervan"
•Gebruik dit als krachtig alternatief voor wilskracht
•Begin verleiding te zien als kans om heiligheid te kiezen
•Voel hoe heiligheid natuurlijke weerstand biedt tegen 
ego-impulsen
 
 
 
 
 
6. De Relatie-Conflicten Healing
•Voor relationele problemen of wrok:
•"Mijn liefdeloze gedachten over [persoon] houden mij in 
de hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Oefen dit vooral voor mensen die je het moeilijkst vindt
•Begin conflicten te zien als kansen om heiligheid te 
kiezen boven gelijk hebben
 
 


 
7. De Zelfkritiek-Neutralisatie
•Voor zelfkritische gedachten of gevoelens van 
inadequaatheid:
•"Mijn liefdeloze gedachten over mezelf houden mij in de 
hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Oefen dit bij body image issues, prestatie-angst, sociale 
vergelijking
•Begin zelfkritiek te herkennen als aanval op je heilige 
natuur
 
 
 
 
8. De Omstandigheden-Wrok Transformatie
•Voor frustratie over omstandigheden, het leven, onrecht:
•"Mijn liefdeloze gedachten over [situatie] houden mij in 
de hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Begin te zien dat je lijdt onder je reacties, niet onder de 
omstandigheden zelf
•Oefen het vinden van vrede te midden van uitdagingen
 
 


 
9. De Verleden-Trauma Verlossing
•Voor pijnlijke herinneringen of trauma's (voorzichtig en 
met professionele hulp indien nodig):
•"Mijn liefdeloze gedachten over [traumatische ervaring] 
houden mij in de hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Begin het verleden te zien als iets dat je heilige essentie 
niet heeft kunnen aantasten
•Oefen healing door herkenning van ongeschonden 
heiligheid
 
 
 
 
10. De Angst-Transformatie Oefening
•Voor verschillende vormen van angst:
•"Mijn liefdeloze gedachten die deze angst voeden houden 
mij in de hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Begin angst te zien als gevolg van liefdeloze gedachten in 
plaats van echte bedreiging
•Oefen het vervangen van angst door vertrouwen in heilige 
bescherming
 


 
11. De Wereldprobleem-Wrok Healing
•Voor frustratie over wereldproblemen, politiek, onrecht:
•"Mijn liefdeloze gedachten over [wereldprobleem] 
houden mij in de hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Dit betekent niet passiviteit, maar handelen vanuit vrede 
in plaats van woede
•Begin sociale actie te zien als uitdrukking van heiligheid 
in plaats van reactie op haat
 
 
 
 
12. De Lichaams-Ziekte Healing
•Voor fysieke klachten of gezondheidsangsten:
•"Mijn liefdeloze gedachten over mijn lichaam/gezondheid 
houden mij in de hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Combineer met reguliere medische zorg
•Begin ziekte te zien als kans voor diepere spirituele 
healing
 
 


 
13. De Eenzaamheids-Isolatie Transformatie
•Voor gevoelens van eenzaamheid of isolatie:
•"Mijn liefdeloze gedachten die eenzaamheid creëren 
houden mij in de hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Begin eenzaamheid te zien als misperceptie van scheiding
•Oefen het voelen van verbinding door heilige herkenning
 
 
 
 
 
14. De Financiële Angst Neutralisatie
•Voor zorgen over geld, zekerheid, materiële behoeften:
•"Mijn liefdeloze gedachten over [financiële situatie] 
houden mij in de hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Combineer met praktische actie vanuit vertrouwen in 
plaats van angst
•Begin materiële zekerheid te zien als reflectie van 
spirituele zekerheid
 
 


 
15. De Dood-Angst Transcendentie
•Voor angsten over sterfte, ziekte, verlies:
•"Mijn liefdeloze gedachten over de dood houden mij in de 
hel"
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•Begin de dood te zien als overgang in plaats van einde
•Oefen het vinden van eeuwig leven in heilige identiteit
 
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om ons te bevrijden van de 
grootste illusie van allemaal: dat we verlossing nodig hebben van 
iets buiten onszelf. Wanneer we werkelijk begrijpen dat onze 
heiligheid onze verlossing is, worden we vrij van alle 
afhankelijkheid van externe omstandigheden voor ons geluk.
Het doel is niet om problemen te ontkennen, maar om te 
ontdekken dat we een bron van kracht en vrede in onszelf dragen 
die groter is dan elk probleem. Deze herkenning is niet alleen onze 
eigen verlossing, maar onze bijdrage aan de verlossing van de hele 
wereld.
 


 
Les 40
“Ik ben als Zoon van God gezegend.”
 
 
 
 
“Het Claimen van Mijn Erfenis”
 
Zo lang heb ik geleefd als een bedelaar 
aan de deur van mijn eigen paleis, 
vragend om kruimels 
terwijl een koninklijk banket binnen op mij wachtte.
 
Vandaag claim ik mijn erfenis: 
Niet als verdienste, maar als geboorterecht. 
Niet door prestatie, maar door identiteit.
 
Ik ben gezegend met vrede 
die geen omstandigheden kan verstoren. 
Ik ben gezegend met liefde die nooit kan worden uitgeput. 
Ik ben gezegend met vreugde die springt uit mijn ware natuur.
 


Deze zegeningen zijn niet tijdelijk, 
niet afhankelijk van geluk of pech. 
Ze zijn de natuurlijke toestanden van een Zoon van God — 
wat ik altijd ben geweest, 
wat ik altijd zal zijn.
 
Niet uit arrogantie claim ik dit, 
maar uit nederige herkenning 
van wat mijn Vader mij heeft gegeven. 
Ik ben gezegend 
omdat Liefde zelf mij heeft verwekt in Liefde.
 
Uitgebreide commentaar
Les 40 markeert een vreugdevolle wending in de Cursus — van 
het loslaten van illusies naar het actief claimen van onze goddelijke 
erfenis. Deze les gaat over het herstel van ons natuurlijke gevoel 
van waardigheid en zegening, niet als iets wat we moeten 
verdienen, maar als iets wat we inherent bezitten.
Het Claimen van Rechtmatige Vreugden 
"Vandaag zullen we beginnen aanspraak te maken op enkele 
van de vreugden waarop jij recht hebt omdat je bent wat jij bent." 
Dit is een cruciale verschuiving van zoeken naar claimen. We 
zoeken niet langer naar geluk en vrede als externe prestaties, maar 
claimen ze als onze natuurlijke erfenis.
Het woord "recht" is belangrijk — deze vreugden zijn niet 
privileges die we moeten verdienen, maar rechten die we bezitten 
door onze ware identiteit. Net zoals een prins recht heeft op 
koninklijke behandeling niet door wat hij doet, maar door wie hij 


is, hebben wij recht op goddelijke zegeningen door onze identiteit 
als uitdrukkingen van het goddelijke.
De Frequentie van Herinnering 
"Eenmaal per tien minuten zou heel wenselijk zijn." Deze hoge 
frequentie — zes keer per uur — wijst op het belang van constante 
herinnering aan onze gezegendheid. Onze gewone 
bewustzijnsstroom is zo geconditioneerd door gedachten van 
gebrek en onwaardigheid dat we intensieve hertraining nodig 
hebben.
Deze frequente herinnering dient niet alleen om de gedachte in 
te prenten, maar om ons bewustzijn geleidelijk te herscholen van 
automatische negativiteit naar automatische erkenning van 
zegening.
Praktische Flexibiliteit 
"Je kunt onder alle omstandigheden heel goed oefenen, als je 
dat werkelijk wilt." Deze instructie erkent dat spirituele praktijk 
geïntegreerd moet worden in het gewone leven, niet gescheiden 
ervan. We hoeven niet perfect gecontroleerde omstandigheden om 
ons goddelijke erfgoed te claimen.
Deze flexibiliteit wijst ook op een dieper principe: onze 
gezegendheid is niet afhankelijk van externe omstandigheden. We 
kunnen ons gezegend voelen in een vergadering, in het verkeer, of 
tijdens huishoudelijke taken, omdat de zegening van binnenuit 
komt.
Eigenschappen van Goddelijk Zoonschap 
De voorbeelden — "gelukkig, vredig, liefdevol en voldaan" en 
"kalm, rustig, zeker en vol vertrouwen” — zijn niet willekeurige 
positieve eigenschappen, maar specifieke aspecten van goddelijk 
bewustzijn. Dit zijn niet emoties die komen en gaan, maar 
constante kwaliteiten van onze ware natuur.


Deze eigenschappen zijn ook praktisch — ze beschrijven hoe 
het voelt om te leven vanuit onze goddelijke identiteit in plaats van 
vanuit ego-angst en -onzekerheid.
De Eenvoud van Waardigheid 
"Staat je maar weinig tijd ter beschikking, dan volstaat het 
eenvoudig tegen jezelf te zeggen dat je gezegend bent als Zoon van 
God." Deze eenvoud is krachtig omdat het de essentie vat van onze 
hele spirituele reis: het herkennen van onze inherente 
waardigheid.
Alle complexe spirituele praktijken, alle psychologische werk, 
alle levensverbeteringen—alles komt neer op dit ene eenvoudige 
besef: ik ben gezegend door mijn ware identiteit.
Het Onderscheid tussen Hebben en Zijn 
Deze les gaat niet over het hebben van zegeningen, maar over 
het zijn van gezegendheid. We proberen niet geluk te krijgen—we 
herkennen dat geluk onze natuurlijke staat is. We streven niet naar 
vrede — we claimen vrede als ons geboorterecht.
Dit onderscheid is transformerend omdat het ons bevrijdt van 
de constante zoektocht naar wat we al bezitten.
Geleide meditatie (25 minuten)
Deze meditatie kun je doen in een korte sessie, maar ik geef je 
een langere versie voor diepere verkenning van je goddelijke 
erfenis.
Opening en Herkenning van Identiteit (4 minuten) 
Sluit je ogen en adem rustig in en uit. Breng je aandacht naar je 
hart en voel de waardigheid die daar woont. Vandaag ga je niet 
zoeken naar zegeningen, maar ze claimen als je rechtmatige 
erfenis.


Voel je verbinding met de oneindige Liefde die je heeft 
geschapen. Je bent niet een ongeval of toeval, maar een bewuste 
expressie van goddelijk bewustzijn — een Zoon van God.
Herhaal zachtjes: "Ik ben als Zoon van God gezegend." Laat 
deze woorden niet alleen in je hoofd resoneren, maar door je hele 
wezen stromen.
Claiming van Innerlijke Vrede (5 minuten) 
Herken nu dat vrede niet iets is wat je moet vinden of bereiken, 
maar je natuurlijke staat als goddelijk wezen. Voel de vrede die al 
aanwezig is in je diepste kern.
Zeg met overtuiging: "Ik ben als Zoon van God gezegend. Ik 
ben vredig, kalm en onverstoord."
Voel hoe deze vrede niet afhangt van externe omstandigheden. 
Het is de vrede van God zelf, die door je heen stroomt omdat je 
deel uitmaakt van goddelijk bewustzijn.
Laat deze vrede zich uitbreiden door je hele lichaam, je hele 
energieveld. Dit is jouw natuurlijke staat — geen tijdelijke emotie, 
maar constante realiteit.
Claiming van Oneindige Liefde (5 minuten) 
Herken nu dat liefde niet iets is wat je moet verdienen of 
ontvangen van anderen, maar je essentie als uitdrukking van 
goddelijke Liefde.
Zeg: "Ik ben als Zoon van God gezegend. Ik ben liefdevol, 
geliefd en één met alle Liefde."
Voel hoe liefde niet iets is wat je geeft of krijgt, maar wat je 
bent. Je bent gemaakt van Liefde, door Liefde, als Liefde. Deze 
liefde kan nooit worden uitgeput omdat het oneindig is.
Laat deze liefde stralen vanuit je hart naar alles en iedereen. Dit 
is niet inspanning, maar natuurlijke uitdrukking van wie je bent.


Claiming van Natuurlijke Vreugde (5 minuten) 
Herken dat vreugde je natuurlijke emotionele staat is als 
goddelijk wezen. Niet de oppervlakkige vreugde die afhangt van 
omstandigheden, maar de diepe vreugde van het bestaan zelf.
Zeg: "Ik ben als Zoon van God gezegend. Ik ben gelukkig, 
vreugdevol en vervuld."
Voel deze vreugde opborrelen vanuit je diepste wezen. Het is de 
vreugde van God die zich verheugt in zijn eigen schepping — jou. 
Je bent een bron van vreugde voor het goddelijke.
Laat deze vreugde licht en energie door je hele wezen brengen. 
Dit is jouw rechtmatige staat — niet afhankelijk van wat er 
gebeurt, maar inherent in wie je bent.
 
Claiming van Goddelijk Vertrouwen (4 minuten) Herken nu 
dat zekerheid en vertrouwen je natuurlijke houding zijn als kind 
van het oneindige. Je hoeft niet bang te zijn of onzeker, omdat je 
wordt gedragen door de absolute Liefde.
Zeg: "Ik ben als Zoon van God gezegend. Ik ben zeker, vol 
vertrouwen en veilig."
Voel dit vertrouwen — niet als arrogantie, maar als natuurlijke 
zekerheid van iemand die weet dat hij onvoorwaardelijk geliefd is. 
Je bent veilig in de armen van het oneindige.
Laat dit vertrouwen je houding naar het leven transformeren. 
Je hoeft niet alles te controleren omdat je vertrouwt op de wijsheid 
en liefde die je leven leidt.
 
Integratie en Dankbaarheid (2 minuten) Voel nu de totaliteit 
van je goddelijke erfenis — vrede, liefde, vreugde, vertrouwen. Dit 


[image: fill-image-20.png][image: border-image-20.png]zijn niet tijdelijke geschenken, maar permanente aspecten van je 
ware identiteit.
Breng je handen naar je hart en voel diepe dankbaarheid — 
niet voor wat je hebt gekregen, maar voor wat je altijd al was.
Maak een zachte toezegging om deze waarheid regelmatig te 
herinneren gedurende de dag. Elke herinnering is een thuiskomst 
bij je ware zelf.
Open langzaam je ogen, dragend deze herkenning van je 
gezegendheid met je mee.
 
Gebed
Liefdevolle Vader/Moeder van mijn ziel,
Dank je dat ik jouw Zoon ben, niet door verdienste of 
prestatie, maar door jouw onvoorwaardelijke Liefde die mij heeft 
geschapen in jouw beeld.
Help me te herinneren dat ik gezegend ben met alle eigen-
schappen die bij mijn goddelijke natuur horen.
Wanneer ik me klein voel, herinner mij aan mijn grootsheid als 
jouw kind. Wanneer ik me onveilig voel, herinner mij aan de 
zekerheid van jouw Liefde.
Laat me claimen wat van mij is: de vrede die jij bent, de liefde 
die jij bent, de vreugde die jij bent, het vertrouwen dat voort-
komt uit het weten dat ik jouw ben.
Help me te leven vanuit deze waarheid, niet uit arrogantie maar 
uit nederige dankbaarheid voor wat jij mij hebt gegeven.
Moge mijn herkenning van mijn zegeningen een zegen zijn voor 
anderen, zodat zij ook kunnen herinneren wie zij werkelijk zijn.
In goddelijke dankbaarheid, Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Elke-Tien-Minuten Zegenings-Herinnering
•Stel een zachte timer in die elke 10 minuten afgaat 
gedurende je wakkere uren
•Bij elke timer, herhaal: "Ik ben als Zoon van God 
gezegend"
•Voeg 2-3 goddelijke eigenschappen toe die bij het 
moment passen
•Bijvoorbeeld: "Ik ben gelukkig, vredig en vol vertrouwen"
•Maak dit een automatische gewoonte, ongeacht waar je 
bent of wat je doet
 
 
 
2. De Goddelijke Eigenschappen Rotatie
•Maak een lijst van 20-30 eigenschappen die bij goddelijk 
zoonschap horen
•Voorbeelden: kalm, zeker, liefdevol, vredig, vreugdevol, 
vol vertrouwen, wijs, geduldig, vriendelijk, krachtig, creatief, 
overvloedig
•Roteer door verschillende eigenschappen bij elke 
herinnering
•Begin een volledig spectrum van goddelijke kwaliteiten te 
claimen
 


 
 
3. De Omstandigheden-Onafhankelijke Zegening
•Oefen het claimen van zegeningen vooral in uitdagende 
omstandigheden
•In stress: "Ik ben als Zoon van God gezegend. Ik ben kalm 
en vredig"
•In conflict: "Ik ben als Zoon van God gezegend. Ik ben 
liefdevol en wijs"
•In angst: "Ik ben als Zoon van God gezegend. Ik ben veilig 
en vol vertrouwen"
•Begin te zien dat je zegeningen niet afhangen van externe 
situaties
 
 
 
4. De Spiegel-Bevestiging Praktijk
•Kijk elke ochtend in de spiegel en zeg: "Ik ben als Zoon 
van God gezegend"
•Voeg eigenschappen toe die je die dag wilt claimen
•Doe dit met overtuiging, niet mechanisch
•Begin je dag vanuit herkenning van je goddelijke natuur
 
 
 


 
5. De Anti-Negatieve-Gedachte Formule
•Wanneer negatieve gedachten over jezelf opkomen, 
vervang ze onmiddellijk:
•"Ik ben als Zoon van God gezegend. Ik ben 
[tegenovergestelde van de negatieve gedachte]"
•Voor zelfkritiek: "Ik ben perfect geschapen"
•Voor angst: "Ik ben veilig in Gods liefde"
•Voor inadequaatheid: "Ik ben waardig en bekwaam”
 
 
 
 
6. De Werk-Zegening Integratie
•Integreer de zegening in je werkdag:
•Voor vergaderingen: "Ik ben gezegend met wijsheid en 
helderheid"
•Voor uitdagingen: "Ik ben gezegend met kracht en 
creativiteit"
•Voor interacties: "Ik ben gezegend met liefde en geduld"
•Begin werk te zien als platform voor het uitdrukken van 
goddelijke eigenschappen
 
 


 
7. De Relatie-Zegening Uitdrukking
•Voor elke interactie, herinner jezelf stil:
•"Ik ben als Zoon van God gezegend en breng deze 
zegening in deze interactie"
•Claim eigenschappen die de relatie ten goede komen
•Voor moeilijke mensen: "Ik ben gezegend met geduld en 
compassie"
•Begin relaties te zien als kansen om je goddelijke natuur 
uit te drukken
 
 
 
8. De Lichaams-Zegening Erkenning
•Pas de zegening toe op je fysieke ervaring:
•"Ik ben als Zoon van God gezegend. Mijn lichaam is 
gezond en sterk"
•Voor ziekte: "Ik ben gezegend met genezing en vitaliteit"
•Voor vermoeidheid: "Ik ben gezegend met energie en 
levenskracht"
•Begin je lichaam te zien als uitdrukking van goddelijke 
perfectie
 
 
 


 
9. De Financiële Zegening Claiming
•Voor geldproblemen of zorgen over zekerheid:
•"Ik ben als Zoon van God gezegend. Ik ben overvloedig en 
verzorgd"
•Claim vertrouwen in goddelijke voorziening
•Combineer met praktische actie vanuit vertrouwen in 
plaats van angst
•Begin materiële zekerheid te zien als reflectie van 
spirituele waarheid
 
 
 
 
10. De Emotionele Staat Transformatie
•Voor elke negatieve emotionele staat, claim de goddelijke 
tegenhanger:
•Depressie → "Ik ben gezegend met vreugde en 
levenskracht"
•Angst → "Ik ben gezegend met vrede en vertrouwen"
•Boosheid → "Ik ben gezegend met liefde en geduld"
•Eenzaamheid → "Ik ben gezegend met verbinding en 
liefde”
 
 


 
11. De Familie-Dynamiek Zegening
•Voor uitdagende familiesituaties:
•"Ik ben als Zoon van God gezegend en breng vrede in 
deze familie"
•Claim eigenschappen die healing kunnen brengen
•Voor oude patronen: "Ik ben gezegend met wijsheid om 
nieuwe wegen te vinden"
•Begin jezelf te zien als agent van goddelijke transformatie 
in familie-systemen
 
 
 
 
12. De Creativiteit-en-Talenten Claiming
•Voor creatieve projecten of het gebruiken van talenten:
•"Ik ben als Zoon van God gezegend met oneindige 
creativiteit"
•Claim goddelijke inspiratie en kracht
•Voor prestatieangst: "Ik ben gezegend met natuurlijke 
bekwaamheid"
•Begin talenten te zien als goddelijke geschenken die 
uitgedrukt willen worden
 
 


 
13. De Verleden-Toekomst Zegening
•Voor het verleden: "Ik ben gezegend—zelfs mijn verleden 
dient mijn groei"
•Voor de toekomst: "Ik ben gezegend met een toekomst vol 
mogelijkheden"
•Claim goddelijke leiding in alle tijdsperioden
•Begin tijd te zien als medium voor het ontvouwen van 
goddelijke zegeningen
 
 
 
 
 
14. De Nacht-Slaap Zegening
•Voor het slapen gaan: "Ik ben als Zoon van God gezegend. 
Ik rust in goddelijke vrede"
•Claim diepe, herstellende slaap
•Voor slapeloosheid: "Ik ben gezegend met rust en 
vernieuwing"
•Begin slaap te zien als tijd van goddelijke regeneratie
 
 
 


 
15. De Dagelijkse Zegening-Inventarisatie
•Aan het eind van elke dag, inventariseer de zegeningen 
die je hebt geclaimd
•Welke goddelijke eigenschappen heb je herkend in jezelf?
•Hoe hebben deze herkenningen je dag beïnvloed?
•Plan welke zegeningen je morgen wilt benadrukken
•Begin een bewuste praktijk van het uitbreiden van je 
goddelijke zelf-concept
 
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om ons te helpen van 
automatische negativiteit naar automatische herkenning van onze 
goddelijke erfenis te verschuiven. Het doel is niet om onszelf op te 
pompen met positief denken, maar om onze ware identiteit als 
geliefde uitdrukkingen van het goddelijke te claimen.
Wanneer we werkelijk begrijpen dat we als Zonen van God 
gezegend zijn, leven we niet langer vanuit gebrek en 
onwaardigheid, maar vanuit overvloed en natuurlijke waardigheid
— niet als arrogantie, maar als nederige dankbaarheid voor wat 
we zijn ontvangen door onze goddelijke afkomst.
 


 
Les 41
“God vergezelt me, waar ik ook ga.”
 
 
 
 
“Nooit Alleen”
 
Al die jaren dacht ik 
dat ik alleen door de wereld wandelde, 
dragend mijn zorgen als een zware rugzak, 
vechtend tegen problemen met mijn kleine krachten.
 
Maar nu herinner ik mij: 
Er is een Aanwezigheid die met mij meegaat 
die ouder is dan tijd, dieper dan ruimte, 
zachter dan ademhaling.
 
In de drukste straat ben ik niet alleen. 
In de stilste nacht ben ik vergezeld. 
In mijn diepste angst loopt Liefde naast mij. 
In mijn donkerste momenten straalt Licht in mijn hart.


 
 
Niet als schaduw die volgt, 
maar als Bron die voorafgaat. 
Niet als gast die bezoekt, 
maar als Thuis dat mij omvat.
 
God is niet iemand die ik zoek, 
maar Degene die mij al heeft gevonden. 
Niet iemand die ik moet bereiken, 
maar Degene die mij altijd omringt.
 
Waar ik ook ga — 
naar vreugde of verdriet, naar succes of falen, 
naar bekendheid of vreemdheid — 
Ik ga niet alleen. 
Ik ben altijd vergezeld door de Liefde die mij heeft gemaakt.
 
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 41 biedt een van de meest troostvolle en transformerende 
waarheden van de hele Cursus: dat we nooit alleen zijn omdat God 
ons altijd vergezelt. Deze les gaat rechtstreeks de kern aan van 
menselijk lijden — het gevoel van scheiding en verlatenheid — en 
biedt een permanente oplossing.


De Wortel van Alle Lijden 
"Het idee van vandaag zal uiteindelijk het gevoel van 
eenzaamheid en verlatenheid dat alle afgescheidenen ervaren 
volledig overwinnen." De Cursus identificeert het gevoel van 
scheiding als de wortel van alle psychologisch en spiritueel lijden. 
Depressie, angst, wanhoop — allemaal zijn ze symptomen van het 
gevoel dat we geïsoleerd zijn in een onverschillig of vijandig 
universum.
Deze diagnose is radicaal omdat het suggereert dat alle 
therapieën, medicaties, en zelfhulp-strategieën uiteindelijk 
symptoombehandeling zijn tenzij ze de fundamentele illusie van 
scheiding aanpakken.
De Illusie van het Probleem 
"Maar het enige wat ze niet doen is de realiteit van het 
probleem in twijfel trekken. Voor de gevolgen ervan bestaat echter 
geen remedie, aangezien het probleem niet reëel is." Deze 
uitspraak gaat verder dan conventionele therapieën door te 
beweren dat het probleem van scheiding zelf een illusie is.
Dit betekent niet dat de pijn van eenzaamheid niet echt is, maar 
dat de oorzaak ervan — de overtuiging dat we gescheiden zijn van 
God en elkaar — gebaseerd is op een fundamentele misperceptie 
van de werkelijkheid.
De Innerlijke Perfectie 
"Diep in jou is alles wat volmaakt is, klaar om door jou heen 
naar de wereld uit te stralen." Deze belofte onthult dat we niet 
gebroken wezens zijn die heling nodig hebben, maar volmaakte 
wezens die herinnering nodig hebben. Alle spirituele "werk" is 
eigenlijk het wegvegen van de illusies die onze natuurlijke 
perfectie verhullen.
 


De Voortdurende Aanwezigheid 
"Je kunt nooit van je volmaakte heiligheid worden beroofd, 
omdat de Bron daarvan je vergezelt, waar je ook gaat." Deze 
herhaalde bevestiging van constante goddelijke aanwezigheid is 
bedoeld om ons bewustzijn te hertrainen van “af en toe” naar 
constante herkenning van gezelschap.
We zijn gewend te denken dat God "soms" bij ons is — in kerk, 
tijdens gebed, in crisissituaties. De Cursus leert dat God ons altijd 
vergezelt, ongeacht onze bewustzijnstoestand of omstandigheden.
De Donkere Wolk van Waanzinnige Gedachten 
"Hoe zou je ook, wanneer de waarheid diep in jou verborgen 
ligt, onder een zware wolk van waanzinnige gedachten, dicht en 
verhullend, die niettemin alles vertegenwoordigt wat jij ziet?" Deze 
poëtische beschrijving verklaart waarom de waarheid van 
goddelijke aanwezigheid zo moeilijk te geloven is.
Onze gewone bewustzijnsstroom is zo vervuld met 
angstgedachten, zorgen, oordelen, en ego-drama's dat we de 
onderliggende realiteit van goddelijke aanwezigheid niet kunnen 
waarnemen. Het is er altijd geweest, maar verborgen onder de 
"wolk" van onze eigen mentale activiteit.
De Eerste Echte Poging 
"Vandaag zullen we onze eerste echte poging doen voorbij deze 
zware, donkere wolk te komen en er doorheen te gaan naar het 
licht daarachter." Dit markeert een belangrijk keerpunt in de 
Cursus — van intellectueel begrip naar directe spirituele ervaring.
De meditatieinstructies zijn specifiek ontworpen om ons voorbij 
de gewone gedachtenactiviteit te brengen naar directe ervaring 
van goddelijke aanwezigheid.
 


De Natuurlijkheid van Goddelijke Verbinding 
"Het is heel goed mogelijk God te bereiken. In feite is het heel 
makkelijk, omdat dit de allernatuurlijkste zaak ter wereld is." Deze 
verzekering ondermijnt religieuze ideeën dat God moeilijk te 
bereiken is of speciale heiligheid vereist.
God bereiken is niet moeilijk omdat we nooit werkelijk van God 
gescheiden zijn geweest. Het is zoals het "bereiken" van de lucht 
die we inademen — het is er altijd, we hoeven alleen maar op te 
merken.
 
 
 
Geleide meditatie (30 minuten)
Zoek een zeer rustige plek waar je diep kunt gaan zonder 
verstoring. Deze meditatie is specifiek bedoeld om voorbij gewone 
gedachten te gaan naar directe ervaring van goddelijke 
aanwezigheid.
Opening en Voorbereiding (5 minuten) 
Sluit je ogen en ga comfortabel zitten. Adem diep en bewust, 
voelend hoe je lichaam met elke uitademing ontspant. Vandaag ga 
je voorbij de "donkere wolk" van gewone gedachten naar de 
lichtende waarheid daarachter.
Herhaal zeer langzaam: "God vergezelt me, waar ik ook ga." 
Laat elke woord volledig resoneren voordat je naar de volgende 
gaat.
Stel je intentie om niet alleen intellectueel te begrijpen, maar 
werkelijk te ervaren wat deze woorden betekenen. Je gaat niet 
zoeken naar God ergens anders — je gaat herkennen de goddelijke 
Aanwezigheid die al bij je is.


Voorbij Oppervlakkige Gedachten (8 minuten) 
Begin nu het proces van inkeer, weg van alle externe zorgen en 
gedachten. Wanneer gedachten opkomen over plannen, 
problemen, of dagelijkse zaken, herken ze zachtjes en laat ze gaan.
Je probeert niet gedachten te stoppen, maar erdoorheen te 
gaan naar de stilte eronder. Stel je voor dat je afdaalt door lagen 
van mentale activiteit, steeds dieper gaand.
Wanneer je merkt dat je aandacht wordt weggetrokken, herhaal 
zachtjes: "God vergezelt me, waar ik ook ga," en gebruik dit als 
anker om terug te keren naar inkeer.
Voel hoe je bezig bent weg te zinken van de oppervlakte van 
bewustzijn naar diepere lagen van stilte.
 
Doorgang Door de Donkere Wolk (7 minuten) 
Nu ga je bewust door de "donkere wolk" van angstgedachten, 
zorgen, en ego-preoccupaties. Zie deze gedachten als wolken die 
voorbijdrijven — je bent niet de wolken, maar de hemel waarin ze 
verschijnen.
Wanneer angstige of verontrustende gedachten opkomen, 
reageer niet erop maar ga er doorheen. Herinner jezelf: deze 
gedachten verhullen alleen maar de waarheid — ze zijn niet de 
waarheid zelf.
Voel hoe je steeds dieper gaat, voorbij de laag van persoonlijke 
zorgen, voorbij de laag van wereldse problemen, voorbij de laag 
van ego-identificatie.
Je beweegt naar de kern van je wezen, waar alleen stilte en 
vrede zijn.
 


Ontdekking van Goddelijke Aanwezigheid (8 minuten)
 In deze diepe stilte, begin je te voelen wat er altijd al was: een 
liefdevolle Aanwezigheid die je omringt en doordringt. Dit is niet 
iets wat je creëert, maar iets wat je ontdekt.
Voel hoe deze Aanwezigheid niet buiten je is, maar je 
allerdiepste essentie vormt. God vergezelt je niet als een externe 
metgezel, maar als je ware identiteit.
Laat jezelf baden in deze Aanwezigheid. Voel de oneindige 
liefde, de absolute veiligheid, de constante zorg. Dit is je 
natuurlijke thuis.
Herken dat deze Aanwezigheid niet beperkt is tot deze 
meditatieruimte, maar met je meegaat waar je ook gaat. In elke 
situatie, op elke plaats, in elke stemming — deze Aanwezigheid is 
constant.
Herhaal zachtjes in deze ervaring: "God vergezelt me, waar ik 
ook ga." Voel de volledige waarheid van deze woorden.
 
Integratie en Afsluiting (2 minuten) 
Begin langzaam terug te keren naar gewoon bewustzijn, maar 
neem de herkenning van goddelijke aanwezigheid met je mee. 
Deze Aanwezigheid gaat niet weg wanneer de meditatie eindigt—
het gaat met je mee.
Voel dankbaarheid voor deze herinnering. Je bent nooit alleen 
geweest, je zult nooit alleen zijn. Waar je ook gaat vandaag, deze 
Aanwezigheid vergezelt je.
Open langzaam je ogen, dragend deze waarheid in je hart: God 
vergezelt je, waar je ook gaat.
 


[image: fill-image-19.png][image: border-image-19.png]Gebed
 
Eeuwige Metgezel van mijn ziel,
Dank je voor de herinnering dat ik nooit alleen ben, nooit 
verlaten, nooit zonder jouw liefde.
Vergeef me dat ik zo vaak heb geleefd alsof ik geïsoleerd 
was, alsof ik mijn problemen alleen moest dragen.
Help me te voelen jouw constante aanwezigheid niet alleen in 
momenten van gebed, maar in elke ademhaling, elke stap, elke 
gedachte.
Wanneer angst mij bezoekt, herinner mij dat jij daar 
bent. Wanneer eenzaamheid opkomt, laat mij voelen jouw 
gezelschap. Wanneer ik me verloren voel, herinner mij dat jij mij al 
hebt gevonden.
Leer me te wandelen met de zekerheid dat waar ik ook ga, jij 
daar al bent, mij verwelkomend in jouw oneindige Liefde.
Moge mijn herkenning van jouw aanwezigheid een baken van 
hoop zijn voor anderen die zich alleen voelen.
In dankbare verbondenheid, 
Amen.
 
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Ochtend Goddelijke Aanwezigheid Meditatie
•Ga elke ochtend 3-5 minuten rustig zitten met gesloten 
ogen
•Herhaal heel langzaam: "God vergezelt me, waar ik ook 
ga"
•Probeer voorbij alle dagelijkse gedachten te gaan naar 
diepe inkeer
•Zoek directe ervaring van goddelijke aanwezigheid
•Begin je dag vanuit deze herkenning van gezelschap
 
 
 
2. De Continue Aanwezigheids-Herinnering
•Herhaal "God vergezelt me, waar ik ook ga" zo vaak 
mogelijk gedurende de dag
•Doe dit heel langzaam en bewust, vooral met gesloten 
ogen
•Denk aan wat de woorden betekenen telkens wanneer je 
ze zegt
•Concentreer je op de heiligheid en bescherming die ze 
inhouden
•Maak dit een constante achtergrond-herinnering
 


 
 
3. De Eenzaamheid-Transformatie Praktijk
•Wanneer je je eenzaam of verlaten voelt, stop 
onmiddellijk
•Herhaal: "God vergezelt me, waar ik ook ga"
•Voel bewust naar de goddelijke Aanwezigheid die altijd 
bij je is
•Herken dat eenzaamheid een illusie is gebaseerd op 
vergeten van deze waarheid
•Gebruik eenzaamheid als signaal om je goddelijke 
gezelschap te herinneren
 
 
4. De Angst-Verlichting Oefening
•Voor elke angst die opkomt, herhaal: "God vergezelt me, 
waar ik ook ga"
•Zoals de les zegt: "Je kunt je inderdaad veroorloven te 
lachen om angstgedachten"
•Voel de volledige bescherming die goddelijke 
aanwezigheid biedt
•Begin angsten te zien als vergeten van je constante 
goddelijke gezelschap
•Oefen het vervangen van angst door vertrouwen in 
goddelijke bescherming
 


 
5. De Locatie-Onafhankelijke Aanwezigheid
•Oefen bewust het herkennen van goddelijke 
aanwezigheid op verschillende plaatsen:
•Thuis: "God is hier met mij"
•Op het werk: "God vergezelt me hier"
•In het verkeer: "God is bij mij in deze auto"
•In winkels: "God gaat met mij mee waar ik ook ben"
•Begin te zien dat geen enkele locatie "goddelozer" is dan 
andere
 
 
 
6. De Activiteit-Geïntegreerde Aanwezigheid
•Tijdens verschillende activiteiten, herinner jezelf:
•Bij het werken: "God werkt met mij mee"
•Bij het eten: "God deelt deze maaltijd met mij"
•Bij het wandelen: "God wandelt naast mij"
•Bij gesprekken: "God is aanwezig in deze interactie"
•Begin alle activiteiten te zien als gedeeld met goddelijke 
aanwezigheid
 
 
 


 
7. De Nacht-Rust Aanwezigheid
•Voor het slapen gaan: "God vergezelt me zelfs in mijn 
dromen"
•Bij nachtelijke angsten: "God waakt over mij terwijl ik 
slaap"
•Bij het ontwaken: "God is bij mij in deze nieuwe dag"
•Begin slaap te zien als tijd van goddelijke bescherming en 
zorg
 
 
 
 
8. De Moeilijke Mensen Aanwezigheid
•Bij uitdagende interacties, herinner jezelf:
•"God vergezelt me in deze conversatie"
•"Goddelijke wijsheid spreekt door mij"
•"Goddelijke liefde is aanwezig in deze situatie"
•Begin conflicten te zien als kansen om goddelijke 
aanwezigheid uit te drukken
 
 
 
 


 
9. De Ziekte-en-Pijn Troost
•Bij fysiek ongemak of ziekte:
•"God vergezelt me door deze ervaring"
•"Goddelijke genezing werkt in mij"
•"Ik ben niet alleen in mijn pijn"
•Begin lijden te zien als iets dat je niet alleen hoeft te 
dragen
 
 
 
 
 
10. De Reis-en-Transport Aanwezigheid
•Bij het reizen (auto, vliegtuig, trein):
•"God reist met mij mee"
•"Ik ben veilig in goddelijke bescherming"
•"Waar dit voertuig me ook brengt, God is daar al"
•Begin reizen te zien als beweging binnen goddelijke 
aanwezigheid
 
 
 


 
11. De Werk-Stress Verlaging
•Bij werkdruk of professionele uitdagingen:
•"God vergezelt me in deze uitdaging"
•"Goddelijke kracht werkt door mij"
•"Ik hoef dit niet alleen op te lossen"
•Begin werk te zien als samenwerking met goddelijke 
intelligentie
 
 
 
 
 
12. De Sociale Situatie Aanwezigheid
•In sociale settings, feesten, vergaderingen:
•"God is aanwezig in deze groep"
•"Goddelijke liefde verbindt ons allen"
•"Ik ben niet alleen, zelfs in een menigte"
•Begin sociale interacties te zien als goddelijk 
georkestreerde ontmoetingen
 
 
 


 
13. De Verlies-en-Verdriet Troost
•Bij verlies van geliefden of belangrijke veranderingen:
•"God vergezelt me door dit verdriet"
•"Goddelijke liefde overstijgt alle verlies"
•"Ik ben niet alleen in mijn rouw"
•Begin verdriet te zien als iets dat gedeeld wordt met 
oneindige compassie
 
 
 
 
 
14. De Financiële Zorgen Aanwezigheid
•Bij geldproblemen of economische angsten:
•"God vergezelt me door deze uitdaging"
•"Goddelijke voorziening werkt in mijn leven"
•"Ik ben niet alleen verantwoordelijk voor mijn zekerheid"
•Begin materiële zorgen te zien als kansen om op 
goddelijke zorg te vertrouwen
 
 
 


 
15. De Lach-om-Angst Praktijk
•Zoals de les suggereert, oefen letterlijk lachen om 
angstgedachten
•Wanneer een angst opkomt, herinner: "God vergezelt me, 
waar ik ook ga"
•Voel de absurditeit van bang zijn terwijl je vergezeld 
wordt door oneindige Macht
•Begin angsten te zien als vergeetachtigheid in plaats van 
echte bedreigingen
•Ontwikkel een speelse houding naar de ego's pogingen 
om je bang te maken
 
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om onze gewone 
bewustzijnsstroom te transformeren van automatische 
eenzaamheid naar automatische herkenning van goddelijke 
gezelschap. Het doel is niet om een emotioneel gevoel te forceren, 
maar om onze fundamentele perceptie van de werkelijkheid te 
verschuiven van isolatie naar verbondenheid.
Wanneer we werkelijk begrijpen dat God ons vergezelt waar we 
ook gaan, verdwijnen eenzaamheid, angst, en het gevoel van 
verlatenheid natuurlijk — niet omdat we onze problemen 
ontkennen, maar omdat we herkennen dat we ze nooit alleen 
hoeven te dragen.
 


 
Les 42
“God is mijn kracht. Visie is Zijn geschenk.”
 
 
 
 
“De Ware Bron”
 
Ik dacht dat ik moet worstelen 
met mijn eigen kleine krachten, 
mijn ogen dicht knijpend 
om te zien wat verborgen bleef.
 
Maar nu herinner ik mij: 
De kracht die door mij werkt is niet van mij —
 het is de oneindige Kracht 
die door alles stroomt.
 
En de visie die ik zoek is niet iets 
wat ik moet verdienen door spirituele prestaties, 
maar een geschenk 
dat vrij wordt gegeven door Liefde zelf.


 
Ik hoef niet te falen in mijn zoektocht naar waarheid, 
want het is Gods Wil dat ik zal zien. 
Niet mijn wil die worstelt, 
maar Zijn Wil die voltooit.
 
Op het juiste moment, op de juiste plaats, 
wordt mij gegeven wat ik nodig heb. 
Niet door toeval, 
maar door goddelijke timing.
 
Mijn reis is niet willekeurig — 
elke stap wordt geleid door Liefde 
die weet waar ik heen moet, 
wat ik moet leren, hoe ik moet groeien.
 
Uitgebreide commentaar
Les 42 introduceert twee fundamentele waarheden die de basis 
vormen voor alle spirituele vooruitgang: God als onze ware 
krachtbron en visie als Gods geschenk aan ons. Deze les biedt 
troost voor alle spirituele zoekers die worstelen met gevoelens van 
inadequaatheid of falen.
De Combinatie van Kracht en Visie 
"Het idee voor vandaag combineert twee heel krachtige 
gedachten, die beide van het grootste belang zijn." De relatie 
tussen goddelijke kracht en spirituele visie is fundamenteel: zonder 
de herkenning dat God onze ware krachtbron is, proberen we visie 


te bereiken door ego-inspanning, wat gedoemd is tot falen. Zonder 
visie als doel blijft goddelijke kracht theoretisch en niet toegepast.
Deze combinatie maakt duidelijk dat spirituele ontwikkeling 
niet een individuele prestatie is, maar een samenwerking tussen 
menselijke bereidheid en goddelijke kracht.
De Zekerheid van Succes 
"Jij zúlt zien, omdat het de Wil van God is." Deze absolute 
zekerheid ondermijnt alle spirituele angst en twijfel. We hoeven 
niet te vrezen dat we zullen falen in onze spirituele ontwikkeling 
omdat het succes niet afhangt van onze beperkte capaciteiten maar 
van Gods onbeperkte Wil.
Dit is geen fatalistische benadering maar een bevrijdende 
erkenning dat de kracht die ons geschapen heeft ook de kracht is 
die onze spirituele bewustwording garandeert.
Gods Werkelijke Gaven 
"God is inderdaad jouw kracht, en wat Hij geeft, is waarlijk 
gegeven." Dit onderscheidt tussen werkelijke gaven (die permanent 
zijn en niet kunnen worden weggenomen) en illusoire gaven (die 
tijdelijk zijn en afhangen van omstandigheden).
Goddelijke gaven zijn niet onderhevig aan de wisselvalligheden 
van het leven. Ze zijn niet afhankelijk van onze stemming, onze 
omstandigheden, of onze prestaties. Ze zijn gegeven door de 
handeling van onze schepping en zijn daarom onherroepelijk de 
onze.
Goddelijke Timing en Plaatsing 
"Je kunt niet anders dan op het juiste moment op de juiste 
plaats zijn." Deze waarheid biedt immense troost voor iedereen die 
worstelt met het gevoel dat ze "achter lopen" spiritueel of dat ze op 
de verkeerde plaats in het leven zijn.


Vanuit goddelijk perspectief is er geen "te laat" of "verkeerde 
plaats." Elke ervaring, elke uitdaging, elke schijnbare omweg dient 
onze spirituele ontwikkeling op manieren die we misschien niet 
kunnen zien.
Passieve Ontvankelijkheid 
"Probeer enkel een stap terug te doen en de gedachten te laten 
komen." De meditatie-instructies benadrukken ontvankelijkheid 
boven actieve zoektocht. Dit weerspiegelt een fundamenteel 
principe van spiritualiteit: echte inzichten kunnen niet geforceerd 
worden maar moeten worden ontvangen.
Deze passieve houding is moeilijk voor het ego, dat gewend is 
aan controleren en manipuleren. Maar spirituele opening vereist 
het loslaten van controle en het vertrouwen op wat natuurlijk 
opkomt.
Het Eenduidige Denksysteem 
"Jou te leren dat je een eenduidig denksysteem aan het 
bestuderen bent, waaraan niets ontbreekt wat nodig is, en waarin 
niets is opgenomen wat tegenstrijdig is of irrelevant." Deze 
beschrijving van de Cursus als compleet systeem biedt vertrouwen 
in de spirituele reis.
We hoeven niet constant te zoeken naar nieuwe systemen, 
leraren, of technieken. Alles wat we nodig hebben voor spirituele 
bewustwording is vervat in de principes die we al bestuderen.
 
 
 
 
 


Geleide meditatie (25 minuten)
Deze meditatie is ontworpen volgens de specifieke instructies 
van de les, met ruimte voor spontane inzichten.
Opening en Herkenning (5 minuten) 
Ga comfortabel zitten en open je ogen. Kijk rustig om je heen 
en herhaal heel langzaam: "God is mijn kracht. Visie is Zijn 
geschenk."
Sluit nu je ogen en herhaal dezelfde woorden nog langzamer. 
Voel hoe deze twee waarheden met elkaar verbonden zijn —
goddelijke kracht die zich uitdrukt als het geschenk van spirituele 
visie.
Stel je open voor wat deze woorden werkelijk betekenen. Je 
hoeft niet te worstelen of te forceren — laat de betekenis natuurlijk 
tot je doordringen.
 
Exploratie van Goddelijke Kracht (8 minuten) 
Laat gedachten opkomen die gerelateerd zijn aan het idee van 
God als jouw kracht. Welke inzichten komen spontaan op? 
Misschien gedachten zoals:
"Als God mijn kracht is, hoef ik niet bang te zijn voor 
inadequaatheid." "Goddelijke kracht werkt door mij, zelfs wanneer 
ik me zwak voel." "De kracht die werelden heeft geschapen, werkt 
nu in mijn leven."
Laat je gedachten vrijelijk vloeien zonder censuur, zolang ze 
gerelateerd zijn aan het thema. Als je merkt dat je geest afdwaalt 
naar irrelevante onderwerpen, keer zachtjes terug naar het 
hoofdidee.
Als er geen gedachten lijken te komen, open dan je ogen, kijk 
om je heen en herhaal het idee opnieuw. Sluit je ogen en ga verder.


Exploratie van Visie als Geschenk (8 minuten) 
Laat nu gedachten opkomen over visie als Gods geschenk aan 
jou. Welke betekenissen openbaren zich? Misschien:
"Visie is niet iets wat ik moet verdienen — het is vrij gegeven." 
"Gods geschenken aan mij zijn werkelijk van mij omdat Hij ze 
gegeven heeft." "Spirituele visie is mijn geboorterecht als kind van 
God."
Voel de bevrijding van het beseffen dat visie een geschenk is, 
niet een prestatie. Je hoeft het niet te verdienen door perfectie of 
hard werken — het wordt vrij gegeven door Liefde.
Als inzichten opdrogen, herhaal het proces van ogen openen, 
rondkijken, het idee herhalen, en dan verder gaan.
 
Integratie van Kracht en Visie (3 minuten) 
Breng nu beide aspecten samen. Voel hoe goddelijke kracht en 
het geschenk van visie één werkelijkheid vormen. De kracht die je 
ondersteunt is dezelfde Liefde die je het geschenk van helder zien 
geeft.
Herken dat je niet kunt falen in je spirituele reis omdat beide —
de kracht en de visie — van God komen, niet van jouw beperkte 
zelf.
Herhaal met diepe waardering: "God is mijn kracht. Visie is Zijn 
geschenk.”
 
Afsluiting en Dankbaarheid (1 minuut) 
Voel dankbaarheid voor deze herinnering aan je ware 
krachtbron en het geschenk dat op je wacht. Open langzaam je 


[image: fill-image-20.png][image: border-image-20.png]ogen, wetend dat je wordt ondersteund door oneindige Kracht en 
geleid door goddelijke Visie.
 
Gebed
 
Bron van alle Kracht en Gever van alle Visie,
Dank je voor de herinnering dat ik niet afhankelijk ben van mijn 
eigen beperkte krachten in mijn zoektocht naar waarheid.
Help me te herkennen dat de kracht die door mij werkt jouw 
oneindige Kracht is, die nooit kan falen of inadequaat kan zijn.
Leer me te vertrouwen dat visie jouw geschenk aan mij is, niet 
iets wat ik moet verdienen door spirituele prestaties of perfecte 
gedragingen.
Wanneer ik me zwak voel, herinner mij dat jij mijn kracht 
bent. Wanneer ik niet kan zien, herinner mij dat visie jouw geschenk 
is dat vrij wordt gegeven.
Help me te geloven dat ik op het juiste moment op de juiste 
plaats ben, geleid door jouw perfecte timing en oneindige wijsheid.
Geef me geduld met het proces van het ontvangen van jouw 
gaven, wetend dat zij zeker zullen komen omdat het jouw Wil is dat 
ik zal zien.
In vertrouwen en ontvankelijkheid, Amen.
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Twee Dagelijkse Kracht-en-Visie Meditaties
•Plan twee oefenperioden van 3-5 minuten: één na het 
ontwaken, één voor het slapen
•Begin met ogen open, kijk rond en herhaal langzaam: 
"God is mijn kracht. Visie is Zijn geschenk"
•Sluit je ogen en herhaal nog langzamer
•Laat gedachten gerelateerd aan het idee vrij opkomen 
zonder forceren
•Als geen gedachten komen, herhaal het proces van ogen 
openen/sluiten
 
 
 
2. De Onbeperkte Herhalings-Praktijk
•Herhaal "God is mijn kracht. Visie is Zijn geschenk" zo 
vaak mogelijk gedurende de dag
•Gebruik dit vooral wanneer je je zwak, verward, of 
gefrustreerd voelt
•Herinner jezelf aan het doel van de cursus telkens 
wanneer je het idee herhaalt
•Maak dit een constante achtergrond-herinnering
 
 


 
3. De Kracht-Bron Identificatie
•Wanneer je problemen aanpakt of uitdagingen 
tegenkomt, vraag jezelf:
•"Probeer ik dit met mijn eigen kracht op te lossen?"
•Herinner jezelf: "God is mijn kracht" en benader de 
situatie vanuit deze herkenning
•Begin alle activiteiten te zien als samenwerking met 
goddelijke kracht
 
 
 
 
4. De Visie-Geschenk Ontvankelijkheid
•Voor spirituele inzichten of oplossingen, oefen 
ontvankelijkheid:
•"Visie is Gods geschenk aan mij — ik hoef het niet te 
forceren"
•Stop met mentaal worstelen en open jezelf voor wat 
gegeven wordt
•Begin spirituele groei te zien als ontvangen van 
geschenken in plaats van prestatie
 
 
 


 
5. De Perfecte-Timing Erkenning
•Wanneer je gefrustreerd bent over je spirituele 
vooruitgang:
•"Ik ben op het juiste moment op de juiste plaats"
•Vertrouw op goddelijke timing voor alle openbaringen en 
groei
•Begin geduld te ontwikkelen met het spirituele proces
 
 
 
 
 
6. De Faal-Angst Neutralisatie
•Voor angsten over spiritueel falen of inadequaatheid:
•"Ik zal zien omdat het Gods Wil is, niet door mijn eigen 
verdienste"
•Vervang prestatie-angst door vertrouwen in goddelijke 
zekerheid
•Begin spirituele ontwikkeling te zien als gegarandeerd 
succes
 
 
 
 


 
7. De Zwakte-Kracht Transformatie
•Wanneer je je fysiek, emotioneel, of mentaal zwak voelt:
•"God is mijn kracht — mijn zwakte kan Gods kracht niet 
beperken"
•Oefen het leunen op goddelijke kracht in plaats van eigen 
capaciteiten
•Begin zwakte te zien als kans om goddelijke kracht te 
ervaren
 
 
 
 
 
8. De Inzicht-Ontvankelijkheid Training
•Oefen de houding van "stap terug doen en gedachten 
laten komen"
•Stop met actief zoeken naar antwoorden en laat 
oplossingen opkomen
•Ontwikkel vertrouwen in spontane spirituele inzichten
•Begin intuïtie te zien als een vorm van goddelijk geschenk
 
 
 


 
9. De Eenduidig-Systeem Vertrouwen
•Wanneer je verleid wordt om andere spirituele systemen 
te zoeken:
•Herinner jezelf dat de Cursus een compleet systeem is
•Vertrouw dat alles wat je nodig hebt hierin vervat is
•Begin diepte te zoeken in plaats van breedte in spirituele 
studie
 
 
 
 
 
 
10. De Goddelijke-Gaven Claiming
•Herken dat als God je visie heeft gegeven, het werkelijk 
van je is
•Claim je recht op spirituele inzichten en goddelijke 
leiding
•Stop met twijfelen aan je waardigheid om Gods 
geschenken te ontvangen
•Begin te leven alsof goddelijke gaven werkelijk je 
eigendom zijn
 
 


 
11. De Omstandigheden-Transcendentie
•Oefen het herkennen van goddelijke kracht ongeacht 
externe omstandigheden:
•In ziekte: "Gods kracht werkt door mijn zwakte"
•In crisis: "Gods kracht brengt oplossingen"
•In verwarring: "Gods visie brengt helderheid"
•Begin omstandigheden te zien als neutrale contexten voor 
goddelijke expressie
 
 
 
 
 
12. De Spirituele-Zekerheid Cultivatie
•Ontwikkel absolute zekerheid over je spirituele 
bestemming:
•"Het is Gods Wil dat ik ontwaken—dit kan niet falen"
•Vervang spirituele angst door spiritueel vertrouwen
•Begin je spirituele reis te zien als gegarandeerd succes
 
 
 
 


 
13. De Verwante-Gedachten Exploratie
•In rustige momenten, laat gedachten opkomen 
gerelateerd aan goddelijke kracht en visie
•Noteer inzichten die spontaan opkomen
•Begin je eigen wijsheid te vertrouwen als uitdrukking van 
goddelijke intelligentie
•Ontwikkel vertrouwen in je spirituele intuïties
 
 
 
 
 
 
14. De Cursus-Doel Herinnering
•Gebruik elke herhaling van het idee als herinnering aan 
het doel van de Cursus
•"Ik studeer dit systeem om spirituele visie te ontwikkelen"
•Houd het grote doel voor ogen te midden van dagelijkse 
details
•Begin elke spirituele oefening te zien als stap naar het 
ultieme doel
 
 


 
15. De Goddelijke-Samenwerking Leven
•Begin elke dag met herkenning van goddelijke kracht als 
je bron
•Benader alle activiteiten als samenwerking tussen jou en 
het goddelijke
•Eindig elke dag met dankbaarheid voor ontvangen visie 
en begeleiding
•Begin je hele leven te zien als uitdrukking van goddelijke 
kracht en ontvanger van goddelijke geschenken
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om ons te helpen van ego-
gebaseerde inspanning naar goddelijk-gebaseerde ontvankelijkheid 
te verschuiven. Het doel is niet om passief te worden, maar om te 
leren samenwerken met de oneindige Kracht die door ons werkt en 
open te staan voor de geschenken die voortdurend worden 
aangeboden.
Wanneer we werkelijk begrijpen dat God onze kracht is en visie 
Zijn geschenk, kunnen we ontspannen in onze spirituele reis, 
wetend dat succes gegarandeerd is — niet door onze 
inspanningen, maar door goddelijke Liefde die ons naar huis roept.
 


 
Les 43
“God is mijn Bron. Los van Hem kan ik niet zien.”
 
 
 
 
 
“De Onmogelijkheid van Scheiding”
 
Ik dacht dat ik kon zien met mijn eigen ogen, 
begrijpen met mijn eigen verstand, 
bestaan als afzonderlijk wezen.
 
Maar nu besef ik de waarheid: 
Los van de Bron die mij heeft gemaakt 
ben ik niets, 
zie ik niets, begrijp ik niets.
 
Elke blik die ik werp is mogelijk 
door het Licht dat door mij heen kijkt. 
Elke gedachte die ik denk gebeurt binnen de Denkgeest 
die groter is dan mijn kleine zelf.


 
Ik ben als een golf 
die denkt dat hij de oceaan is, 
als een straal zonlicht 
die zijn bron vergeet.
 
Maar de waarheid is: 
ik kan niet bestaan 
los van wat mij heeft geschapen. 
Ik kan niet zien 
los van het Licht dat ik ben.
 
In deze erkenning vind ik geen vernedering, 
maar bevrijding — 
de bevrijding om te weten 
dat ik altijd verbonden ben met de oneindige Liefde.
 
Uitgebreide commentaar
Les 43 introduceert een van de meest fundamentele spirituele 
waarheden: onze absolute afhankelijkheid van God voor alle 
aspecten van ons bestaan, inclusief ons vermogen om waar te 
nemen. Deze les gaat dieper dan eerdere lessen door de aard van 
perceptie zelf te onderzoeken en onze relatie tot goddelijke kennis.
Het Onderscheid tussen Waarneming en Kennis 
"Waarneming is geen eigenschap van God. Hem behoort het rijk 
der kennis." Dit onderscheid is cruciaal voor het verstaan van 
spirituele ontwikkeling. God "neemt niet waar" omdat God alles 
direct kent. Waarneming impliceert een subject dat kijkt naar een 


object, wat duidt op scheiding. Kennis is directe, onmiddellijke 
eenheid zonder scheiding.
Voor ons als schijnbaar gescheiden wezens is waarneming de 
brug naar kennis — maar alleen wanneer deze waarneming wordt 
gezuiverd door de Heilige Geest.
De Heilige Geest als Middelaar 
"Maar Hij heeft de Heilige Geest geschapen als Middelaar 
tussen waarneming en kennis." De Heilige Geest vervult de unieke 
functie van het transformeren van ego-gebaseerde waarneming 
(die scheiding versterkt) naar gezuiverde waarneming (die naar 
eenheid leidt).
Zonder deze goddelijke interventie zou onze perceptie ons 
steeds verder wegleiden van waarheid. Maar met de Heilige Geest 
wordt perceptie een middel tot bewustzijn in plaats van verdieping 
van slaap.
De Paradox van Waarneming 
"In God kun je niet zien. Waarneming heeft geen functie in God 
en bestaat niet. Toch heeft waarneming in de verlossing... een 
groots doel." Dit lijkt paradoxaal: hoe kan iets wat niet in God 
bestaat toch een goddelijk doel dienen?
Het antwoord ligt in het feit dat waarneming, hoewel illusoir, 
gebruikt kan worden om de illusie te ontmantelen. Het is alsof we 
een droom gebruiken om wakker te worden uit de droom.
Absolute Afhankelijkheid van God 
"Los van God kun je niet zien, omdat je los van God niet kunt 
bestaan." Deze absolute uitspraak ondermijnt alle illusies van 
onafhankelijkheid. We bestaan niet als autonome entiteiten die 
toevallig met God verbonden zijn — we bestaan als uitdrukkingen 
van God die geen realiteit hebben buiten die verbinding.


Dit is geen beperking maar bevrijding, omdat het betekent dat 
we altijd toegang hebben tot oneindige kracht, wijsheid en liefde.
Visioen als Gedeeld Doel 
"Als visie werkelijk is, en ze is werkelijk in de mate waarin ze 
het doel van de Heilige Geest deelt, dan kun jij los van God niet 
zien." Echte spirituele visie is niet een persoonlijke prestatie maar 
een deelnemen in goddelijk perspectief.
Wanneer onze waarneming en Gods "zien" hetzelfde doel delen
—de herkenning van eenheid en liefde — dan wordt onze 
perceptie een vorm van goddelijke expressie.
Vergeving als Gereinigde Waarneming 
"Genezen waarneming wordt het middel waardoor de Zoon van 
God zijn broeder en zo zichzelf vergeeft." Dit onthult vergeving als 
een perceptuele verschuiving in plaats van een emotionele 
inspanning.
Wanneer we anderen zien zoals God hen ziet—als inherent 
heilig en onschuldig—ontstaat vergeving natuurlijk. We vergeven 
niet ondanks wat we zien, maar omdat we anders zien.
 
 
Geleide meditatie (30 minuten)
Deze meditatie volgt de structuur van drie perioden zoals 
voorgeschreven in de les.
 
Eerste Periode: Ochtend Erkenning (5 minuten) 
Begin zo vroeg mogelijk op de dag. Ga comfortabel zitten met 
je ogen open. Herhaal langzaam: "God is mijn Bron. Los van Hem 
kan ik niet zien."


Kijk rustig om je heen en kies willekeurig 4-5 objecten. Voor elk 
object zeg je: "God is mijn Bron. Los van Hem kan ik dit [object] 
niet zien."
Bijvoorbeeld:
•"God is mijn Bron. Los van Hem kan ik deze stoel niet 
zien."
•"God is mijn Bron. Los van Hem kan ik dat raam niet 
zien."
Voel bij elke toepassing hoe je afhankelijk bent van goddelijke 
kracht voor het simpele vermogen om waar te nemen.
Sluit nu je ogen en herhaal het hoofdidee. Laat gedachten 
opkomen die gerelateerd zijn aan jouw afhankelijkheid van God 
voor zien:
•"Ik zie met ogen van vergeving"
•"Ik zie de wereld als gezegend"
•"Ik zie mijn eigen gedachten, die zijn als die van God"
Laat deze gedachten natuurlijk vloeien zonder forceren.
 
Tweede Periode: Middag Toepassing (5 minuten) 
Kies een moment dat voor jou het meest geschikt voelt. Herhaal 
het proces van de ochtend, maar pas het nu toe op wat er op dit 
moment van de dag zichtbaar is.
Let vooral op hoe verschillende tijden van de dag andere 
objecten en situaties brengen, maar het principe blijft hetzelfde: 
zonder God kun je niets zien.
Tijdens de ogen-dicht fase, laat gedachten opkomen over hoe je 
functie in de wereld gerelateerd is aan goddelijk zien:


•"Mijn functie is te zien zoals God ziet"
•"Ik ben hier om te leren ware perceptie"
•"Mijn zien dient de vergeving”
•
Derde Periode: Avond Reflectie (5 minuten) 
Zo laat mogelijk op de dag, reflecteer op hoe je gedurende de 
dag hebt geprobeerd te zien met goddelijke kracht in plaats van 
ego-perceptie.
Pas het idee toe op mensen die je vandaag hebt ontmoet: "God 
is mijn Bron. Los van Hem kan ik [naam] niet zien."
Tijdens de ogen-dicht fase, laat gedachten opkomen over hoe je 
begrip van afhankelijkheid van God is gegroeid:
•"Alles wat ik zie, zie ik door goddelijke kracht"
•"Mijn perceptie is een geschenk van God"
•"Los van God bestaat niets dat ik kan waarnemen"
Uitgebreide Integratie-Sessie (15 minuten) 
 
Deze extra sessie helpt de diepe implicaties van de les te 
integreren.
Sluit je ogen en ga diep in de erkenning van je absolute 
afhankelijkheid van God. Niet alleen voor zien, maar voor bestaan 
zelf.
Voel hoe deze afhankelijkheid geen zwakte is maar kracht — de 
kracht van oneindige verbinding in plaats van beperkte autonomie.
Herken dat wanneer je denkt "los van God te zien," je eigenlijk 
helemaal niet ziet maar projecteert, fantaseert, en hallucineert.


[image: fill-image-21.png][image: border-image-21.png]Voel de vrede die komt van het loslaten van de illusie van 
onafhankelijkheid en het omarmen van goddelijke afhankelijkheid.
Herhaal met diepe overtuiging: "God is mijn Bron. Los van Hem 
kan ik niet zien, en dat is perfect zo.”
 
Gebed
 
Oneindige Bron van mijn bestaan,
Help me te begrijpen de diepe waarheid dat ik niets ben los van 
jou, niets kan zien los van jou, niets kan begrijpen los van jou.
Vergeef me de arrogantie van het denken dat ik onafhankelijk 
kan functioneren, dat mijn ogen mij toebehoren, dat mijn gedachten 
alleen van mij zijn.
Leer me de vreugde van complete afhankelijkheid, wetend dat 
afhankelijkheid van jou betekent toegang tot oneindige kracht.
Wanneer ik probeer te zien met ego-ogen, herinner mij dat ik 
dan helemaal niet zie maar alleen projecteer.
Zuiver mijn perceptie door jouw Heilige Geest, zodat wat ik 
zie jouw Liefde weerspiegelt in plaats van mijn angsten.
Help me te herkennen dat echte visie het delen van jouw 
perspectief is, het zien zoals jij ziet, het liefhebben zoals jij liefhebt.
Dank je dat ik nooit werkelijk gescheiden ben van jou, zelfs 
wanneer ik dat denk.
In dankbare afhankelijkheid, 
Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Drie Dagelijkse Bron-Erkenning Sessies
•Plan drie oefenperioden van 5 minuten: vroeg, middag, 
laat
•Begin elke sessie met ogen open: "God is mijn Bron. Los 
van Hem kan ik niet zien"
•Pas toe op 4-5 willekeurig gekozen objecten
•Sluit ogen en laat gerelateerde gedachten opkomen
•Keer terug naar ogen-open fase als je geest afdwaalt
 
 
 
 
 
2. De Continue Bron-Herinnering
•Herhaal "God is mijn Bron. Los van Hem kan ik niet zien" 
zo vaak mogelijk
•Pas toe op alles wat je ziet gedurende de dag
•Gebruik dit om jezelf te herinneren aan je functie
•Voorkom lange perioden zonder aan het idee te denken
 
 
 


 
 
3. De Mensen-Afhankelijkheid Erkenning
•Voor elke persoon die je ontmoet (bekend of onbekend), 
denk stil:
•"God is mijn Bron. Los van Hem kan ik jou niet zien"
•Maak geen onderscheid tussen dierbare mensen en 
vreemden
•Begin alle menselijke interacties te zien als afhankelijk 
van goddelijke verbinding
 
 
 
 
 
4. De Probleem-Situatie Transformatie
•Voor situaties die je verdriet doen, pas toe:
•"God is mijn Bron. Los van Hem kan ik dit niet zien"
•Herken dat ego-perceptie van problemen niet "werkelijk 
zien" is
•Begin moeilijkheden te zien als kansen voor gezuiverde 
perceptie
 
 


 
5. De Onafhankelijkheid-Illusie Doorbreker
•Wanneer je je onafhankelijk of autonoom voelt, herinner 
jezelf:
•"Los van God kan ik niet bestaan, laat staan zien"
•Oefen nederigheid over je absolute afhankelijkheid
•Begin onafhankelijkheid te zien als ego-illusie
 
 
 
 
 
 
6. De Perceptie-Zuivering Praktijk
•Voor elk oordeel dat je vormt, vraag:
•"Zie ik dit met God of met het ego?"
•Als het ego-gebaseerd is, herhaal: "God is mijn Bron. Los 
van Hem kan ik niet zien"
•Begin onderscheid te maken tussen ego-projectie en 
goddelijke perceptie
 
 
 


 
7. De Vergeving-als-Zien Oefening
•Wanneer je iemand moeilijk vindt, oefen:
•"God is mijn Bron. Los van Hem kan ik deze persoon niet 
zien zoals zij werkelijk is"
•Gebruik afhankelijkheid van God als weg naar vergeving
•Begin vergeving te zien als gezuiverde perceptie
 
 
 
 
 
 
8. De Kennis-versus-Waarneming Contemplatie
•Mediteer over het verschil tussen God's directe kennis en 
jouw perceptie
•Herken dat jouw doel is om perceptie te zuiveren tot het 
kennis benadert
•Begin te verlangen naar directe kennis in plaats van 
geïnterpreteerde perceptie
 
 
 
 


 
9. De Heilige-Geest-als-Middelaar Herkenning
•Voordat je belangrijke beslissingen neemt of oordelen 
vormt, vraag:
•"Heilige Geest, help mij dit te zien zoals God het ziet"
•Oefen afhankelijkheid van goddelijke interpretatie
•Begin de Heilige Geest te zien als jouw perceptie-
zuiveraar
 
 
 
 
 
 
10. De Functie-Herinnering Praktijk
•Gebruik elke herhaling van het idee als herinnering aan je 
functie
•"Mijn functie is te leren zien zoals God ziet"
•Verbind perceptie-oefeningen met je spirituele doel
•Begin je dagelijkse activiteiten te zien als functie-
vervulling
 
 
 


 
11. De Schijnbare-Scheiding Doorpriking
•Wanneer je je gescheiden voelt van God, natuur, of 
anderen:
•"Deze scheiding is illusie—los van God kan ik niet 
bestaan"
•Gebruik het idee om de illusie van isolatie te doorbreken
•Begin alle scheiding te zien als misperceptie
 
 
 
 
 
 
12. De Ego-Autonomie Afwijzing
•Wanneer het ego claimt onafhankelijke kracht of wijsheid:
•"Het ego kan niets zien zonder God's kracht te stelen"
•Herken dat alle ego-perceptie parasitair is op goddelijke 
kracht
•Begin autonomie-gevoelens te zien als spirituele 
vergissingen
 
 
 


 
13. De Gezegend-Zien Training
•Oefen het zien van de wereld als gezegend:
•"God is mijn Bron. Door Hem zie ik deze wereld als 
gezegend"
•Laat goddelijke verbinding je perceptie van de wereld 
transformeren
•Begin overal zegeningen te zien waar je voorheen 
problemen zag
 
 
 
 
 
14. De Gedachten-als-Gods Erkenning
•Voor je eigen gedachten, oefen:
•"Mijn zuivere gedachten zijn als die van God"
•Herken welke gedachten goddelijk-geïnspireerd zijn 
versus ego-gebaseerd
•Begin je mentale leven te zien als deelnemen in 
goddelijke Denkgeest
 
 
 


 
15. De Absolute-Afhankelijkheid Viering
•In plaats van afhankelijkheid als zwakte te zien, vier het 
als kracht
•"Mijn afhankelijkheid van God verbindt mij met oneindige 
macht"
•Ontwikkel vreugde over je goddelijke verbinding
•Begin afhankelijkheid te zien als privilegie in plaats van 
beperking
 
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om onze illusie van autonomie 
geleidelijk te vervangen door bewuste afhankelijkheid van God. 
Het doel is niet om ons machteloos te voelen, maar om te 
herkennen dat echte macht komt van verbinding met de oneindige 
Bron.
Wanneer we werkelijk begrijpen dat we los van God niet 
kunnen zien, stoppen we met vertrouwen op ego-perceptie en 
openen we ons voor de gezuiverde perceptie die de Heilige Geest 
aanbiedt. Dit is de weg van perceptie naar kennis, van scheiding 
naar eenheid.
 


 
Les 44
“God is het licht waarin ik zie.”
 
 
 
 
“Het Innerlijke Licht”
 
Ik zocht licht buiten mezelf — 
in de zon, in sterren, 
in de gloed van kaarsen, 
in de ogen van geliefden.
 
Maar nu ontdek ik dat het licht
waardoor ik zie 
niet buiten mij straalt, 
maar van binnen naar buiten.
 
God is niet de lamp 
die ik zoek in de duisternis, 
maar het licht zelf 
waardoor ik alles kan waarnemen.


 
Zonder dit innerlijke licht 
zou ik niets zien — 
geen vormen, geen kleuren, 
geen schoonheid, geen liefde.
 
Het licht is altijd bij mij, 
maakt onder alle omstandigheden visie mogelijk. 
Ik hoef het niet te zoeken — 
ik hoef alleen te herkennen dat het er al is.
 
In dit licht verdwijnt alle duisternis van ego-gedachten. 
In dit licht wordt zichtbaar wat altijd waar was:
dat alles wat bestaat baadt in goddelijke helderheid.
 
Het licht waarin ik zie 
is het licht dat ik ben.
 
Uitgebreide commentaar
Les 44 gaat dieper in op de aard van spiritueel licht als de basis 
van alle ware waarneming. Deze les introduceert een nieuwe, 
krachtige meditatiepraktijk en onthult waarom spirituele training 
zo uitdagend kan zijn voor de ongetrainde geest.
Licht als Aspect van Schepping 
"Licht weerspiegelt leven en is daarom een aspect van de 
schepping. Schepping en duisternis kunnen niet tegelijk bestaan." 
Dit stelt een fundamenteel onderscheid vast tussen licht (als 


goddelijke eigenschap) en duisternis (als afwezigheid van 
goddelijke herkenning).
In spirituele termen is "duisternis" niet het tegenovergestelde 
van licht, maar gewoon de afwezigheid ervan. Wanneer we ons 
bewustzijn vullen met ego-gedachten (angst, oordeel, scheiding), 
belemmeren we onze natuurlijke capaciteit om in goddelijk licht te 
zien.
Het Innerlijke Karakter van Licht 
"Om te kunnen zien moet je beseffen dat licht zich in jou en 
niet buiten je bevindt." Dit ondermijnt onze gewone aanname dat 
licht van externe bronnen komt. Spiritueel licht — het vermogen 
om waarheid waar te nemen — is een inherente eigenschap van 
bewustzijn zelf.
Deze erkenning is revolutionair omdat het betekent dat we niet 
afhankelijk zijn van externe omstandigheden voor spirituele 
helderheid. Het licht is altijd beschikbaar omdat het deel uitmaakt 
van onze ware natuur.
De Uitdaging van Spirituele Training 
"Deze vorm is voor de ongedisciplineerde denkgeest bijzonder 
moeilijk; ze belichaamt een hoofddoel van de training van de 
denkgeest." De les is eerlijk over de moeilijkheden van diepe 
spirituele praktijk. Het ego-verstand is gewend aan constante 
activiteit en verzet zich tegen de stilte die nodig is om innerlijk 
licht te ervaren.
Dit verzet is niet een teken van falen, maar een natuurlijk 
onderdeel van het trainingsproces. De geest die gewend is aan 
chaos heeft tijd nodig om te leren rusten in stilte.
Ego-weerstand tegen Bevrijding 
"Wanneer je op deze manier oefent, laat je alles wat jij nu 
gelooft plus alle gedachten die jij bedacht hebt achter je. In 


eigenlijke zin is dit de bevrijding uit de hel. Toch is het, gezien 
door de ogen van het ego, een verlies van identiteit." Dit verklaart 
waarom spirituele groei vaak angst oproept.
Het ego interpreteert het loslaten van zijn gedachtensysteem als 
een bedreiging voor zijn bestaan. Wat werkelijk een bevrijding is, 
voelt voor het ego aan als vernietiging. Deze paradox verklaart veel 
van de weerstand die we ervaren tegen diepe spirituele praktijk.
De Natuurlijke Koers van de Geest 
"Jouw denkgeest kan hierin niet worden tegengehouden, tenzij 
jij dat verkiest. Hij volgt slechts zijn natuurlijke koers." Dit onthult 
dat diepe meditatie niet tegen de natuur van de geest ingaat, maar 
ermee samenwerkt. De geest wil natuurlijk naar stilte en vrede 
bewegen — we hoeven dit proces alleen niet te belemmeren.
Het Belang van Houding 
"Het is nodig dat je gevoel krijgt voor het belang van wat je 
doet, voor de onschatbare waarde hiervan voor jou." De les 
benadrukt dat techniek alleen niet voldoende is. We hebben ook de 
juiste houding nodig — een erkenning van de heiligheid en waarde 
van wat we doen.
Deze houding van eerbied en ernst helpt ons door de 
natuurlijke weerstand heen en geeft ons motivatie om vol te 
houden wanneer de praktijk moeilijk wordt.
Vormloos en Grenzeloos Licht 
"Tracht aan licht te denken, vormloos en grenzeloos." Deze 
beschrijving helpt ons voorbij gewone concepten van licht (als 
fysiek fenomeen) naar spiritueel licht (als pure bewustzijn). Dit 
licht heeft geen vorm omdat het de bron is van alle vorm, geen 
grenzen omdat het alomtegenwoordig is.
 


Geleide meditatie (35 minuten)
 
Deze meditatie volgt de specifieke instructies van de les voor 
het bereiken van innerlijk licht.
Voorbereiding en Opening (5 minuten) 
Ga comfortabel zitten in een rustige ruimte. Deze meditatie is 
een training in het bereiken van het innerlijke licht waarin alle 
ware perceptie plaatsvindt.
Herhaal met open ogen: "God is het licht waarin ik zie." Sluit 
langzaam je ogen terwijl je het idee nog verscheidene keren 
herhaalt.
Herinner jezelf aan het belang van wat je doet. Dit is niet alleen 
ontspanning, maar een poging om het spirituele licht te bereiken 
dat de basis is van alle ware waarneming.
Afdalende Inkeer - Fase 1 (8 minuten) 
Begin nu het proces van diep verzinken in je geest, voorbij alle 
oppervlakkige gedachten en zorgen.
Stel je voor dat je afdaalt door lagen van mentale activiteit. 
Laat alle mogelijke afleiding en storing los door er rustig voorbij te 
zinken.
Wanneer gedachten langskomen — plannen, zorgen, 
herinneringen — probeer ze gade te slaan zonder betrokkenheid. 
Je bent de observeerder, niet de gedachten.
Glij rustig langs alle mentale activiteit, steeds dieper gaand naar 
de stilte eronder.
Als je weerstand voelt, herinner jezelf: "God is het licht waarin 
ik zie. Ik probeer Hem te bereiken.”
 


Dieper Verzinken - Fase 2 (10 minuten) 
Ga nu dieper dan gewone gedachten, voorbij alle bekende 
mentale patronen.
Je beweegt naar een niveau van bewustzijn dat niet gevuld is 
met de gewone inhoud van je geest. Dit kan aanvankelijk eng 
aanvoelen voor het ego.
Als angst opkomt, open kort je ogen, herhaal het idee, en sluit 
ze weer. Maar probeer zo snel mogelijk terug te keren naar 
gesloten-ogen praktijk.
Laat alle geloof en alle gedachten die je hebt bedacht achter je. 
Je gaat voorbij alles wat je denkt te weten.
Voel hoe je de natuurlijke koers van je geest volgt — naar stilte, 
naar vrede, naar licht.
Het Naderen van Licht (8 minuten) 
In deze diepe stilte, begin je misschien een gevoel te krijgen van 
licht—niet als visuele ervaring, maar als pure helderheid van 
bewustzijn.
Denk aan licht als vormloos en grenzeloos. Niet het licht van 
een lamp of de zon, maar het licht van pure gewaarwording zelf.
Dit is het licht waarin alle ware perceptie plaatsvindt. Het is 
niet iets wat je ziet, maar iets waardoor je ziet.
Voel hoe dit licht altijd bij je is geweest, onder alle 
omstandigheden beschikbaar. Je ontdekt het niet — je herkent het.
Rust in deze herkenning. Je hoeft niets te doen behalve toelaten 
dat het licht zich aan je openbaart.
Integratie en Afsluiting (4 minuten) 
Begin langzaam terug te keren naar gewoon bewustzijn, maar 
neem de herkenning van innerlijk licht met je mee.


[image: fill-image-19.png][image: border-image-19.png]Herinner jezelf dat dit licht altijd beschikbaar is. Het wordt niet 
aangetast door externe omstandigheden of mentale toestanden.
Herhaal: "God is het licht waarin ik zie. Dit licht is altijd bij 
mij."
Voel dankbaarheid voor zelfs een glimp van dit innerlijke licht. 
Elke herkenning, hoe klein ook, is kostbaar.
Open langzaam je ogen, wetend dat je nu kijkt met ogen die 
verbonden zijn met innerlijk licht.
Gebed
Eeuwig Licht dat in mij schijnt,
Help me te begrijpen dat jij niet buiten mij bent als een lamp die 
ik moet zoeken, maar het licht zelf waardoor ik alles kan zien.
Vergeef me dat ik zo vaak heb gezocht naar helderheid in externe 
bronnen, terwijl jouw licht altijd in mij aanwezig was.
Leer me te rusten in de stilte die nodig is om jouw licht te 
herkennen. Geef me moed om voorbij de weerstand van het ego te 
gaan.
Wanneer angst opkomt bij het loslaten van bekende gedach-
ten, herinner mij dat dit bevrijding is, niet verlies.
Help me te volharden in de training van mijn geest, wetend dat 
wat aanvankelijk moeilijk lijkt de natuurlijkste staat is voor een 
getraind bewustzijn.
Laat mij voelen de onschatbare waarde van het bereiken van 
jouw licht, wetend dat dit de enige echte verlossing is.
Moge ik leren te zien met jouw ogen, in jouw licht, als jouw 
licht.
In stralende dankbaarheid, Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Drie Dagelijkse Licht-Bereik Sessies
•Plan minimaal drie oefenperioden van 3-5 minuten per 
dag
•Begin met ogen open: "God is het licht waarin ik zie"
•Sluit langzaam je ogen en herhaal verscheidene keren
•Verzink diep in je geest, voorbij alle oppervlakkige 
gedachten
•Volg de natuurlijke koers van je geest naar stilte en licht
 
 
 
 
 
2. De Continue Licht-Herinnering
•Herhaal "God is het licht waarin ik zie" veelvuldig 
gedurende de dag
•Doe dit met zowel open als gesloten ogen, afhankelijk van 
de situatie
•Wees vastbesloten het idee niet te vergeten
•Gebruik elke herinnering als moment van verbinding met 
innerlijk licht
 


 
3. De Ego-Weerstand Herkenning
•Let op wanneer je weerstand voelt tegen diepe meditatie
•Herken dit als ego-angst voor het loslaten van controle
•Herinner jezelf: "Dit is bevrijding uit de hel, niet verlies 
van identiteit"
•Gebruik weerstand als signaal dat je iets waardevols 
benadert
 
 
 
 
 
 
4. De Gedachten-Observator Training
•Oefen het gadeslaan van gedachten zonder betrokkenheid
•Zie gedachten als wolken die voorbijdrijven in de hemel 
van bewustzijn
•Laat je niet verleiden om gedachten te volgen of te 
analyseren
•Ontwikkel de vaardigheid om rustig langs mentale 
activiteit te glijden
 
 


 
5. De Angst-bij-Loslaten Hantering
•Wanneer angst opkomt tijdens diepe meditatie, open kort 
je ogen
•Herhaal het idee van de dag
•Sluit ogen en hervat zo snel mogelijk de praktijk
•Begin angst te zien als natuurlijk onderdeel van het 
leerproces
 
 
 
 
 
 
6. De Innerlijk-versus-Extern Licht Onderscheiding
•Oefen het herkennen dat ware licht van binnen komt
•Voor alle externe lichtbronnen (zon, lampen), herinner:
•"Het licht waardoor ik dit zie komt van binnen"
•Begin afhankelijkheid van extern licht voor spirituele 
helderheid los te laten
 
 
 


 
7. De Vormloos-Licht Contemplatie
•Tijdens meditatie, denk aan licht als vormloos en 
grenzeloos
•Ga voorbij visuele concepten van licht
•Ervaar licht als pure helderheid van bewustzijn
•Laat licht zijn wat het is in plaats van wat je denkt dat het 
zou moeten zijn
 
 
 
 
 
 
8. De Natuurlijke-Koers Vertrouwen
•Vertrouw erop dat je geest natuurlijk naar stilte en licht 
beweegt
•Stop met forceren of controleren van het meditatieproces
•Laat de geest zijn eigen weg naar vrede vinden
•Begin meditatie te zien als natuurlijk proces in plaats van 
inspanning
 
 
 


 
9. De Heiligheids-Houding Cultivatie
•Benader elke meditatie met een gevoel van heiligheid
•Herken de onschatbare waarde van wat je doet
•Zie verlossing als het gelukkigste dat je kunt volbrengen
•Ontwikkel eerbied voor de spirituele praktijk
 
 
 
 
 
 
 
10. De Wereld-Gedachten Overstijging
•Oefen het voorbijgaan van "gedachten van deze wereld"
•Herken welke gedachten je aan wereldse zorgen binden
•Gebruik de herinnering dat gedachten alleen macht 
hebben als je ze die geeft
•Begin onderscheid te maken tussen tijdelijke en eeuwige 
gedachten
 
 
 


 
11. De Alle-Omstandigheden Licht-Herkenning
•Oefen het herkennen van innerlijk licht onder 
verschillende omstandigheden
•In stress: "God is het licht waarin ik deze situatie zie"
•In vreugde: "God is het licht waarin ik deze zegening zie"
•In verdriet: "God is het licht waarin ik zelfs dit kan zien"
•Begin te zien dat licht altijd beschikbaar is
 
 
 
 
 
 
12. De Getrainde-versus-Ongetrainde Geest 
Herkenning
•Merk op hoe meditatie gemakkelijker wordt met oefening
•Vier kleine vooruitgangen in concentratie en stilte
•Wees geduldig met de "ongetrainde" aspecten van je geest
•Begin spirituele training te zien als geleidelijk proces
 
 
 


 
13. De Ontspanning-en-Licht Sensatie Ontwikkeling
•Let op gevoelens van ontspanning tijdens diepe meditatie
•Herken sensaties van het naderen van licht
•Ontwikkel gevoeligheid voor subtiele shifts in bewustzijn
•Begin te herkennen wanneer je werkelijk "het licht 
nadert”
 
 
 
 
 
 
 
14. De Identiteit-Loslaat Moed
•Oefen moed bij het loslaten van ego-identiteit tijdens 
meditatie
•Herken dat je meer bent dan je gedachten en 
overtuigingen
•Experimenteer met tijdelijk loslaten van persoonlijke 
verhalen
•Begin identiteit te vinden in pure bewustzijn in plaats van 
mentale inhoud
 


 
15. De Dag-Integratie Praktijk
•Begin je dag met herkenning van innerlijk licht
•Gebruik dagelijkse activiteiten als herinneringen aan het 
licht waarin je ziet
•Eindig je dag met dankbaarheid voor momenten van 
licht-herkenning
•Begin je hele leven te zien als gelegenheid om in 
goddelijk licht te zien
 
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om ons te trainen in het 
herkennen en bereiken van het innerlijke licht dat de basis is van 
alle ware perceptie. Het is een geleidelijk proces dat geduld en 
volharding vereist, maar dat uiteindelijk tot de natuurlijkste staat 
van bewustzijn leidt.
Wanneer we werkelijk begrijpen dat God het licht is waarin we 
zien, transformeert onze gehele perceptie van de wereld. We zien 
niet langer met ego-ogen die problemen en scheiding zien, maar 
met licht-ogen die eenheid en liefde herkennen.
 


 
Les 45
“God is de Denkgeest waarmee ik denk.”
 
 
 
 
 
“De Ware Denkgeest”
 
Ik dacht dat mijn gedachten van mij waren —
deze wirwar van zorgen en plannen, 
deze stroom van oordelen en angsten, 
deze eindeloze innerlijke dialoog.
 
Maar nu ontdek ik dat 
wat ik dacht te denken slechts echo's zijn, 
schaduwen van werkelijkheid.
 
Mijn ware gedachten worden gedacht met Gods Denkgeest. 
Ze zijn niet van mij alleen, 
maar gedeeld met Hem die mij heeft geschapen.
 


 
Onder alle zinloze ideeën en dwaze gedachten 
liggen de Gedachten verborgen 
die ik in den beginne met God heb gedacht.
 
Ze zijn er nog steeds, onveranderd en eeuwig, 
wachtend om herontdekt te worden door een geest 
die bereid is om voorbij de chaos te kijken.
 
Ik ben niet de denker van mijn werkelijke gedachten — 
ik ben de plaats 
waar Gods Gedachten zich uitdrukken in bewustzijn. 
Ik ben een altaar 
waar Hemel en aarde zich ontmoeten.
 
Uitgebreide commentaar
Les 45 brengt ons naar een van de meest transformerende 
inzichten van de Cursus: dat onze werkelijke gedachten niet onze 
ego-gedachten zijn, maar gedachten die we delen met God. Deze 
les ondermijnt fundamenteel ons gewone begrip van individualiteit 
en autonomie.
De Kloof tussen Werkelijk en Schijnbaar 
"Er is geen verband tussen wat werkelijk is en wat jij denkt dat 
werkelijk is." Deze radicale bewering suggereert dat onze gewone 
bewustzijnsstroom volledig losstaat van werkelijkheid. Wat we 
gewoonlijk beschouwen als onze gedachten — onze zorgen, 
plannen, oordelen, meningen — zijn niet onze werkelijke 
gedachten maar vervangingen ervoor.


Dit verklaart waarom zoveel mensen zich vervreemd voelen van 
hun eigen gedachten en waarom meditatiebeoefenaars vaak 
rapporteren dat "gedachten gewoon langskomen" in plaats van 
bewust gekozen te worden.
Gedachten Delen met God 
"Jij denkt met de Denkgeest van God. Zodoende deel jij jouw 
gedachten met Hem, zoals Hij de Zijne deelt met jou." Dit onthult 
een intieme verbinding tussen menselijk en goddelijk bewustzijn 
die verder gaat dan gewone religieuze concepten van gebed of 
communicatie.
We denken niet TO God, maar WITH God. Onze werkelijke 
gedachten zijn niet aparte creaties die we dan aan God aanbieden, 
maar participaties in goddelijke Denkgeest zelf.
Het Principe van Delen 
"Delen is eender of één maken." In ego-denken betekent delen 
verlies—als ik iets deel, heb ik minder. Maar in spiritueel 
bewustzijn creëert delen eenheid en vermenigvuldiging. Wanneer 
gedachten gedeeld worden met God, worden ze niet gehalveerd 
maar verdubbeld in hun kracht en helderheid.
Gedachten Verlaten Hun Bron Niet 
"Gedachten verlaten niet hun bron." Dit principe verklaart 
waarom onze werkelijke gedachten zowel in Gods Denkgeest als in 
onze geest zijn. Ze zijn niet van de ene naar de andere "verhuisd," 
maar bestaan simultaan in beide omdat er uiteindelijk geen 
verschil is tussen onze ware geest en Gods Denkgeest.
De Eeuwige Aard van Ware Gedachten 
"Wat door de Denkgeest van God wordt gedacht, is eeuwig 
omdat het deel van de schepping is." Onze werkelijke gedachten 
zijn niet onderhevig aan tijd, verandering, of vergankelijkheid. Ze 


zijn de onveranderlijke Grondslag onder alle veranderende 
ervaringen.
Deze eeuwige gedachten vormen onze ware identiteit — niet 
als individuele ego's, maar als eeuwige uitdrukkingen van 
goddelijk bewustzijn.
Het Bereiken van het Onmogelijke 
"We zullen ons niet door de overtuigingen van de wereld laten 
vertellen dat het onmogelijk is wat God van ons wil." De wereld 
zegt ons dat directe communicatie met God, het ervaren van 
oneindige liefde, of het leven in constante vrede onmogelijk zijn. 
Maar deze "onmogelijkheden" zijn alleen onmogelijk voor het ego, 
niet voor onze ware natuur.
De Heiligheid van Ons Doel 
"Benader het zoals je een altaar benaderen zou dat in de Hemel 
aan God de Vader en God de Zoon is gewijd." Deze instructie 
transformeert meditatie van een persoonlijke techniek naar een 
heilige daad. We benaderen niet onze eigen gedachten, maar Gods 
heilige tempel in ons bewustzijn.
 
Geleide meditatie (40 minuten)
Deze diepe meditatie is ontworpen om ons voorbij ego-
gedachten naar onze ware, met God gedeelde gedachten te 
brengen.
Voorbereiding en Heilige Intentie (5 minuten) 
Ga zitten zoals je een heilig altaar zou benaderen. Dit is geen 
gewone meditatie, maar een poging om het Koninkrijk der 
Hemelen te bereiken in je eigen bewustzijn.
Sluit je ogen en herhaal: "God is de Denkgeest waarmee ik 
denk."


Stel je heilige intentie: je gaat zoeken naar je werkelijke 
gedachten — niet de gedachten die je denkt te denken, maar de 
gedachten die je deelt met God.
Voel de onschatbare waarde van wat je doet. Je probeert de 
eeuwige Grondslag van je wezen te bereiken.
Herkenning van Verwante Gedachten (5 minuten) 
Laat nu gedachten opkomen die gerelateerd zijn aan het idee 
dat God de Denkgeest is waarmee je denkt:
"Mijn werkelijke gedachten zijn vreedzaam en liefdevol" "Ik deel 
wijsheid met God" "Mijn ware gedachten zijn één met Gods 
gedachten" "Er is geen scheiding tussen mijn werkelijke denken en 
goddelijk denken"
Laat deze gedachten komen zonder forceren. Ze zijn bruggen 
naar diepere waarheid.
De Zoektocht Inzetten (3 minuten) 
Herhaal nu het idee nogmaals en zeg rustig tegen jezelf: "Mijn 
werkelijke gedachten zijn in mijn denkgeest. Ik wil ze graag 
vinden."
Voel de oprechte bereidheid om voorbij alle bekende gedachten 
te gaan naar iets diepers, authentieker, eeuwiger.
Je gaat nu zoeken naar gedachten die je "in den beginne met 
God hebt gedacht” — voordat ego-bewustzijn ze heeft bedekt.
Voorbij Onwerkelijke Gedachten - 
Fase 1 (8 minuten) 
Begin nu het proces van voorbijgaan aan alle "zinloze 
gedachten en dwaze ideeën" waarmee je geest is volgestouwd.
Laat alle bekende gedachtenpatronen langskomen:


•Zorgen over de toekomst
•Oordelen over anderen
•Plannen en ambities
•Angsten en twijfels
•Herinneringen en spijt
Herken deze gedachten als "onwerkelijk"—niet omdat ze niet 
voorkomen, maar omdat ze niet je ware gedachten zijn.
Ga voorbij elke bekende gedachtecategorie, steeds dieper in je 
geest.
 
Bereiken van de Eeuwige Grondslag - 
Fase 2 (12 minuten) 
Nu ga je nog dieper, naar de onveranderlijke Grondslag van je 
bewustzijn.
Onder alle veranderende gedachten ligt iets wat nooit is 
veranderd — de gedachten die je deelt met God vanaf het moment 
van je schepping.
Deze gedachten hebben geen vorm zoals gewone gedachten. Ze 
zijn meer als pure gewaarwording, onvoorwaardelijke liefde, 
oneindige vrede.
Wanneer je deze Grondslag nadert, voel je misschien:
•Een diepe stilte die vol is van aanwezigheid
•Een gevoel van thuiskomst
•Een erkenning van iets vertrouwds maar lang vergeten
•Pure liefde zonder object


•Vrede die alle verstand te boven gaat
Rust in deze ruimte. Dit is waar je ware gedachten wonen — 
niet als afzonderlijke ideeën, maar als participatie in goddelijk 
bewustzijn zelf.
 
Herkenning van Eenheid met God (5 minuten) 
In deze diepe ruimte, begin te voelen hoe je gedachten en Gods 
gedachten één zijn.
Er is geen "jij" die denkt en een God die andere gedachten 
denkt. Er is één Denkgeest waarin jouw bewustzijn en goddelijk 
bewustzijn samenvloeien.
Je bent niet een afzonderlijke entiteit die probeert contact te 
maken met God. Je bent een uitdrukking van Gods eigen Zelf-
bewustzijn.
Voel de heiligheid van dit besef. Je geest is een altaar waar God 
zichzelf erkent.
Rust in deze eenheid, wetend dat dit je natuurlijke staat is.
Dankbaarheid en Afsluiting (2 minuten) 
 
Voel diepe dankbaarheid voor zelfs een glimp van je ware 
gedachten.
Herinner jezelf dat deze gedachten altijd beschikbaar zijn, 
onveranderd door tijd of omstandigheden.
Maak een zachte toezegging om regelmatig terug te keren naar 
deze Grondslag van je wezen.
Open langzaam je ogen, wetend dat God de Denkgeest is 
waarmee je denkt.


[image: fill-image-19.png][image: border-image-19.png]Gebed
 
Heilige Denkgeest die ik deel met God,
Help me te begrijpen dat mijn werkelijke gedachten niet de chaos 
zijn van zorgen en angsten die door mijn bewustzijn trekken.
Leer me het onderscheid tussen wat ik denk te denken en wat ik 
werkelijk denk in eenheid met jou.
Geef me moed om voorbij alle vertrouwde gedachten te 
gaan naar de eeuwige Grondslag waar mijn ware identiteit woont.
Help me te herkennen dat ik niet de eigenaar ben van mijn 
werkelijke gedachten, maar de plaats waar jouw Gedachten zich 
uitdrukken in bewustzijn.
Wanneer ik verleid word om me te identificeren met ego-
gedachten, herinner mij aan de heiligheid van de Denkgeest die ik 
met jou deel.
Laat me benaderen wat het diepste in mij is met de 
eerbied waarmee ik een altaar zou benaderen.
Dank je dat mijn werkelijke gedachten nooit zijn veran-
derd, altijd beschikbaar zijn, en eeuwig één zijn met jou.
In heilige eenheid, Amen.
 
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Drie Dagelijkse Heilige Denkgeest Sessies
•Plan drie oefenperioden van 5 minuten per dag
•Benader elke sessie "zoals je een altaar zou benaderen"
•Begin met: "God is de Denkgeest waarmee ik denk"
•Voeg 4-5 gerelateerde gedachten toe
•Zeg: "Mijn werkelijke gedachten zijn in mijn denkgeest. Ik 
wil ze graag vinden"
•Probeer voorbij alle bekende gedachten naar de eeuwige 
Grondslag te gaan
 
 
2. De Werkelijk-versus-Schijnbaar Gedachte 
Onderscheiding
•Gedurende de dag, vraag jezelf regelmatig:
•"Is dit een werkelijke gedachte of denk ik alleen maar dat 
ik denk?"
•Voor zorgen en angsten: "Dit zijn niet mijn werkelijke 
gedachten"
•Voor liefdevolle, vreedzame gedachten: "Dit zou een 
werkelijke gedachte kunnen zijn"
•Begin onderscheid te maken tussen ego-geproduceerde en 
goddelijk-geïnspireerde gedachten
 


 
3. De Heiligheids-Waardering Praktijk
•Neem regelmatig 1-2 minuten om de heiligheid van je 
geest te waarderen
•Herinner jezelf: "Mijn geest is het altaar waar God woont"
•Neem afstand van gedachten die onwaardig zijn van 
God's gastheer
•Dank God voor de Gedachten die Hij met jou denkt
 
 
 
 
 
4. De Onveranderlijke-Grondslag Zoektocht
•Zoek dagelijks naar wat nooit is veranderd in je 
bewustzijn
•Ga voorbij alle veranderende gedachten, emoties, 
omstandigheden
•Zoek naar de stilte, vrede, of liefde die altijd aanwezig is 
geweest
•Begin te identificeren met wat eeuwig is in plaats van wat 
tijdelijk is
 
 
 


 
5. De Gedachten-Verlaten-Hun-Bron-Niet Contemplatie
•Overweeg hoe je werkelijke gedachten tegelijkertijd in 
God en in jou zijn
•Herken dat er geen werkelijke scheiding is tussen jouw 
geest en Gods Denkgeest
•Oefen het voelen van eenheid in plaats van scheiding in 
denken
•Begin te zien dat delen met God vermenigvuldiging 
betekent, niet verlies
 
 
 
 
6. De Onmogelijke-Mogelijk Maken
•Wanneer iets spiritueel "onmogelijk" lijkt, herinner jezelf:
•"Alleen wat God van mij wil is mogelijk"
•"Ik kan niet falen in wat God van mij wil"
•Gebruik deze overtuiging om voorbij wereldse 
beperkingen te gaan
•Begin te leven alsof goddelijke mogelijkheden normaal 
zijn
 
 
 


 
7. De Ego-Gedachten Voorbijgaan Training
•Oefen het herkennen van "zinloze gedachten en dwaze 
ideeën"
•Maak mentale categorieën: zorgen, oordelen, plannen, 
angsten
•Voor elke categorie, oefen het "voorbijgaan" zonder 
betrokkenheid
•Ontwikkel de vaardigheid om door mentale ruis naar 
stilte te gaan
 
 
 
 
 
8. De Goddelijke-Wil Herkenning
•Voor belangrijke beslissingen, vraag: "Wat wil God dat ik 
doe?"
•Herken dat wat je werkelijk wilt samenvalt met Gods wil
•Oefen vertrouwen dat Gods wil altijd mogelijk is
•Begin onderscheid te maken tussen ego-wensen en 
goddelijke inspiratie
 
 
 


 
9. De Altaar-Benadering Houding
•Ontwikkel een houding van heilige eerbied voor je eigen 
bewustzijn
•Zie elke diepe meditatie als het betreden van heilige 
grond
•Benader je innerlijke leven met dezelfde respect als een 
kerk of tempel
•Begin je geest te zien als letterlijk goddelijk territorium
 
 
 
 
 
 
10. De Eeuwig-versus-Veranderlijk Identificatie
•Identificeer wat eeuwig is in je gedachten (liefde, vrede, 
wijsheid)
•Identificeer wat veranderlijk is (stemming, meningen, 
zorgen)
•Kies bewust om je te identificeren met het eeuwige
•Begin je identiteit te vestigen in wat nooit verandert
 
 
 


 
11. De Gastheer-van-God Erkenning
•Herinner jezelf regelmatig: "Ik ben de gastheer van God"
•Vraag: "Hoe zou een gastheer van God denken/
handelen?"
•Ontwikkel gedrag dat waardig is van iemand die God 
herbergt
•Begin je leven te zien als goddelijke gastvrije
 
 
 
 
 
12. De Geteelde-Gedachten Waardering
•Voel bewust dankbaarheid voor vreedzame, liefdevolle 
gedachten
•Herken deze als geschenken van God in plaats van 
persoonlijke prestaties
•Zeg: "Dank je, God, voor deze Gedachte die je met mij 
deelt"
•Begin alle positieve gedachten te zien als goddelijke 
gaven
 
 
 


 
13. De Kleine-Inzicht Maximalisatie
•Gebruik elk "klein beetje inzicht" als basis voor dieper 
onderzoek
•Bouw voort op momenten van spirituele helderheid
•Laat kleine doorbraken je motiveren voor verdere praktijk
•Begin alle vooruitgang te zien als bewijs van wat mogelijk 
is
 
 
 
 
 
14. De Koninkrijk-der-Hemelen Zoektocht
•Benader meditatie als "een poging het Koninkrijk der 
Hemelen te bereiken"
•Zie dit niet als metafoor maar als letterlijke mogelijkheid
•Ontwikkel verwachting van werkelijke spirituele 
doorbraken
•Begin goddelijke staten van bewustzijn als normaal te 
zien
 
 
 


 
15. De Werkelijke-Gedachten Dagboek
•Houd bij wanneer je momenten hebt van vrede, liefde, of 
wijsheid
•Noteer deze als mogelijke "werkelijke gedachten"
•Zoek naar patronen in wanneer deze gedachten opkomen
•Gebruik dit om meer toegang te krijgen tot je ware 
Denkgeest
 
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om ons geleidelijk te helpen 
onderscheid te maken tussen ego-geproduceerde gedachten en 
werkelijke gedachten die we delen met God. Het is een van de 
meest fundamentele verschuivingen die de Cursus aanbiedt — van 
het zien van onszelf als individuele denkers naar het herkennen 
van onszelf als participanten in goddelijke Denkgeest.
Wanneer we werkelijk begrijpen dat God de Denkgeest is 
waarmee we denken, transformeert ons hele begrip van identiteit, 
verantwoordelijkheid, en mogelijkheid. We zijn niet langer beperkt 
tot onze kleine ego-gedachten, maar hebben toegang tot de 
oneindige wijsheid en liefde van goddelijk bewustzijn.
 


 
Les 46
“God is de Liefde waarin ik vergeef.”
 
 
 
“De Liefde Die Vergeeft”
 
Ik dacht dat vergeving mijn daad was — 
een morele keuze, een spirituele prestatie, 
iets wat ik besloot te doen 
voor mensen die mij hadden gekwetst.
 
Maar nu ontdek ik 
dat vergeving niet van mij komt. 
Ik vergeef niet vanuit mijn eigen kracht of goedheid, 
maar vanuit Gods Liefde die door mij stroomt.
 
God vergeeft niet 
omdat Hij nooit heeft veroordeeld. 
Maar Zijn Liefde is de kracht 
die mij bevrijdt van mijn oordelen, 
die mij terugbrengt naar waarheid.


 
Wanneer ik vergeef, 
handel ik niet als menselijk wezen 
dat probeert spiritueel te zijn, 
maar als uitdrukking van goddelijke Liefde 
die haar eigen natuur herstelt.
 
In die Liefde vind ik dat er niets te vergeven valt, 
omdat er nooit werkelijk iets gebeurd is 
dat Liefde zou kunnen aantasten.
 
Vergeving is geen offer — 
het is thuiskomen in de Liefde die ik ben.
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 46 onthult vergeving als een van de meest fundamentele 
aspecten van spirituele praktijk, maar transformeert ons begrip 
ervan van een menselijke inspanning naar een goddelijke 
expressie. Deze les gaat dieper dan conventionele ideeën over 
vergeving naar de ware aard ervan als participatie in goddelijke 
Liefde.
God Vergeeft Niet Omdat Hij Nooit Veroordeelt 
"God vergeeft niet omdat Hij nooit veroordeeld heeft." Deze 
uitspraak kan aanvankelijk verwarrend zijn voor mensen die 
gewend zijn aan het beeld van een vergevende God. Maar het wijst 
op een diepere waarheid: God hoeft niet te vergeven omdat God 
nooit iets heeft gezien dat vergeving nodig zou hebben.


Vanuit goddelijk perspectief is er geen zonde, geen schuld, geen 
werkelijke kwaad — alleen misperceptie. God ziet constant onze 
ware natuur als onschuldige, geliefde uitdrukkingen van Zichzelf.
Vergeving als Noodzaak in een Illusie-Wereld 
"Vergeving is de grote noodzaak van deze wereld, maar dat 
komt omdat ze een wereld van illusies is." Dit verklaart waarom 
vergeving zo centraal staat in spirituele praktijk. We hebben 
vergeving nodig, niet omdat er werkelijk iets vreselijks is gebeurd, 
maar omdat we geloven dat er iets vreselijks is gebeurd.
Vergeving is het middel waarmee we onszelf bevrijden van onze 
eigen hallucinaties van gekwetstheid en aanval.
Zelf-Vergeving als Basis van Alle Vergeving 
"Zoals jij alleen jezelf veroordeelt, zo vergeef jij ook alleen 
jezelf." Dit onthult een fundamentele waarheid over vergeving: alle 
vergeving is uiteindelijk zelf-vergeving. Wanneer we anderen 
vergeven, bevrijden we onszelf van de last van wrok en oordeel.
We vergeven anderen niet om hen een gunst te bewijzen, maar 
om onszelf te bevrijden van de gevangenis van niet-vergeving.
Liefde als Basis van Vergeving 
"Alhoewel God niet vergeeft, is Zijn Liefde toch de basis voor 
vergeving." Gods Liefde is niet iets wat komt na vergeving als 
beloning, maar de kracht die vergeving mogelijk maakt. We 
vergeven niet om Gods Liefde te verdienen — we vergeven omdat 
Gods Liefde ons de kracht geeft om te zien voorbij illusies van 
aanval.
Angst versus Liefde 
"Angst veroordeelt en liefde vergeeft." Dit stelt de twee 
fundamentele krachten tegenover elkaar die in ons bewustzijn 
opereren. Angst ziet bedreigingen en reageert met oordeel en 


aanval. Liefde ziet door illusies heen naar de onschuld die er altijd 
al was.
Vergeving als Verlossing 
"Hierom kan vergeving werkelijk verlossing worden genoemd. 
Het is het middel waardoor illusies verdwijnen." Vergeving is niet 
alleen een spirituele praktijk onder andere, maar het primaire 
middel van bewustwording. Elke act van vergeving is een stap uit 
de illusie-wereld van scheiding naar de werkelijkheid van eenheid.
Volledig Vergeven of Helemaal Niet 
"Je hebt hen helemaal vergeven, of helemaal niet." Deze 
absolute benadering van vergeving ondermijnt onze neiging om 
vergeving te gradueren. We kunnen niet "een beetje" vergeven — 
we houden vast aan wrok of we laten het volledig los.
Deze alles-of-niets benadering helpt ons erkennen wanneer we 
nog steeds vasthouden aan oordelen die we dachten te hebben 
losgelaten.
 
Geleide meditatie (35 minuten)
Deze krachtige vergevingsmeditatie volgt de structuur van de 
les voor systematische bevrijding van niet-vergeving.
Voorbereiding en Intentie (5 minuten) 
Ga comfortabel zitten en sluit je ogen. Vandaag ga je vergeving 
beoefenen niet vanuit je eigen morele inspanning, maar vanuit 
Gods Liefde die door je heen werkt.
Herhaal: "God is de Liefde waarin ik vergeef."
Stel je intentie om jezelf te bevrijden van alle lasten van niet-
vergeving die je draagt. Dit is niet voor anderen — dit is voor je 
eigen vrede en vrijheid.


Herinner jezelf dat vergeving het middel is waardoor illusies 
verdwijnen en je naar God terugkeert.
Inventarisatie van Niet-vergeving - 
Deel 1: Duidelijke Grieven (8 minuten) 
Laat je bewustzijn nu scannen naar mensen die je niet hebt 
vergeven. Begin met de voor de hand liggende — mensen die je 
gekwetst hebben, teleurgesteld hebben, of kwaad hebben gemaakt.
Voor elke persoon die opkomt, noem hun naam (hardop of in 
stilte) en zeg: "God is de Liefde waarin ik jou, [naam], vergeef."
Bijvoorbeeld:
•"God is de Liefde waarin ik jou, Jan, vergeef."
•"God is de Liefde waarin ik jou, mama, vergeef."
•"God is de Liefde waarin ik jou, ex-partner, vergeef."
Voel bij elke toepassing hoe je niet vergeeft vanuit je eigen 
kracht, maar Gods Liefde toestaat om door je heen te stromen naar 
deze persoon.
Inventarisatie van Niet-vergeving - 
Deel 2: Subtiele Irritaties (6 minuten) 
Ga nu naar mensen die je gewoon "niet mag” — mensen die je 
irriteren, tegenstaan, of waarvan je je afkerig voelt. Deze subtiele 
niet-vergeving is vaak moeilijker te herkennen maar even bindend.
Voor elke persoon, ook al lijkt de "reden" klein: "God is de 
Liefde waarin ik jou, [naam], vergeef."
Herken dat het niet uitmaakt "hoezeer" je iemand niet hebt 
vergeven — niet-vergeving is niet-vergeving, en bevrijding is 
bevrijding.
Voel hoe elke act van vergeving ruimte creëert in je hart.


Zelf-Vergeving - Het Primaire Doel (8 minuten) 
Nu kom je tot het belangrijkste deel: jezelf vergeven. Nadat je 
alle anderen hebt vergeven, zeg tegen jezelf:
"God is de Liefde waarin ik mezelf vergeef."
Voel de kracht van deze woorden. Alle vergeving van anderen 
was eigenlijk voorbereiding op dit moment van zelf-bevrijding.
Voeg gerelateerde gedachten toe:
•"God is de Liefde waarmee ik mezelf liefheb."
•"God is de Liefde waarin ik gezegend ben."
•"Ik kan niet schuldig zijn, want ik ben een Zoon van God."
•"Ik ben reeds vergeven."
Laat elke gedachte diep doordringen. Je vergif jezelf niet omdat 
je zo aardig bent, maar omdat Gods Liefde ziet dat er niets te 
vergeven valt.
Badend in Goddelijke Liefde (6 minuten) 
Rust nu in de Liefde waarin alle vergeving plaatsvindt. Dit is 
niet jouw persoonlijke liefde, maar Gods oneindige Liefde die door 
je heen stroomt.
Voel hoe deze Liefde:
•Alle oordelen oplost
•Alle schuld wegneemt
•Alle scheiding geneest
•Alle angst transformeert
Herken dat in deze Liefde er nooit werkelijk iets is gebeurd dat 
vergeving nodig zou hebben. Alles was misperceptie, en 
misperceptie verdwijnt in het licht van waarheid.


[image: fill-image-24.png][image: border-image-24.png]Afsluiting en Integratie (2 minuten) 
Herhaal nog één keer: "God is de Liefde waarin ik vergeef."
Voel dankbaarheid voor deze bevrijding van de last van niet-
vergeving. Je hoeft deze lasten niet langer te dragen.
Maak een zachte toezegging om deze Liefde te laten stromen 
telkens wanneer vergeving nodig is.
Open langzaam je ogen, wetend dat je nu vrij bent.
 
Gebed
Goddelijke Liefde die door mij vergeeft,
Help me te begrijpen dat vergeving niet mijn prestatie is, maar 
jouw expressie door mij.
Wanneer ik probeer te vergeven vanuit mijn eigen kracht, voel ik 
de last van inspanning. Maar wanneer ik toesta dat jouw Liefde 
door mij stroomt, wordt vergeving natuurlijk en gemakkelijk.
Leer me te zien dat vergeving van anderen altijd vergeving van 
mezelf is, omdat alle scheiding illusoir is.
Help me te herkennen dat in jouw Liefde er nooit werkelijk iets is 
gebeurd dat vergeving nodig zou hebben.
Geef me moed om volledig te vergeven — niet een beetje, niet 
gedeeltelijk, maar volledig en definitief.
Laat me zien dat niet-vergeving mij bindt aan illusies, terwijl 
vergeving mij bevrijdt naar waarheid.
Dank je dat ik reeds vergeven ben, dat er geen schuld is die jouw 
Liefde kan aantasten, dat vergeving mijn weg naar huis is.
In bevrijdende Liefde, Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Drie Dagelijkse Vergevings-Inventarisaties
•Plan drie oefenperioden van 5 minuten per dag
•Begin elke sessie met: "God is de Liefde waarin ik vergeef"
•Scan systematisch je geest op niet-vergeving
•Voor elke persoon: "God is de Liefde waarin ik jou, 
[naam], vergeef"
•Eindig altijd met zelf-vergeving: "God is de Liefde waarin 
ik mezelf vergeef”
 
 
 
 
2. De Real-Time Vergevings-Interventie
•Wanneer je een negatieve reactie op iemand hebt, stop 
onmiddellijk
•Zeg in stilte: "God is de Liefde waarin ik jou vergeef"
•Doe dit voor kleine irritaties net zo consequent als voor 
grote grieven
•Begin alle negatieve reacties te zien als kansen voor 
vergeving
 
 


 
 
3. De Volledig-of-Helemaal-Niet Test
•Voor mensen die je denkt te hebben vergeven, vraag jezelf 
eerlijk:
•"Heb ik deze persoon werkelijk volledig vergeven, of hou 
ik nog steeds iets vast?"
•Als je nog wrok voelt, erken: "Ik heb nog niet volledig 
vergeven"
•Pas de vergevingsformule opnieuw toe tot je echte 
bevrijding voelt
 
 
 
 
4. De Subtiele-Onvergeving Detectie
•Let op mensen die je gewoon "niet mag" zonder duidelijke 
reden
•Deze subtiele afkeer is ook een vorm van niet-vergeving
•Voor elke persoon die je irriteert of tegenstaat: "God is de 
Liefde waarin ik jou vergeef"
•Begin onderscheid te maken tussen voorkeur en oordeel
 
 
 


 
5. De Zelf-Vergeving Prioriteit
•Maak zelf-vergeving de primaire focus van je 
vergevingspraktijk
•Voor elke zelf-kritiek of schuldgevoel: "God is de Liefde 
waarin ik mezelf vergeef"
•Herken dat alle vergeving van anderen je voorbereidt op 
zelf-vergeving
•Begin jezelf te zien als de belangrijkste ontvanger van 
vergeving
 
 
 
 
 
6. De Angst-versus-Liefde Herkenning
•Wanneer je oordeelt, vraag: "Kijk ik vanuit angst of vanuit 
liefde?"
•Voor angst-gebaseerde oordelen: "Laat Gods Liefde door 
mij zien"
•Begin oordeel te herkennen als signaal dat je bent 
overgeschakeld naar angst
•Oefen het bewust kiezen voor liefde-gebaseerde perceptie
 
 


 
7. De Goddelijke-Bron Erkenning
•Herinner jezelf dat de kracht om te vergeven van God 
komt, niet van jou
•Wanneer vergeving moeilijk lijkt: "Ik kan dit niet, maar 
Gods Liefde kan dit wel"
•Stop met proberen te vergeven vanuit wilskracht
•Begin vergeving te zien als Gods Liefde die door je werkt
 
 
 
 
 
 
8. De Illusie-Verdwijning Contemplatie
•Voor elke situatie die vergeving vereist, overweeg:
•"Wat als dit nooit werkelijk is gebeurd zoals ik dacht?"
•"Wat als dit een misperceptie was in plaats van een echte 
aanval?"
•Begin gebeurtenissen te zien als kansen om illusies te 
laten verdwijnen
•Oefen het zien voorbij de vorm naar de onschuld eronder
 
 


 
9. De Lijst-van-Niet-vergeving Oefening
•Maak een geschreven lijst van iedereen die je niet hebt 
vergeven
•Werk systematisch door de lijst met de vergevingsformule
•Voeg nieuwe namen toe wanneer je je bewust wordt van 
subtiele niet-vergeving
•Gebruik de lijst als praktische gids voor bevrijding
 
 
 
 
 
10. De Vergeving-als-Verlossing Herkenning
•Zie elke act van vergeving als een stap naar spirituele 
bewustzijnswording
•Voor elke vergeving: "Dit bevrijdt mij van illusie en brengt 
mij naar God"
•Begin vergeving te waarderen als het primaire middel van 
verlossing
•Stop met zien van vergeving als "aardig zijn" en begin het 
te zien als bewust worden
 
 
 


 
11. De Familie-Vergeving Intensief
•Besteed extra aandacht aan familieleden die je niet hebt 
vergeven
•Familie-niet-vergeving is vaak de diepste en meest 
bindende
•Voor elk familielid: "God is de Liefde waarin ik jou 
vergeef"
•Begin familie-relaties te zien als je primaire 
vergevingsklaslokaal
 
 
 
 
12. De Historische-Figuren Vergeving
•Breid vergeving uit naar publieke figuren, politici, 
historische personen
•Voor iedereen die je verontwaardigt: "God is de Liefde 
waarin ik jou vergeef"
•Begin te zien dat alle oordeel—persoonlijk of politiek—je 
bindt
•Oefen universele vergeving ongeacht de "grootte" van de 
“misdaad"
 
 
 


 
13. De Vergeving-van-God Oefening
•Als je boos bent op God of het leven: "God is de Liefde 
waarin ik jou, God, vergeef"
•Dit kan paradoxaal lijken, maar het bevrijdt je van 
spirituele wrok
•Herken dat je niet werkelijk God kunt vergeven, maar wel 
je misperceptie van God
•Begin onderscheid te maken tussen God en je projecties 
op God
 
 
 
 
 
14. De Voorwaardelijke-Vergeving Detectie
•Let op gedachten zoals: "Ik zal vergeven als..."
•Herken voorwaardelijke vergeving als nog steeds niet-
vergeving
•Oefen onvoorwaardelijke vergeving: "God is de Liefde 
waarin ik vergeef, punt uit"
•Begin vergeving te zien als geschenk aan jezelf, niet aan 
anderen
 
 


 
15. De Vergeving-Viering Praktijk
•Vier elke act van vergeving als spirituele overwinning
•Voel de letterlijke bevrijding die echte vergeving brengt
•Herken vergeving als een van de gelukkigste dingen die je 
kunt doen
•Begin vergeving te associëren met vreugde in plaats van 
plicht
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om vergeving te transformeren 
van een morele verplichting naar een vreugdevolle spirituele 
praktijk. Wanneer we werkelijk begrijpen dat God de Liefde is 
waarin we vergeven, wordt vergeving niet langer iets wat we 
moeten forceren, maar iets wat natuurlijk vloeit wanneer we 
toestaan dat goddelijke Liefde door ons werkt.
Het doel is niet om heilig of perfect te zijn, maar om vrij te zijn
— vrij van de lasten van wrok, oordeel, en niet-vergeving die ons 
binden aan illusies van scheiding en pijn.


 
Les 47
“God is de kracht waarop ik vertrouw.”
 
 
 
 
“De Verschuiving van Vertrouwen”
 
Zo lang heb ik vertrouwd op mijn eigen kleine krachten — 
mijn intelligentie, mijn planningen, 
mijn vermogen om te controleren.
 
Maar telkens viel ik ten kort, 
telkens was het niet genoeg, 
telkens bleven problemen onopgelost 
en angsten onbeantwoord.
 
Nu ontdek ik waar het misging: 
ik vertrouwde op zwakheid en verwachtte kracht. 
Ik leunde op beperking 
en hoopte op oneindige oplossingen.
 


Maar er is een andere Kracht — 
niet mijn eigen inspanning, 
maar Gods onbeperkte vermogen 
dat door mij werkt wanneer ik leer vertrouwen.
 
In de diepte van mijn wezen 
is een plaats van volmaakte vrede, 
waar niets onmogelijk is, 
waar Gods kracht verblijft.
 
Wanneer ik daarop vertrouw, 
valt alle angst weg. 
Niet omdat problemen verdwijnen, 
maar omdat ik weet 
dat er een Kracht is die alles kan hanteren.
 
Uitgebreide commentaar
Les 47 gaat over een van de meest fundamentele keuzes die we 
maken: waar we ons vertrouwen op vestigen. Deze les onthult 
waarom het vertrouwen op onze eigen ego-kracht tot angst leidt, 
en hoe het verleggen van ons vertrouwen naar goddelijke kracht 
ons echte veiligheid geeft.
De Ontoereikendheid van Eigen Kracht 
"Als jij op je eigen kracht vertrouwt, heb je alle reden om 
ongerust, bezorgd en bang te zijn." Deze openingszin legt de vinger 
op de wond van menselijk lijden. Het ego heeft ons geleerd dat we 
op onszelf moeten vertrouwen voor onze veiligheid en welzijn, 
maar dit vertrouwen is fundamenteel misplaatst.


De retorische vragen die volgen — "Wat kun jij voorspellen of 
beheersen?” — onthullen de absurditeit van het vertrouwen op 
beperkte menselijke capaciteiten voor onbeperkte uitdagingen.
De Beperkingen van Ego-Perspectief 
"Wat kan jou het vermogen verschaffen je van alle facetten van 
een probleem bewust te zijn en ze zo op te lossen dat er alleen iets 
goeds van komen kan?" Dit wijst op een cruciaal probleem: onze 
beperkte perceptie. We zien nooit het volledige plaatje, begrijpen 
nooit alle variabelen, en kunnen daarom nooit echt effectieve 
oplossingen bedenken vanuit ons beperkte ego-perspectief.
Angst als Logisch Gevolg van Misplaatst Vertrouwen 
"Geloven dat je dit wel kunt, is je vertrouwen schenken waar 
vertrouwen ongegrond is, en angst, verontrusting, depressiviteit, 
kwaadheid en verdriet rechtvaardigen." Deze zin onthult dat veel 
van onze negatieve emoties niet irrationeel zijn gegeven onze 
uitgangspunten — ze zijn logische reacties op het vertrouwen op 
iets (onszelf) dat inherent onbetrouwbaar is.
De Paradox van Kracht en Zwakte 
"Wie kan zijn vertrouwen stellen in zwakheid en zich veilig 
voelen? Maar wie kan zijn vertrouwen stellen in kracht en zich 
zwak voelen?" Deze paradox onthult waarom we ons paradoxaal 
zwak voelen wanneer we proberen sterk te zijn (door op onszelf te 
vertrouwen) en sterk voelen wanneer we onze zwakheid erkennen 
(en op God vertrouwen).
Goddelijke Veiligheid in Alle Omstandigheden 
"God is je veiligheid in elke omstandigheid." Let op het woord 
“elke" — er zijn geen uitzonderingen. Dit betekent niet dat slechte 
dingen niet gebeuren, maar dat er altijd een bron van kracht en 
wijsheid beschikbaar is om met elke situatie om te gaan.
 


De Universele Beschikbaarheid van Goddelijke Stem 
"Zijn Stem spreekt namens Hem in alle situaties en in elk aspect 
van alle situaties, en zegt je precies wat jou te doen staat." Dit 
belooft dat goddelijke begeleiding niet alleen beschikbaar is in 
grote crises, maar in elk detail van elke situatie. We hoeven nooit 
te gissen wat te doen — er is altijd begeleiding beschikbaar.
De Noodzaak van Het Erkennen van Eigen Zwakheid 
"De erkenning van je eigen zwakheid is een noodzakelijke stap 
in de correctie van je vergissingen, maar het is beslist 
onvoldoende." Dit verklaart waarom nederigheid nodig maar niet 
voldoende is. We moeten niet alleen onze beperking erkennen, 
maar ook de oneindige kracht die beschikbaar is om die beperking 
te overwinnen.
Het Koninkrijk der Hemelen in Ons 
"Er is een plaats in jou waar volmaakte vrede heerst. Er is een 
plaats in jou waar niets onmogelijk is. Er is een plaats in jou waar 
de kracht van God verblijft." Deze beschrijving wijst naar de 
diepste kern van ons wezen, waar we direct toegang hebben tot 
goddelijke kracht. Dit is geen externe relatie maar een innerlijke 
realiteit.
Geleide meditatie (30 minuten)
Deze meditatie is ontworpen om ons te helpen onze bron van 
vertrouwen te verschuiven van ego naar God.
Opening en Erkenning van Beperking (5 minuten) 
Ga comfortabel zitten en sluit je ogen. Begin met het herhalen: 
"God is de kracht waarop ik vertrouw."
Breng je bewustzijn naar een eerlijke beoordeling van je eigen 
beperkingen. Niet om jezelf te kleineren, maar om realistisch te 
zijn over waar je wel en niet op kunt vertrouwen.


Herken dat je niet kunt:
•De toekomst voorspellen
•Alle aspecten van een probleem overzien
•Anderen controleren
•Alle gevolgen van je acties voorzien
Voel hoe het vertrouwen op deze beperkte capaciteiten 
natuurlijk tot angst en onzekerheid leidt.
Inventarisatie van Angst-beladen Situaties (8 minuten) 
Laat je bewustzijn nu scannen naar situaties in je leven die je 
met angst hebt beladen. Het kunnen zijn zorgen over:
•Werk en financiën
•Relaties en familie
•Gezondheid
•De toekomst
•Wereldproblemen
Voor elke angstige situatie die opkomt, zet hem van je af door 
te zeggen: "God is de kracht waarop ik vertrouw."
Voel bij elke toepassing hoe je de situatie "teruggeeft" aan een 
wijsheid en kracht die groter is dan jijzelf.
Herken dat elke angst voortkomt uit het gevoel van 
ontoereikendheid—de overtuiging dat jij alleen deze situatie moet 
hanteren.
Bevrijding van Gevoelens van Ontoereikendheid (6 min.) 
Probeer nu aan alle zorgen te ontsnappen die verband houden 
met je eigen gevoel van ontoereikendheid.


Herken het patroon: situatie → gevoel van ontoereikendheid → 
angst → poging tot controle → meer angst.
Voor elk gevoel van "ik kan dit niet aan," vervang door: "God is 
de kracht waarop ik vertrouw."
Voel hoe bevrijdend het is om toe te geven aan je eigen 
beperking terwijl je tegelijkertijd toegang claimt tot oneindige 
kracht.
Herken dat het niet jouw job is om alles te kunnen — het is 
jouw job om te vertrouwen op Degene die alles kan.
Bereiken van de Diepe Plaats van Vrede (8 minuten) 
Laat nu alle oppervlakkige gedachten en zorgen los. Ga dieper 
in je bewustzijn, voorbij alle mentale rumoer.
Zoek naar de plaats van ware veiligheid in je diepste kern—de 
plaats waar volmaakte vrede heerst.
Je weet dat je deze plaats nadert wanneer je een gevoel van 
diepe vrede ervaart, hoe kort ook.
In deze diepte is een plaats waar niets onmogelijk is, waar Gods 
kracht verblijft.
Dit is niet een plaats die je moet creëren—het is er al, wachtend 
op je herkenning.
Rust in deze plaats. Voel de absolute veiligheid die er is 
wanneer je vertrouwt op oneindige kracht in plaats van beperkte 
capaciteiten.
Hier is geen angst mogelijk omdat hier geen beperking bestaat.
Integratie en Toezegging (3 minuten) 
Voel nu het verschil tussen vertrouwen op jezelf (wat tot angst 
leidt) en vertrouwen op God (wat tot vrede leidt).


[image: fill-image-23.png][image: border-image-23.png]Maak een zachte toezegging om Gods kracht je vertrouwen te 
schenken, vooral wanneer je ego je wil overtuigen dat je alles 
alleen moet doen.
Herinner jezelf: "Vrede is mijn recht, omdat ik de kracht van 
God mijn vertrouwen schenk."
Open langzaam je ogen, dragend deze nieuwe bron van 
vertrouwen met je mee.
Gebed
Oneindige Kracht die mijn zwakheid vervangt,
Help me te zien de absurditeit van het vertrouwen op mijn eigen 
beperkte krachten voor onbeperkte uitdagingen.
Leer me de verschillen te zien tussen wat ik wel en niet kan 
doen. Ik kan niet de toekomst voorspellen, anderen controleren, of 
alle gevolgen overzien.
Maar jij kunt alles. Jouw wijsheid omvat alle aspecten, jouw 
kracht overwint alle beperking, jouw liefde lost alle problemen op.
Help me mijn vertrouwen te verschuiven van mijzelf naar jou
— niet uit zwakte, maar uit wijsheid.
Wanneer angst opkomt vanwege mijn gevoel van ontoereikend-
heid, herinner mij dat jouw toereikendheid meer dan genoeg is.
Laat me de plaats in mezelf vinden waar volmaakte vrede 
heerst, waar niets onmogelijk is, waar jouw kracht verblijft.
Help me te leven vanuit die plaats in plaats van vanuit opper-
vlakkige zorgen.
Dank je dat vrede mijn recht is omdat jij mijn vertrouwen waard 
bent.
In volkomen vertrouwen, Amen.


Praktische oefeningen
 
1. De Vier Dagelijkse Vertrouwens-Sessies
•Plan vier oefenperioden van 5 minuten per dag
•Begin elke sessie met: "God is de kracht waarop ik 
vertrouw"
•Inventariseer angst-beladen situaties
•Voor elke situatie: "God is de kracht waarop ik vertrouw"
•Probeer de diepe plaats van vrede in jezelf te bereiken
 
 
 
 
 
2. De Continue Vertrouwens-Herinnering
•Herhaal "God is de kracht waarop ik vertrouw" zo vaak 
mogelijk gedurende de dag
•Gebruik dit als antwoord op elke verstoring of angst
•Maak het je automatische reactie op gevoelens van 
overweldiging
•Begin elk probleem te zien als kans om vertrouwen te 
beoefenen
 
 


 
3. De Eigen-Beperking Erkenning
•Wanneer je je gestrest voelt, vraag jezelf eerlijk:
•"Wat probeer ik te controleren dat buiten mijn controle 
ligt?"
•"Waar vertrouw ik op mijn eigen beperkte kracht?"
•Erken je beperking zonder schaamte — het is de eerste 
stap naar echte kracht
 
 
 
 
 
4. De Angst-als-Signaal Praktijk
•Begin angst te zien als signaal dat je vertrouwt op eigen 
kracht
•Voor elke angst, vraag: "Waar probeer ik mijn eigen kracht 
te gebruiken?"
•Gebruik angst als herinnering om je vertrouwen te 
verschuiven naar God
•Begin angst te waarderen als spirituele feedback
 
 
 


 
5. De Ontoereikendheids-Transformatie
•Voor elk gevoel van "ik kan dit niet aan," herinner jezelf:
•"Klopt, ik kan dit niet aan — maar God wel"
•Stop met proberen jezelf te overtuigen dat je wel 
toereikend bent
•Begin je ontoereikendheid te zien als opening naar 
goddelijke toereikendheid
 
 
 
 
 
6. De Controle-Loslaat Oefening
•Identificeer wat je probeert te controleren in je leven
•Voor elk controlepunt: "Ik geef dit over aan de kracht 
waarop ik vertrouw"
•Oefen het loslaten van de illusie van controle
•Begin controle te zien als angst-gebaseerde poging tot 
veiligheid
 
 
 
 


 
7. De Probleem-Overgave Praktijk
•Voor elk probleem dat je overvalt, zeg:
•"Ik weet niet hoe dit op te lossen, maar God wel"
•Stop met het zoeken naar alle antwoorden vanuit je 
beperkte perspectief
•Begin problemen te zien als uitnodigingen om op 
goddelijke wijsheid te vertrouwen
 
 
 
 
 
8. De Vrede-als-Recht Claiming
•Wanneer je je onrustig voelt, herinner jezelf:
•"Vrede is mijn recht omdat ik de kracht van God mijn 
vertrouwen schenk"
•Claim vrede niet als beloning voor goed gedrag, maar als 
natuurlijk resultaat van vertrouwen
•Begin vrede te zien als beschikbaar ongeacht externe 
omstandigheden
 
 
 


 
9. De Diepe-Plaats Training
•Oefen dagelijks het bereiken van de "plaats van ware 
veiligheid" in jezelf
•Ga voorbij oppervlakkige gedachten naar de kern van 
stilte en vrede
•Herken deze plaats als waar Gods kracht verblijft
•Begin vanuit deze plaats te leven in plaats van vanuit 
oppervlakkige zorgen
 
 
 
 
10. De Goddelijke-Begeleiding Luisteraar
•Voor elke beslissing of uitdaging, pauzeer en vraag:
•"God, wat wilt u dat ik doe?"
•Luister naar de stille begeleiding die altijd beschikbaar is
•Begin te vertrouwen op innerlijke wijsheid boven externe 
adviseurs
 
 
 
 
 


 
11. De Werkelijke-Kracht Herkenning
•Begin onderscheid te maken tussen ego-kracht (beperkt, 
angstig) en goddelijke kracht (onbeperkt, vredig)
•Voor inspanningen die stress veroorzaken, vraag: "Probeer 
ik dit met eigen kracht?"
•Oefen het handelen vanuit verbinding met goddelijke 
kracht
•Begin effectiviteit te meten door vrede in plaats van 
alleen resultaten
 
 
 
 
12. De Situatie-Neutralisatie
•Voor situaties die automatisch angst oproepen, oefen:
•"Deze situatie heeft geen macht over mijn vrede omdat ik 
vertrouw op Gods kracht"
•Begin situaties te zien als neutraal in plaats van 
automatisch bedreigend
•Oefen het behouden van innerlijke stabiliteit ongeacht 
externe chaos
 
 
 


 
13. De Vertrouwen-versus-Angst Keuze
•Bij elke emotionele reactie, vraag jezelf:
•"Kies ik nu voor vertrouwen of voor angst?"
•Herken dat dit altijd een bewuste keuze is
•Begin vertrouwen te zien als discipline in plaats van 
automatische reactie
 
 
 
 
 
 
14. De Onmogelijk-Mogelijk Herdefiniëring
•Voor situaties die "onmogelijk" lijken, herinner jezelf:
•"In de plaats waar Gods kracht verblijft, is niets 
onmogelijk"
•Begin "onmogelijk" te zien als beperking van perspectief, 
niet van realiteit
•Oefen het openen voor oplossingen buiten je eigen 
bedenking
 
 
 


 
15. De Verstoring-Antwoord Training
•Maak "God is de kracht waarop ik vertrouw" je standaard 
antwoord op alle verstoringen
•Voor verkeer, technische problemen, relationele 
conflicten, financiële zorgen
•Begin elke verstoring te zien als kans om vertrouwen te 
beoefenen
•Ontwikkel de gewoonte van automatisch vertrouwen in 
plaats van automatische angst
 
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om een fundamentele 
verschuiving te bewerkstelligen in waar we ons vertrouwen op 
vestigen. Het doel is niet om passief te worden, maar om te 
handelen vanuit verbinding met oneindige kracht in plaats van 
beperkte eigen capaciteiten.
Wanneer we werkelijk begrijpen dat God de kracht is waarop 
we kunnen vertrouwen, verdwijnt de chronische angst die 
voortkomt uit het vertrouwen op onszelf voor taken die onze 
capaciteiten te boven gaan. We kunnen ontspannen in de 
wetenschap dat er een bron van wijsheid en kracht is die elke 
situatie aankan.
 


 
Les 48
“Er valt niets te vrezen.”
 
 
 
 
“De Eenvoud van Overgave”
 
"Er valt niets te vrezen” — 
zo simpel klinkt het, 
zo moeilijk om te geloven 
wanneer de wereld vol lijkt van bedreigingen en gevaar.
 
Maar wat als deze simpele zin 
de diepste waarheid bevat? 
Wat als alle angst slechts geloof is 
in illusies die nooit werkelijk waren?
 
Elke keer dat angst opkomt, herinner ik mezelf: 
"Er valt niets te vrezen." 
Niet omdat ik de problemen ontken, 
maar omdat ik een diepere waarheid claim.


 
In het midden van de storm is er een stilte. 
In het hart van chaos woont onbeweeglijke vrede. 
In de kern van alle angst ligt de herinnering aan God.
 
Wanneer ik vertrouw op mijn eigen kracht, 
ben ik zwak en bang. 
Maar wanneer Gods kracht de plaats van mijn zwakheid inneemt, 
valt er werkelijk niets te vrezen.
 
Dit is geen ontkenning — 
dit is herkenning van wat altijd waar was.
 
 
Uitgebreide commentaar
Les 48 presenteert misschien wel de meest radicale bewering 
van de hele Cursus: dat er letterlijk niets te vrezen valt. Deze les 
bouwt voort op de vorige lessen over vertrouwen op goddelijke 
kracht en brengt ons naar de logische conclusie daarvan.
Een Feit versus Illusie 
"Het idee voor vandaag stelt eenvoudig een feit vast. Het is 
geen feit voor wie in illusies gelooft, maar illusies zijn geen feiten." 
Deze opening stelt een cruciaal onderscheid vast tussen feiten (wat 
werkelijk waar is) en illusies (wat we denken dat waar is).
Voor het ego, dat leeft in een wereld van projecties en 
mispercepties, lijkt deze bewering absurd. Natuurlijk valt er iets te 
vrezen—er zijn ziektes, ongevallen, oorlogen, economische crises, 


verlies van geliefden. Maar de Cursus suggereert dat al deze 
"bedreigingen" illusies zijn — niet omdat ze niet plaatsvinden op 
het niveau van vorm, maar omdat ze onze ware natuur niet 
kunnen aantasten.
De Eenvoud van Waarheid 
"In waarheid valt er niets te vrezen. Dit is heel makkelijk in te 
zien." Waarheid is altijd eenvoudig. Het is het ego dat dingen 
ingewikkeld maakt door lagen van interpretatie, projectie, en 
verdediging. De fundamentele waarheid — dat onze essentie als 
geliefde uitdrukkingen van God onkwetsbaar is — is simpel en 
direct.
De Moeilijkheid van Acceptatie 
"Maar het is heel moeilijk in te zien voor wie wil dat illusies 
waar zijn." Hier ligt de kern van ons dilemma. Het ego wil geloven 
in zijn verhalen van bedreiging en gevaar omdat dit zijn identiteit 
als afzonderlijk, kwetsbaar wezen bevestigt. Het opgeven van angst 
vereist het opgeven van ego-identiteit.
Praktische Eenvoud 
"De oefenperioden vandaag zullen heel kort, heel eenvoudig en 
heel frequent zijn." In tegenstelling tot complexe 
meditatietechnieken of filosofische analyses, vraagt deze les alleen 
om frequente herhaling van een eenvoudige waarheid. Dit 
weerspiegelt het principe dat waarheid niet ingewikkeld hoeft te 
zijn om krachtig te zijn.
Onmiddellijke Toepassing 
"Het is buitengewoon belangrijk dat je het idee onmiddellijk 
aanwendt, mocht iets je innerlijke vrede verstoren." Dit benadrukt 
het praktische karakter van de les. Het is geen theoretische stelling 
maar een werkend instrument voor momenten van angst en 
verstoring.


Angst als Diagnostisch Instrument 
"De aanwezigheid van angst is een onmiskenbaar teken dat jij 
op je eigen kracht aan het vertrouwen bent." Deze inzichtvolle 
observatie transformeert angst van een probleem naar informatie. 
Angst wordt een betrouwbare indicator dat we zijn overgeschakeld 
van vertrouwen op goddelijke kracht naar vertrouwen op eigen, 
beperkte capaciteiten.
Herinnering aan God "Het besef dat er niets te vrezen valt, 
toont dat jij je ergens in je denkgeest... God herinnerd hebt." Het 
overwinnen van angst is niet zozeer een prestatie als wel een 
herinnering. We halen geen moed op vanuit het niets — we 
herinneren ons onze ware identiteit en bron van kracht.
De Voorwaarde van Bereidheid "Zodra je hiertoe bereid bent, 
valt er inderdaad niets te vrezen." Dit wijst erop dat de enige echte 
hindernis voor het leven zonder angst onze bereidheid is om 
illusies los te laten. God neemt niet onze angst weg tegen onze wil
— we moeten bereid zijn om te zien voorbij onze eigen projecties.
 
 
Geleide meditatie (25 minuten)
Deze meditatie is ontworpen om ons te helpen de diepere 
waarheid ervaren dat er werkelijk niets te vrezen valt.
Opening en Centrale Waarheid (5 minuten) 
Ga comfortabel zitten en sluit je ogen. Haal diep adem en laat 
je lichaam volledig ontspannen.
Herhaal langzaam en bewust: "Er valt niets te vrezen."
Laat deze woorden niet alleen in je hoofd blijven, maar door je 
hele wezen stromen. Voel de absolute zekerheid van deze 
waarheid, ook al kan je verstand er tegen protesteren.


Herinner jezelf dat dit geen ontkenning is van wat er in de 
wereld gebeurt, maar een erkenning van wat onveranderlijk waar 
is op het diepste niveau van de realiteit.
Herkenning van Angsten (6 minuten) 
Laat nu je bewustzijn zachtjes scannen naar angsten die je 
draagt:
•Angsten over de toekomst
•Zorgen over gezondheid
•Bezorgdheid over geliefden
•Financiële angsten
•Angst voor dood of verlies
•Vrees voor afwijzing of falen
Voor elke angst die opkomt, herhaal rustig: "Er valt niets te 
vrezen."
Dwing jezelf niet om de angst onmiddellijk te laten verdwijnen. 
Laat de waarheid en de angst naast elkaar bestaan, en voel hoe de 
waarheid geleidelijk de angst oplost.
Onderzoek van Vertrouwen-Bronnen (5 minuten) 
Voor elke angst die je hebt geïdentificeerd, vraag jezelf eerlijk: 
"Op welke eigen kracht vertrouw ik hier?"
Misschien probeer je:
•Je eigen gezondheid te controleren
•Andermans gedrag te beïnvloeden
•De economie te voorspellen
•Het oncontroleerbare te beheersen


Herken dat elke angst wijst naar een gebied waar je probeert te 
vertrouwen op je eigen beperkte capaciteiten.
Voor elk gebied van misplaatst vertrouwen, zeg: "Ik laat Gods 
kracht de plaats van mijn zwakheid innemen."
Herinnering aan Goddelijke Kracht (6 minuten) 
Ga nu dieper in je bewustzijn, naar de plaats waar je je God 
herinnert—niet als concept, maar als levende aanwezigheid.
In deze diepte is er een weten dat voorbij alle twijfel gaat: jouw 
ware natuur kan niet worden aangetast, beschadigd, of vernietigd.
Voel de oneindige kracht die beschikbaar is wanneer je 
vertrouwt op God in plaats van op jezelf.
In deze verbinding met goddelijke kracht, herken je de absolute 
waarheid: "Er valt niets te vrezen."
Dit is geen moed die je moet opbrengen, maar waarheid die je 
mag herkennen.
Rust in deze herkenning. Laat het je gehele systeem 
doordringen.
Integratie en Toezegging (3 minuten) 
Voel nu het verschil tussen leven vanuit angst (vertrouwen op 
eigen kracht) en leven vanuit moedeloosheid (vertrouwen op 
goddelijke kracht).
Maak een zachte toezegging om "Er valt niets te vrezen" te 
gebruiken als onmiddellijke reactie op alle verstoringen van je 
vrede.
Herinner jezelf dat angst een gift is — het toont je wanneer je 
bent overgeschakeld naar vertrouwen op eigen kracht, zodat je 
kunt terugkeren naar vertrouwen op God.


[image: fill-image-25.png][image: border-image-25.png]Open langzaam je ogen, dragend deze waarheid met je mee: er 
valt werkelijk niets te vrezen.
 
Gebed
Oneindige Vrede die alle angst overstijgt,
Help me te geloven in de eenvoudige waarheid dat er niets te 
vrezen valt.
Wanneer mijn verstand protesteert en wijst naar alle gevaren in 
de wereld om mij heen, herinner mij dat illusies geen feiten zijn.
Leer me angst te zien als signaal dat ik vertrouw op mijn eigen 
zwakke kracht in plaats van op jouw oneindige macht.
Geef me moed om te leven vanuit deze waarheid, zelfs wanneer 
alles om mij heen chaos en bedreiging lijkt.
Help me te herinneren dat mijn ware natuur onkwetsbaar 
is, omdat het jouw natuur is.
Wanneer angst opkomt, laat mij onmiddellijk wenden tot deze 
eenvoudige waarheid: "Er valt niets te vrezen."
Niet uit ontkenning, maar uit herkenning van wat altijd waar 
was.
In berustende vrede, 
Amen.
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Continue Berustende-Herinnering
•Herhaal "Er valt niets te vrezen" zo vaak mogelijk 
gedurende de dag
•Gebruik het met open ogen in elke situatie
•Neem waar mogelijk een minuut om je ogen te sluiten en 
het verscheidene keren langzaam te herhalen
•Maak het je automatische mantra voor alle situaties
 
 
 
 
 
2. De Onmiddellijke Vrede-Hersteller
•Zodra iets je innerlijke vrede verstoort, stop onmiddellijk
•Herhaal: "Er valt niets te vrezen"
•Gebruik dit als eerste-hulp voor alle emotionele 
verstoringen
•Begin vrede-verstoring te zien als kans om waarheid te 
beoefenen
 
 
 


 
 
3. De Angst-als-Signaal Herkenning
•Wanneer angst opkomt, gebruik het als diagnostisch 
instrument
•Vraag: "Op welke eigen kracht probeer ik hier te 
vertrouwen?"
•Herken waar je probeert te controleren wat buiten je 
controle ligt
•Gebruik angst als herinnering om terug te keren naar 
vertrouwen op God
 
 
 
 
4. De Illusie-versus-Feit Onderscheiding
•Voor elke angst-opwekkende situatie, vraag:
•"Is dit een feit of een illusie?"
•Begin onderscheid te maken tussen wat werkelijk gebeurt 
en je interpretatie ervan
•Oefen het zien van situaties als neutraal tot je er 
betekenis aan toekent
 
 
 


 
5. De Eigen-Kracht-Vertrouwen Detectie
•Let op gebieden waar je automatisch vertrouwt op eigen 
capaciteiten
•Voor elk gebied van zelf-vertrouwen, vraag: "Schept dit 
angst of vrede?"
•Begin te herkennen dat vertrouwen op eigen kracht altijd 
tot angst leidt
•Oefen het bewust verschuiven naar vertrouwen op 
goddelijke kracht
 
 
 
 
6. De God-Herinnering Cultivatie
•Oefen het bewust herinneren van God in momenten van 
angst
•Niet als extern wezen om te smeken, maar als innerlijke 
kracht te herkennen
•Begin God-herinnering te zien als antidotum voor alle 
angst
•Ontwikkel de gewoonte van automatisch naar binnen 
wenden bij verstoring
 
 


 
7. De Bereidheids-Inventarisatie
•Onderzoek eerlijk: "Ben ik bereid om deze angst los te 
laten?"
•Herken dat soms vasthouden aan angst vertrouwd voelt
•Voor angsten waar je aan vasthoudt, vraag: "Wat zou ik 
verliezen als ik niet bang was?"
•Begin bereidheid te ontwikkelen om angstige identiteit los 
te laten
 
 
 
 
 
8. Het Berusting-Experiment
•Kies bewust situaties waarin je normaal angstig zou zijn
•Experimenteer met het leven alsof er werkelijk niets te 
vrezen valt
•Merk op hoe dit je gedrag en ervaringen verandert
•Begin overgave te zien als praktische levensstijl
 
 
 
 


 
9. De Verstoring-Transformatie
•Voor elke dagelijkse irritatie of stress, gebruik: "Er valt 
niets te vrezen"
•Pas toe op verkeer, technische problemen, sociale situaties
•Begin kleine verstoringen te zien als training voor grotere 
uitdagingen
•Ontwikkel gewoonte van automatische overgave
 
 
 
 
 
10. De Angst-Categorie Transformatie
•Maak een lijst van je primaire angst-categorieën 
(gezondheid, geld, relaties, etc.)
•Voor elke categorie, oefen: "In [gebied] valt er niets te 
vrezen"
•Werk systematisch door alle levensdomeinen
•Begin elk levensgebied te zien als gelegenheid voor 
overgave
 
 
 


 
11. De Wereldangst-Neutralisatie
•Voor wereldproblemen die angst oproepen (oorlog, 
klimaat, economie)
•Herinner: "Er valt niets te vrezen" geldt universeel
•Dit betekent niet passiviteit, maar handelen vanuit vrede 
in plaats van angst
•Begin wereldproblemen te zien als collectieve kansen 
voor berusting
 
 
 
 
 
12. De Toekomst-Angst Healing
•Voor alle zorgen over wat er zou kunnen gebeuren
•Herinner: "Er valt niets te vrezen in de toekomst"
•Oefen het loslaten van controle over onvoorspelbare 
uitkomsten
•Begin de toekomst te zien als vriend in plaats van vijand
 
 
 
 


 
13. De Dood-Angst Transcendentie
•Voor de ultieme angst — angst voor dood en verlies
•Oefen: "Zelfs in de dood valt er niets te vrezen"
•Begin dood te zien als overgang in plaats van einde
•Ontwikkel vrede met de vergankelijkheid van alle vormen
 
 
 
 
 
 
14. De Sociale-Angst Bevrijding
•Voor angsten rond oordeel, afwijzing, sociale prestatie
•"Er valt niets te vrezen in hoe anderen mij zien"
•Begin authentiek te leven in plaats van defensief
•Oefen het loslaten van controle over andermans 
percepties
 
 
 
 
 


 
15. De Eenvoud-Waardering
•Waardeer de eenvoud van deze waarheid boven complexe 
angst-management
•In plaats van uitgebreide zorgen-analyse, simpelweg: "Er 
valt niets te vrezen"
•Begin eenvoud te zien als teken van waarheid
•Oefen vertrouwen in simpele waarheden boven 
ingewikkelde oplossingen
 
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om geleidelijk onze fundamentele 
houding tegenover het leven te transformeren van chronische 
angst naar natuurlijke overgave. Het doel is niet om onvoorzichtig 
of naïef te worden, maar om te leven vanuit een diepere waarheid 
die onze ware onkwetsbaarheid erkent.
Wanneer we werkelijk begrijpen dat er niets te vrezen valt, 
betekent dit niet dat we nooit meer voorzichtig zijn of wijze 
beslissingen nemen. Het betekent dat we dit doen vanuit vrede en 
vertrouwen in plaats van vanuit angst en controle. We handelen 
vanuit liefde in plaats van vanuit verdediging.


 
Les 49
“Gods Stem spreekt tot mij, heel de dag.”
 
 
 
 
“De Twee Stemmen”
 
Er zijn twee stemmen in mijn hoofd — 
de ene schreeuwt en maakt lawaai, 
vol zorgen, plannen, oordelen, constant afgeleid en bang.
 
De andere spreekt in stilte, kalm en zeker, 
vol liefde en wijsheid, 
herinnert mij wie ik werkelijk ben.
 
Ik dacht dat de luidste stem de echte was, 
de stem die nooit stopt met analyseren en plannen.
 
Maar nu leer ik luisteren naar de stille Stem 
die altijd al sprak, 
ook wanneer ik Hem niet hoorde.


 
Hij spreekt niet alleen in momenten van gebed, 
maar heel de dag, elk moment, 
elke ademhaling.
 
In de stilte tussen gedachten, 
in de pauze tussen woorden, 
in de vrede onder alle chaos — 
daar spreekt God tot mij.
 
Het is niet dat Ik moet zoeken naar Zijn Stem,
 maar dat ik moet stoppen met luisteren naar de andere.
 
Uitgebreide commentaar
Les 49 introduceert een van de meest transformerende 
concepten van de Cursus: dat we in constante communicatie staan 
met God, ongeacht of we ons hiervan bewust zijn. Deze les onthult 
de aard van onze gespleten geest en biedt een praktische manier 
om toegang te krijgen tot goddelijke begeleiding.
De Gespleten Geest 
"Dat deel van je denkgeest waarin de waarheid woont, staat in 
voortdurende communicatie met God, of jij je hiervan nu bewust 
bent of niet. Het andere deel van je denkgeest functioneert in de 
wereld en gehoorzaamt de wetten van de wereld." Deze 
beschrijving onthult de fundamentele splitsing in ons bewustzijn.
Er is een deel van onze geest dat nooit de verbinding met God 
heeft verloren — dat altijd luistert naar goddelijke wijsheid, dat 
altijd in vrede is, dat nooit twijfelt aan liefde. En er is een deel dat 


zich heeft afgewend van God en probeert autonoom te 
functioneren — dat constant bezig is met overleven, plannen, 
oordelen, en verdedigen.
De Natuur van de Ego-Stem 
"Het andere deel is een ongebreidelde illusie, uitzinnig en 
verscheurd, maar zonder enige vorm van werkelijkheid." Deze 
beschrijving van het ego-deel van onze geest is opvallend direct. 
Het ego wordt niet gepresenteerd als gewoon een andere geldige 
stem, maar als een illusie die geen werkelijke realiteit heeft.
Toch lijkt deze "illusie" ons dagelijkse ervaring te domineren. De 
stem van het ego is luid, persistent, en schijnbaar logisch. Het geeft 
commentaar op alles, maakt plannen, analyseert problemen, en 
houdt ons constant bezig.
Constante Beschikbaarheid van Goddelijke Communicatie 
"Het is heel goed mogelijk de hele dag te luisteren naar Gods 
Stem zonder je gewone bezigheden op enigerlei wijze te 
onderbreken." Dit ondermijnt de gewone overtuiging dat spirituele 
communicatie alleen mogelijk is tijdens speciale momenten van 
gebed of meditatie.
Gods Stem spreekt niet alleen tijdens "spirituele" activiteiten, 
maar constant — tijdens het werk, sociale interacties, dagelijkse 
taken, en zelfs in onze slaap. De uitdaging is niet om deze 
communicatie tot stand te brengen, maar om bewust te worden 
van wat al plaatsvindt.
De Kenmerken van Gods Stem 
"Het deel dat luistert naar de Stem namens God is kalm, altijd 
in rust en volkomen zeker." Deze beschrijving helpt ons 
onderscheid te maken tussen de twee stemmen. Gods Stem 
kenmerkt zich door:
•Kalmte (niet hysterie)


•Rust (niet stress)
•Zekerheid (niet twijfel)
•Vrede (niet conflict)
God's Verlangen om Gehoord te Worden 
"Hij wil dat jij Zijn Stem hoort. Hij gaf jou die om te worden 
gehoord." Dit stelt duidelijk dat het initiatief voor communicatie 
van God's kant komt, niet van de onze. We hoeven God niet te 
overtuigen om tot ons te spreken—Hij spreekt al. We hoeven alleen 
te leren luisteren.
Het Vinden van Ons Ware Thuis 
"Hier woon jij niet. We proberen jouw werkelijke thuis te 
bereiken." Deze uitspraak over de wereld van het ego is radicaal. 
Onze ware identiteit woont niet in de chaos van ego-bewustzijn, 
maar in de vrede van goddelijke verbinding. Luisteren naar Gods 
Stem is een vorm van thuiskomst.
De Praktijk van Diep Luisteren 
"Luister in diepe stilte. Wees heel stil en stel je denkgeest open." 
De instructies zijn eenvoudig maar diepgaand. Het gaat niet om 
het horen van een letterlijke stem, maar om het openstellen voor 
een diepere laag van bewustzijn waar goddelijke wijsheid constant 
beschikbaar is.
 
Geleide meditatie (30 minuten)
Deze meditatie is ontworpen om ons te helpen beide stemmen 
in onze geest te herkennen en bewust te kiezen voor Gods Stem.
Opening en Herkenning van Twee Stemmen (5 minuten) 
Ga comfortabel zitten en sluit je ogen. Adem rustig in en uit en 
laat je lichaam ontspannen.


Breng je bewustzijn naar je innerlijke ervaringswereld — de 
constante stroom van gedachten, commentaar, en innerlijke 
dialoog.
Herken dat er twee onderscheiden "stemmen" of 
bewustzijnslagen in je bestaan:
•De luidste stem: vol zorgen, analyserend, steeds 
plannend, oordelend
•De stillere Stem: kalm, zeker, liefdevol, wijs
Herhaal: "Gods Stem spreekt tot mij, heel de dag."
Herkenning van de Ego-Stem (6 minuten) 
Laat de luidste stem — de ego-stem — voor een moment 
volledig te horen komen. Laat alle zorgen, plannen, oordelen, en 
analyse de ruimte innemen.
Merk op hoe deze stem:
•Nooit stopt met praten
•Constant problemen identificeert
•Voortdurend vergelijkingen maakt
•Altijd strategieën bedenkt
•Zichzelf in stand houdt door drama
Herken deze stem als "ongebreidelde illusie, uitzinnig en 
verscheurd."
Oordeel niet over deze stem, maar herken gewoon haar natuur 
en kenmerken.
Voorbijgaan aan de Ego-Stem (5 minuten) 
Nu ga je bewust "aan alle schrille kreten en ziekelijke fantasieën 
voorbij."


Stel je voor dat je dieper gaat in je bewustzijn, onder de 
oppervlakte van constante mentale activiteit.
Met elke ademhaling ga je dieper, voorbij:
•De plannen en zorgen
•De analyses en strategieën
•De oordelen en vergelijkingen
•De angsten en verlangen
Je gaat naar een plaats van diepe stilte, waar een andere Stem 
wacht.
 
Bereiken van de Plaats van Stilte (8 minuten) 
In deze diepe stilte, onder alle mentale rumoer, is een plaats 
van voortdurende vrede.
Hier is het deel van je geest dat altijd in verbinding staat met 
God — kalm, zeker, vol liefde.
In deze stilte spreekt Gods Stem niet als externe stem, maar als 
innerlijke weten, als liefdevolle wijsheid, als diepe zekerheid.
Luister niet met je oren, maar met je hart.
Gods Stem spreekt misschien als:
•Een gevoel van diepe vrede
•Een weten van wat juist is
•Een herinnering aan je ware natuur
•Een gevoel van onvoorwaardelijke liefde
Rust in deze plaats. Dit is je werkelijke thuis — niet de chaos 
van ego-gedachten, maar de vrede van goddelijke verbinding.


Herkenning van Constante Communicatie (4 minuten) 
Herken nu dat deze communicatie niet beperkt is tot 
meditatietijd.
Gods Stem spreekt:
•Tijdens je werk
•In sociale interacties
•Bij dagelijkse beslissingen
•In momenten van uitdaging
•Zelfs wanneer je er niet bewust naar luistert
De Stem is er altijd, geduldig wachtend op je aandacht.
Voel de vreugde van het weten dat je nooit alleen bent, nooit 
zonder begeleiding, nooit afgesneden van liefde.
 
Integratie en Toezegging (2 minuten) 
Maak een zachte toezegging om gedurende de dag bewust te 
kiezen voor Gods Stem boven de ego-stem.
Wanneer je de keuze hebt tussen:
•Angst of vrede
•Oordeel of begrip
•Conflict of harmonie
Kies bewust voor wat vrede brengt — dat is Gods Stem.
Open langzaam je ogen, wetend dat Gods Stem met je meegaat 
in alles wat je doet.
 


[image: fill-image-25.png][image: border-image-25.png]Gebed
 
Stille Stem die altijd spreekt,
Help me te herkennen dat u niet alleen spreekt in speciale 
momenten, maar heel de dag, elk moment van mijn bestaan.
Leer me onderscheid te maken tussen de luidste stem in mijn 
hoofd — vol zorgen en analyse — en uw stille Stem vol vrede en 
wijsheid.
Geef me moed om voorbij te gaan aan alle schrille kreten van 
mijn ego-geest naar de diepe stilte waar u altijd wacht.
Help me te begrijpen dat u wilt dat ik u hoor, dat u mij uw Stem 
hebt gegeven om gehoord te worden.
Wanneer ik verleid word om te luisteren naar angst, herinner mij 
om stil te worden en te luisteren naar uw vrede.
Laat me mijn werkelijke thuis vinden niet in de chaos van 
gedachten, maar in de stilte waar uw Liefde woont.
Dank u dat u altijd spreekt, altijd liefhebt, altijd begeleidt.
In luisterende stilte, 
Amen.
 
 
 
 


Praktische oefeningen
 
1. De Vier Dagelijkse Luister-Sessies
•Plan minimaal vier oefenperioden van 5 minuten per dag
•Begin elke sessie met: "Gods Stem spreekt tot mij, heel de 
dag"
•Ga diep in stilte, voorbij alle ego-gedachten
•Luister naar de kalme, zekere Stem van vrede en liefde
•Herken dat deze communicatie altijd beschikbaar is
 
 
 
 
2. De Continue Stem-Herinnering
•Herhaal "Gods Stem spreekt tot mij, heel de dag" zo vaak 
mogelijk
•Gebruik dit zowel met open als gesloten ogen
•Herinner jezelf dat goddelijke communicatie constant 
plaatsvindt
•Begin bewust te luisteren naar de stille Stem te midden 
van dagelijkse activiteiten
 
 
 


 
 
3. De Twee-Stemmen Onderscheiding
•Leer de verschillende kenmerken van beide stemmen 
herkennen:
•Ego-stem: luid, angstig, analyserend, oordelend, 
onzeker
•Gods Stem: stil, kalm, liefdevol, zeker, vreedzaam
•Voor elke gedachte of impuls, vraag: "Welke stem is dit?"
•Begin bewust te kiezen voor gedachten die vrede brengen
 
 
 
4. De Stilte-tussen-Gedachten Praktijk
•Let op de korte stiltes tussen gedachten
•In deze natuurlijke pauzes spreekt Gods Stem het 
duidelijkst
•Oefen het uitbreiden van deze momenten van stilte
•Begin stilte te waarderen als de ruimte waarin God 
spreekt
 
 
 
 


 
5. De Beslissing-Begeleiding Zoeker
•Voor elke beslissing, groot of klein, pauzeer en vraag:
•"God, wat wilt u dat ik doe?"
•Luister naar het eerste gevoel van vrede of zekerheid
•Begin te vertrouwen op innerlijke begeleiding boven 
externe advies
 
 
 
 
 
6. De Verstoring-als-Uitnodiging
•Wanneer je verstoord bent, gebruik dit als herinnering om 
te luisteren
•In plaats van automatisch reageren, ga naar binnen en 
vraag:
•"Hoe ziet Gods Stem deze situatie?"
•Begin verstoringen te zien als uitnodigingen om dieper te 
luisteren
 
 
 
 


 
7. De Werkelijke-Thuis Herkenning
•Herken wanneer je "thuis" bent (in vrede) versus wanneer 
je "niet thuis" bent (in chaos)
•Je werkelijke thuis is het deel van je geest dat altijd in 
verbinding staat met God
•Oefen het regelmatig terugkeren naar deze plaats van 
vrede
•Begin thuiskomst te associëren met het luisteren naar 
Gods Stem
 
 
 
8. De Constante-Communicatie Waardering
•Herinner jezelf regelmatig dat Gods Stem niet stopt met 
spreken
•Tijdens werk, gesprekken, huishouden — overal spreekt 
God
•Begin alle activiteiten te zien als mogelijkheden om 
goddelijke begeleiding te ontvangen
•Ontwikkel een houding van constante luisterbereidheid
 
 
 
 


 
9. De Ego-Illusie Herkenning
•Wanneer je gevangen bent in ego-drama, herinner jezelf:
•"Dit is een ongebreidelde illusie zonder werkelijke 
realiteit"
•Niet om het te veroordelen, maar om ervan los te komen
•Begin ego-gedachten te zien als tijdelijke bewolking van 
je ware helderheid
 
 
 
 
 
10. De Liefdevol-Roepen Herkenning
•Begin alle communicatie van God te herkennen als 
"liefdevol roepen"
•God dwingt nooit, maar nodigt altijd liefdevol uit
•Herken dat zelfs correcties van Gods Stem altijd vol liefde 
zijn
•Begin goddelijke begeleiding te associëren met liefde, niet 
met straf
 
 
 


 
11. De Geen-Onderbreking Praktijk
•Oefen het luisteren naar Gods Stem zonder je gewone 
activiteiten te onderbreken
•Tijdens werk, gesprekken, huishouden—blijf gecentreerd 
in luisterbereidheid
•Begin multitasking: externe activiteit + innerlijke 
aandacht voor Gods Stem
•Ontwikkel de vaardigheid van constant inwendig 
luisteren
 
 
 
 
12. De Innerlijke-Wijsheid Vertrouwen
•Begin te vertrouwen op de eerste ingeving van vrede of 
zekerheid
•Stop met overdenken en start met vertrouwen op 
innerlijke weten
•Oefen het onderscheiden van intuïtie (Gods Stem) van 
impuls (ego-stem)
•Begin innerlijke wijsheid te waarderen boven externe 
autoriteiten
 
 
 


 
13. De Welkom-in-Stilte Oefening
•Creëer dagelijkse momenten van bewuste stilte
•Niet om God te vinden, maar om te herkennen dat je al 
welkom bent
•Voel hoe Gods Stem je altijd verwelkomt in vrede
•Begin stilte te zien als thuiskomst, niet als leegte
 
 
 
 
 
 
14. De Hele-Dag Verbinding
•Begin je dag met luisteren naar Gods Stem
•Neem deze verbinding mee door alle activiteiten
•Eindig je dag met dankbaarheid voor constante 
begeleiding
•Begin je hele leven te zien als één lange conversatie met 
God
 
 
 


 
15. De Vreugdevolle-Heilige Herkenning
•Herken het luisteren naar Gods Stem als "hoogst 
vreugdevol en hoogst heilig"
•Niet als plicht, maar als geschenk en privilège
•Ontwikkel vreugde over de beschikbaarheid van 
goddelijke communicatie
•Begin elke keer dat je Gods Stem hoort te vieren als zegen
 
 
Deze oefeningen zijn bedoeld om ons bewustzijn geleidelijk te 
verschuiven van luisteren naar de luidste stem (ego) naar luisteren 
naar de stilste Stem (God). Het doel is niet om de ego-stem tot 
zwijgen te brengen, maar om bewust te kiezen welke stem we 
willen volgen.
Wanneer we werkelijk begrijpen dat Gods Stem de hele dag tot 
ons spreekt, transformeert ons hele leven in een constante 
conversatie met het goddelijke. We zijn nooit zonder begeleiding, 
nooit alleen, nooit afgesneden van liefde en wijsheid.
 


 
Les 50
“Ik word gedragen door de Liefde van God.”
 
 
 
 
 
"Gedragen door Liefde”
 
In het hart van alle chaos, 
waar angst en twijfel woeden, 
fluistert een stem zo zacht:
 "Jij wordt gedragen.”
 
Niet door pillen of geld, 
niet door aanzien of macht, 
maar door iets dat groter is 
dan alles wat de wereld biedt.
 
De Liefde van God — 
onzichtbaar, maar steviger dan alle fundamenten, 
zachter dan alle kussens.


 
Laat los wat je vasthoudt, 
die magische amuletten van een angstige geest. 
Jij bent al veilig.
 
Gedragen door Liefde, 
getild boven het tumult, 
rust je in de armen van wat eeuwig is.
 
Uitgebreid Commentaar
De Kern van de Boodschap
Werkboekles 50 markeert een fundamentele verschuiving in ons 
begrip van veiligheid en ondersteuning. De stelling "Ik word 
gedragen door de Liefde van God" is niet alleen een troostende 
gedachte, maar een radicale herdefiniëring van wat ons werkelijk 
steunt in het leven.
De Illusie van Externe Steun
ECIW wijst ons op de tragische ironie van het menselijk 
bestaan: we zoeken steun bij alles behalve bij de enige bron die 
ons werkelijk kan dragen. We investeren ons vertrouwen in "de 
meest triviale en waanzinnige symbolen" - van materiële 
bezittingen tot sociale status, van medicijnen tot de goedkeuring 
van anderen.
Deze externe steunpilaren zijn niet inherent slecht, maar ze 
worden problematisch wanneer we ze als onze primaire bron van 
veiligheid beschouwen. Ze zijn tijdelijk, onbetrouwbaar en houden 
de illusie in stand dat we gescheiden zijn van onze ware bron van 
kracht.


De Realiteit van Goddelijke Liefde
De Liefde van God wordt hier niet gepresenteerd als een 
sentimenteel concept, maar als een praktische, allesomvattende 
kracht die:
•Ons beschermt in alle omstandigheden
•Ons boven elke beproeving uittilt
•Ons naar een staat van onverstoorde vrede brengt
•Eeuwig, onveranderlijk en feilloos is
Praktische Implicaties
Deze les nodigt ons uit tot een fundamentele vertrouwensshift. 
In plaats van onze energie te investeren in het onderhouden van 
fragiele externe steunstructuren, kunnen we leren rusten in de 
onwrikbare fundering van Goddelijke Liefde.
Dit betekent niet dat we roekeloos worden of onze 
verantwoordelijkheden verwaarlozen, maar dat we onze diepste 
vertrouwen verplaatsen van de vorm naar de essentie, van het 
tijdelijke naar het eeuwige.
 
 
 
 
Geleide Meditatie
Voorbereiding (2 minuten) 
Zoek een rustige plek waar je niet gestoord wordt. Ga 
comfortabel zitten met je rug recht maar ontspannen. Sluit je ogen 
en neem drie diepe, bewuste ademhalingen. Laat met elke 
uitademing de spanning van de dag los.


Herkenning van Valse Steun (3 minuten) 
Breng je bewustzijn naar de dingen waarop je gewoonlijk 
vertrouwt voor veiligheid en ondersteuning. Zie ze in je geest 
verschijnen: je bankrekening, je werk, je relaties, je bezittingen, je 
reputatie.
Erken deze dingen zonder oordeel, maar herken ook hun 
beperkingen. Voel hoe ze kunnen komen en gaan, hoe ze 
onderhevig zijn aan verandering en verlies. Laat de waarheid tot je 
doordringen dat ze je niet de absolute veiligheid kunnen geven die 
je zoekt.
Ontmoeting met Goddelijke Liefde (3 minuten) 
Breng nu je aandacht naar je hart. Stel je voor dat daar een 
zachte, warme gloed begint te stralen. Dit is de Liefde van God 
binnen in jou - niet als iets externe, maar als jouw ware essentie.
Voel hoe deze Liefde je omhult, hoe ze je van binnenuit vult. Ze 
is niet afhankelijk van omstandigheden, ze wordt niet bedreigd 
door verandering, ze vraagt niets van je behalve erkenning.
Gedragen Worden (2 minuten) 
Stel je nu voor dat je letterlijk gedragen wordt door deze 
Liefde. Alsof je rust in de armen van een liefdevolle ouder, volledig 
veilig, volledig gesteund. Elke zorg, elke angst lost op in deze 
omhelzing.
Herhaal zachtjes: "Ik word gedragen door de Liefde van God." 
Voel de waarheid van deze woorden in je hele wezen resoneren.
Afsluiting (1 minuut) 
Neem deze ervaring mee terwijl je langzaam terugkeert naar 
het gewone bewustzijn. Weet dat deze Liefde altijd aanwezig is, 
altijd beschikbaar. Open je ogen wanneer je er klaar voor bent.
 


[image: fill-image-26.png][image: border-image-26.png]Gebed
 
Geliefde God,
Ik erken dat ik zo vaak mijn vertrouwen heb geschonken aan wat 
me niet kan dragen. Aan dingen die komen en gaan, aan vormen die 
vergaan.
Vandaag kies ik ervoor om te rusten in Uw Liefde - de enige 
kracht die mij werkelijk steunt, de enige veiligheid die echt is.
Help me te onthouden dat ik altijd gedragen word, altijd omhuld 
ben door Uw oneindige zorg.
Laat deze waarheid mijn hart vullen met vrede en mijn leven 
vullen met vertrouwen.
Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 
 


Praktische Oefeningen
 
Oefening 1: De Steun-Inventaris
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Eenmalig
Maak een lijst van alle dingen waarop je gewoonlijk vertrouwt 
voor veiligheid en ondersteuning. Deel ze in categorieën:
•Materiële zaken (geld, bezittingen, werk)
•Sociale ondersteuning (familie, vrienden, status)
•Lichamelijke zaken (gezondheid, uiterlijk, kracht)
•Mentale/emotionele zaken (kennis, vaardigheden, 
controle)
Bij elk item, vraag jezelf af: "Hoe betrouwbaar is dit werkelijk? 
Kan dit me absolute veiligheid geven?”
 
 
Oefening 2: Het Vertrouwens-Experiment
Tijd: Hele dag 
Frequentie: Dagelijks deze week
Elke keer dat je je bewust wordt van angst, onzekerheid of de 
behoefte aan controle, pauzeer en zeg: "Ik word gedragen door de 
Liefde van God." Voel hoe deze woorden je perspectief kunnen 
verschuiven.
Houd een klein notitieboekje bij om te noteren wanneer je dit 
doet en wat je opmerkt.


 
Oefening 3: De Loslaat-Meditatie
Tijd: 5 minuten 
Frequentie: Twee keer per dag (ochtend en avond)
Zit stil en breng een specifieke zorg of angst naar je bewustzijn. 
Visualiseer hoe je deze zorg fysiek in je handen houdt. Voel het 
gewicht ervan.
Stel je nu voor dat je je handen opent en de zorg loslaat. Zie 
hoe ze oplost in het licht van Goddelijke Liefde. Herhaal: "Ik hoef 
dit niet te dragen. Ik word gedragen door de Liefde van God.”
 
 
 
Oefening 4: De Veiligheids-Herinnering
Tijd: 1 minuut 
Frequentie: Elk uur
Stel een zachte herinnering in op je telefoon. Elke keer dat deze 
afgaat, pauzeer wat je aan het doen bent en neem één bewuste 
ademhaling. Zeg bij jezelf: "In dit moment word ik gedragen door 
de Liefde van God.”
 
 
 
 
 


 
Oefening 5: Het Dankbaarheids-Ritueel
Tijd: 5 minuten 
Frequentie: Elke avond voor het slapen
Reflecteer op je dag en identificeer momenten waarin je je 
gesteund voelde - niet door externe omstandigheden, maar door 
iets diepers. Dit kunnen momenten van vrede, inzicht, moed of 
compassie zijn geweest.
Dank de Liefde van God voor deze momenten van herkenning 
en vraag om meer bewustzijn van deze constante aanwezigheid.
 
 
 
Oefening 6: De Angst-Transformatie
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Wanneer angst opkomt
Wanneer je je overweldigd voelt door angst of onzekerheid:
	Schrijf de angst op in één zin

	Onder deze zin, schrijf: "Ik word gedragen door de Liefde 

van God"
	Lees beide zinnen hardop

	Merk op hoe de tweede zin de eerste beïnvloedt

	Herhaal dit proces tot je een verschuiving voelt

 


Deze les nodigt ons uit tot een fundamentele vertrouwensshift - 
van wat tijdelijk is naar wat eeuwig is, van wat fragiel is naar wat 
onwrikbaar is. Door regelmatige praktijk van deze oefeningen 
kunnen we langzaam maar zeker onze diepste overtuigingen over 
veiligheid en ondersteuning transformeren.


 
HERHALING I
“Lessen 1 - 50”
 
 
 
 
 
"De Reis Terugkijkend”
 
Vijftig stappen achter me, 
elk een steen op het pad van ontwaken 
uit de droom 
waarin ik mezelf verloor.
 
Van "Niets wat ik zie betekent iets" 
tot "Gedragen door Gods Liefde" - 
een reis van twijfel naar vertrouwen, 
van chaos naar vrede.
 
Nu keer ik terug, 
niet als herhaling maar als herkenning. 
Wat eerst vreemd klonk 
wordt nu vertrouwd gemompel.


 
De lessen weven zich samen 
tot een tapijt van begrip, 
elke draad verbonden 
met alle andere.
 
Ik zie nu het patroon 
dat toen verborgen bleef: 
de zachte maar vastberaden hand 
die me naar huis leidde.
 
In deze terugblik 
vind ik niet het verleden, 
maar de eeuwige waarheid 
die altijd al bestond.
 
 
 
 
 
Uitgebreide Commentaar
De Betekenis van Herhaling
Herhaling I markeert een cruciaal keerpunt in onze reis met 
Een Cursus in Wonderen. Na vijftig dagen van nieuwe concepten 
en oefeningen worden we uitgenodigd om terug te kijken en de 
samenhang te ontdekken die misschien aanvankelijk verborgen 
bleef. Dit is geen mechanische herhaling, maar een proces van 
verdieping en integratie.


De Evolutie van Beoefening
Een van de meest waardevolle aspecten van deze introductie is 
de beschrijving van vijf ontwikkelingsstadia in onze spirituele 
beoefening:
Stadium 1: Gestructureerde Beginnersfase 
In het begin hebben we intense structuur nodig - specifieke 
tijden, rustige plekken, gesloten ogen. Dit is niet zwakheid maar 
wijsheid. Net zoals een kind zijwieltjes nodig heeft om te leren 
fietsen, hebben we in dit stadium externe ondersteuning nodig om 
innerlijke vrede te cultiveren.
Stadium 2: Toepassing in het Dagelijks Leven 
Het tweede stadium vraagt van ons om wat we in afzondering 
geleerd hebben toe te passen in de werkelijke wereld. Dit is vaak 
het moeilijkste stadium, omdat het de kloof tussen theorie en 
praktijk overbrugt. We leren onze vrede niet alleen te vinden in 
stilte, maar deze mee te nemen naar situaties die onze vrede lijken 
te bedreigen.
Stadium 3: Drager van Vrede Worden 
In het derde stadium brengen we vrede niet meer als reactie op 
verstoring, maar dragen deze proactief met ons mee. We worden 
genezeressen van verdriet en verwarring, niet door situaties te 
ontlopen maar door ze te omarmen met een reeds vredevolle geest.
Stadium 4: Vrede als Identiteit 
Het vierde stadium brengt de erkenning dat vrede niet iets is 
wat we hebben of doen, maar wat we zijn. Het wordt onze 
natuurlijke staat, onafhankelijk van omstandigheden. We 
identificeren ons niet langer met onrust maar met de eeuwige 
kalmte van onze ware natuur.
 


Stadium 5: Universele Vrede 
Het hoogste stadium overstijgt alle fysieke beperkingen. Hier 
realiseren we ons dat onze invloed niet beperkt wordt door onze 
fysieke aanwezigheid - onze vrede is overal omdat we overal zijn. 
Dit is het bewustzijn van de gevorderde leraar van God.
De Samenhang van het Systeem
De Cursus benadrukt dat we nu moeten zien hoe de eerste 
vijftig lessen "verbonden zijn en de samenhang van het 
denksysteem waarheen ze ons leiden." Dit is cruciaal - ECIW is 
geen verzameling losse technieken maar een volledig geïntegreerd 
systeem van denken dat ons naar een fundamenteel andere 
ervaring van de werkelijkheid leidt.
Praktische Wijsheid
De instructies voor deze herhalingsperiode bevatten praktische 
wijsheid: we moeten elk idee minstens één keer beoefenen, maar 
als één idee ons bijzonder aanspreekt, mogen we daar meer 
aandacht aan besteden. Dit erkent dat verschillende lessen op 
verschillende momenten relevanter kunnen zijn voor onze 
persoonlijke groei.
 
 
 
Geleide Meditatie - "De Reis Overzien"
Voorbereiding (3 minuten) 
Zoek een rustige plek waar je ongestoord kunt zijn. Ga 
comfortabel zitten met je rug recht. Sluit je ogen en neem enkele 
diepe ademhalingen. Laat elke uitademing je dieper in innerlijke 
stilte brengen.


Terugkijken op de Reis (5 minuten) 
Breng je bewustzijn naar het moment waarop je begon met de 
Cursus. Herinner je je eerste reacties, je weerstand misschien, je 
nieuwsgierigheid. Zonder oordeel, observeer gewoon waar je toen 
stond.
Laat nu de eerste vijftig lessen als een film door je bewustzijn 
glijden. Niet elk detail, maar de essentie van de reis. Van "Niets wat 
ik zie betekent iets" naar "Ik word gedragen door de Liefde van 
God." Voel de transformatie die heeft plaatsgevonden, hoe subtiel 
ook.
Herkenning van Groei (4 minuten) 
Breng je aandacht naar specifieke momenten van inzicht tijdens 
deze vijftig lessen. Misschien was er een les die je bijzonder raakte, 
een oefening die je perspectief veranderde, een moment van vrede 
die je nog steeds kunt voelen.
Erken deze momenten van groei zonder trots maar met 
dankbaarheid. Ze zijn geschenken van genade, tekenen dat je open 
bent geweest voor transformatie.
Integratie van Wijsheid (5 minuten) 
Visualiseer nu alle lessen als lichtpunten die zich met elkaar 
verbinden tot een web van wijsheid. Zie hoe elk inzicht verbonden 
is met alle andere, hoe ze samen een volledig beeld vormen van 
een nieuwe manier van zijn.
Laat deze geïntegreerde wijsheid je hele wezen doordringen. 
Het is niet langer externe kennis maar deel van wie je bent 
geworden.
 
 
 


[image: fill-image-17.png][image: border-image-17.png]Toewijding voor de Toekomst (3 minuten) 
Vanuit dit gevoel van geïntegreerde wijsheid, vernieuw je 
toewijding aan de reis. Niet uit plichtsbesef maar uit liefde voor de 
waarheid en voor het vrede brengen in de wereld.
Voel je verbondenheid met alle andere studenten van de 
Cursus, iedereen die deze weg van ontwaking bewandelt.
Terugkeer (2 minuten) 
Breng langzaam je bewustzijn terug naar het hier en nu. Weet 
dat de vrede die je nu voelt, altijd beschikbaar is. Open je ogen 
wanneer je er klaar voor bent, gedragen door de Liefde van God.
 
Gebed
Geliefde Leraar binnen in mij,
Terwijl ik terugkijk op deze eerste vijftig stappen van mijn reis 
naar huis, vul ik me met verwondering over de zachte maar 
krachtige transformatie die heeft plaatsgevonden.
Help me nu te zien hoe alle lessen verbonden zijn, hoe elk inzicht 
een bouwsteen is in het huis van vrede dat U in mij bouwt.
Laat deze herhaling niet slechts geheugentraining zijn, maar een 
verdieping van begrip, een integratie van wijsheid in elk aspect van 
mijn leven.
Maak van mij een drager van vrede, een brengerster van 
genezing, een leraar van liefde in deze wereld die zo naar huis 
verlangt.
In dankbaarheid en vertrouwen, 
Amen.


Praktische Oefeningen
 
Oefening 1: De Lessen-Kaart
Tijd: 30 minuten (eenmalig) 
Materiaal: Groot vel papier, gekleurde pennen
 
Maak een visuele kaart van je reis door de eerste 50 lessen:
•Schrijf alle 50 lessen in een spiraal of cirkel
•Gebruik verschillende kleuren voor verschillende thema's 
(bijvoorbeeld: perceptie, vergeving, identiteit, vrede)
•Teken lijnen tussen lessen die je met elkaar verbonden 
voelt
•Markeer lessen die je bijzonder raakten
•Voeg symbolen of kleine tekeningen toe die de essentie 
van elke les voor jou vatten
Hang deze kaart op een plek waar je hem dagelijks kunt zien.
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 2: Het Dagelijkse Herhalings-Ritueel
Tijd: 15 minuten 's ochtends, 5 minuten elk uur 
Frequentie: 10 dagen
 
Ochtend-ritueel:
•Lees de vijf lessen van de dag plus toelichting
•Kies intuitief welke les je het meest aanspreekt
•Schrijf in één zin op wat deze les vandaag voor je 
betekent
 
Uurlijkse herinnering:
•Stel een zachte herinnering in op je telefoon
•Kies één van de vijf lessen en herhaal de kern ervan
•Adem de essentie ervan een minuut in
•Vraag jezelf: "Hoe kan ik dit nu toepassen?”
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 3: De Transformatie-Journaling
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Elke avond gedurende de herhalingsperiode
 
Schrijf elke avond in je dagboek:
	Erkenning: Welke verandering in mijzelf merk ik 

vandaag op?
	Integratie: Hoe hebben de lessen van vandaag 

samengewerkt?
	Toepassing: In welke situatie heb ik een les toegepast?

	Dankbaarheid: Waarvoor ben ik vandaag dankbaar in 

mijn spirituele groei?
	Intentie: Welke les wil ik morgen dieper onderzoeken?

 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 4: De Vrede-Test
Tijd: Variabel Frequentie: Continu
Gebruik lastige situaties als "vrede-testen":
•Wanneer je je verstoord voelt, pauzeer en vraag: "Welke 
les kan ik hier toepassen?"
•Kies bewust één van de herhalingslessen
•Pas de essentie ervan toe op de situatie
•Observeer wat er verandert in je ervaring
•Noteer 's avonds welke lessen het meest effectief waren
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 5: De Verbindings-Meditatie
Tijd: 20 minuten 
Frequentie: 2x per week
 
Voorbereiding: Kies 5 lessen die je bijzonder aanspreken 
Meditatie:
	Begin met 5 minuut stilte

	Breng de eerste les in je bewustzijn - voel de essentie 

ervan
	Laat deze overvloeien in de tweede les - voel de 

verbinding
	Ga zo door tot alle 5 lessen zich met elkaar verbonden 

hebben
	Rust 5 minuten in dit gevoel van geïntegreerde wijsheid

 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 6: De Levende Les-Oefening
Tijd: Hele dag 
Frequentie: 1 dag per week
 
Kies één les en maak er je "thema voor de dag" van:
•Schrijf de les op kaartjes en leg ze op plekken waar je ze 
regelmatig ziet
•Interpreteer alle gebeurtenissen van de dag door de lens 
van deze les
•Zoek actief naar manieren om de les toe te passen
•Deel de essentie van de les met iemand anders (zonder te 
prediken)
•Reflecteer 's avonds op hoe deze les je dag heeft beïnvloed
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 7: De Wijsheid-Synthese
Tijd: 45 minuten 
Frequentie: Aan het eind van de herhalingsperiode
 
Stap 1: Schrijf de kernboodschap van elke groep van 10 lessen 
op (1-10, 11-20, etc.) 
Stap 2: Zoek de gemeenschappelijke draad door alle 50 
lessen 
Stap 3: Formuleer in je eigen woorden het "denksysteem" waar 
de Cursus je naartoe leidt 
Stap 4: Beschrijf hoe dit nieuwe denksysteem verschilt van je 
oude manier van denken 
Stap 5: Maak een lijst van concrete manieren waarop je dit 
nieuwe denksysteem kunt leven
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Reflectie op de Vijf Stadia
Tijdens deze herhalingsperiode, observeer eerlijk in welk 
stadium van ontwikkeling je je bevindt:
 
Stadium 1 - Structuur nodig: Als je nog steeds moeite hebt 
met consistente beoefening, oordeel jezelf niet. Creëer bewust de 
structuur die je nodig hebt.
Stadium 2 - Toepassing zoeken: Als je merkt dat je de lessen 
probeert toe te passen in moeilijke situaties, vier dan deze 
vooruitgang.
Stadium 3 - Vrede uitstralen: Als je voelt dat je vrede begint 
mee te brengen naar situaties, koester dan deze groeiende gave.
Stadium 4 - Vrede als identiteit: Als vrede niet langer iets is 
wat je doet maar wat je bent, erken dan deze diepe transformatie.
Stadium 5 - Universele invloed: Als je voelt dat je invloed 
verder reikt dan je fysieke aanwezigheid, bereid je dan voor op het 
volgende hoofdstuk van je dienst.
 
Onthoud: elk stadium is perfect voor waar je nu bent. Haast 
jezelf niet, maar wees ook niet bang om te groeien. De Liefde van 
God draagt je door elke fase van je ontwaking.


 
 
Les 51
“De herhaling omvat de volgende ideeën:”
 
1. (1) Niets wat ik zie betekent iets.
2. (2) Ik heb alles wat ik zie alle betekenis gegeven die het 
voor mij heeft.
3. (3) Ik begrijp niets wat ik zie.
4. (4) Deze gedachten betekenen niets.
5. (5) Ik voel nooit onvrede om de reden die ik denk.
 
 
"Vijf Stappen naar Vrijheid”
 
Niets wat ik zie betekent iets - 
de eerste waarheid die bevrijdt 
van de kluisters van betekenis 
die ik zelf heb gesmeed.
 
Mijn oordelen, mijn verhalen, 
de kleuren die ik schilderde 
op het doek van werkelijkheid - 
allemaal zelfbedrog.


 
Ik begrijp niets, en dat is goed, 
want wat ik dacht te begrijpen 
was slechts projectie 
van mijn eigen verwarring.
 
Deze gedachten betekenen niets, 
deze constante storm van meningen 
die zich voordoen als wijsheid 
maar slechts lawaai zijn.
 
Mijn onvrede heeft andere oorzaken dan ik dacht - 
niet de wereld die me aanvalt, 
maar mijn behoefte 
om mijn aanvallen te rechtvaardigen.
 
Vijf stappen naar loslaten, 
vijf deuren die opengaan 
wanneer ik bereid ben 
te erkennen dat ik niets weet.
 
In dit niet-weten 
ligt de opening voor werkelijke visie, 
voor vrede 
die niet hoeft te worden verdedigd.
 


Uitgebreide Commentaar
De Architectuur van Loslaten
Herhalingsles 51 presenteert ons een prachtig gestructureerde 
architectuur van loslaten. De vijf lessen die hier worden herhaald, 
vormen samen een volledig programma voor het ontmantelen van 
het ego-denksysteem. Het is geen toeval dat deze specifieke vijf 
lessen samen worden genomen - ze bouwen logisch op elkaar voort 
en leiden ons stap voor stap naar een fundamentele verschuiving in 
ons bewustzijn.
 
Les 1: De Illusie van Betekenis 
"Niets wat ik zie betekent iets" is misschien wel de meest 
radicale uitspraak in de hele Cursus. Het ondermijnt niet alleen 
onze gewone manier van kijken, maar daagt onze hele relatie met 
de werkelijkheid uit. De toelichting maakt duidelijk dat we 
letterlijk "niets" zien - niet omdat er niets is, maar omdat wat we 
denken waar te nemen niet de werkelijkheid is maar een projectie 
van ons eigen denken.
Dit concept kan aanvankelijk ontwrichtend zijn. We zijn zo 
gewend aan het idee dat we de werkelijkheid waarnemen zoals die 
is, dat de suggestie dat we helemaal niets zien bijna ondenkbaar 
lijkt. Maar de Cursus vraagt ons om deze mogelijkheid serieus te 
overwegen, niet als filosofische speculatie maar als praktische stap 
naar bevrijding.
 
Les 2: De Macht van Oordelen 
De tweede les bouwt voort op de eerste door uit te leggen hoe 
het komt dat we "niets" zien. We hebben "alles wat we zien alle 
betekenis gegeven die het voor ons heeft." Dit is een krachtige 


erkenning van onze creatieve macht - maar ook van hoe we deze 
macht hebben misbruikt.
Onze oordelen zijn niet passieve observaties maar actieve 
scheppingen. We projecteren betekenis op een neutrale 
werkelijkheid en denken dan dat we die betekenis ontdekken. De 
toelichting erkent dat onze oordelen ons hebben "geschaad" - ze 
houden ons gevangen in een web van illusies die ons de werkelijke 
vrede en liefde ontzeggen die onze ware natuur zijn.
 
Les 3: De Projectie van Begrip 
Les 3 gaat nog dieper door onze vermeende kennis ter discussie 
te stellen. "Ik begrijp niets wat ik zie" omdat wat we zien "de 
projectie van onze eigen denkfouten" is. Dit is een fundamentele 
epistemologische verschuiving - onze hele manier van kennen 
wordt in twijfel getrokken.
Maar dit is geen nihilisme. De les belooft dat er "wat wel kan 
worden gezien, begrepen en bemind" in de plaats kan komen. Het 
gaat niet om het opgeven van begrip, maar om het loslaten van 
vals begrip zodat waar begrip mogelijk wordt.
 
Les 4: De Aard van Gedachten 
"Deze gedachten betekenen niets" brengt ons naar het hart van 
het probleem. Onze bewuste gedachten zijn niet onze "werkelijke 
gedachten" omdat ze gedacht worden zonder God. Dit introduceert 
een fundamenteel onderscheid tussen ego-gedachten en heilige 
gedachten.
De les belooft dat "heel de schepping aanwezig is in de 
gedachten die ik denk met God." Dit opent een volledig andere 
dimensie van bewustzijn - niet het beperkte, angstige ego-


bewustzijn, maar het oneindige, liefdevolle bewustzijn van onze 
ware Zelf.
 
Les 5: Het Systeem van Rechtvaardiging 
De laatste les in deze reeks onthult hoe ons ego-denksysteem 
werkt. "Ik voel nooit onvrede om de reden die ik denk" omdat we 
constant onze gedachten proberen te rechtvaardigen. We maken de 
wereld tot vijand om onze aanvallen te rechtvaardigen.
Dit is een diepgaand inzicht in de psychologie van het ego. 
Onze onvrede komt niet van externe omstandigheden maar van 
onze behoefte om onze eigen aanvallende gedachten te 
rechtvaardigen. We creëren vijanden om onze eigen vijandigheid te 
legitimeren.
 
De Samenhang van Loslaten
Zoals de commentaar opmerkt, komt het woord "loslaten" in 
vier van de vijf herhalingen voor. Dit is geen toeval - loslaten is de 
kern van de spirituele praktijk die de Cursus ons leert. Maar dit is 
geen passief loslaten; het is een actieve keuze om ons denksysteem 
te vervangen door iets hogers.
 
Praktische Psychologie
Deze lessen zijn niet alleen filosofisch; ze bieden ook praktische 
psychologische inzichten. Ze helpen ons begrijpen waarom we 
lijden (omdat we vasthouden aan illusies), waarom we ons 
bedreigd voelen (omdat we de wereld als vijand zien), en waarom 
onze pogingen om vrede te vinden vaak falen (omdat ze gebaseerd 
zijn op het verdedigen van een vals zelf).
 


De Bereidheid tot Transformatie
De herhaalde vraag "Ben je bereid om los te laten?" is cruciaal. 
Transformatie kan niet worden afgedwongen; het vereist onze 
bewuste instemming. De Cursus respecteert onze vrije wil en 
vraagt alleen om onze bereidheid om anders te kijken.
 
 
 
Geleide Meditatie - "De Vijf Deuren van Bevrijding"
Voorbereiding (3 minuten) 
Zoek een rustige plek waar je niet gestoord wordt. Ga 
comfortabel zitten met je rug recht maar ontspannen. Sluit je ogen 
en neem enkele diepe ademhalingen. Laat elke uitademing je 
dieper brengen in innerlijke stilte.
Stel je voor dat je staat voor vijf deuren, elk gemarkeerd met 
een van de lessen van vandaag. Je staat op het punt een reis van 
loslaten te maken.
 
Eerste Deur: Loslaten van Valse Betekenis (3 minuten) 
Open de eerste deur. Hier zie je alle dingen waaraan je 
betekenis hebt gehecht - objecten, mensen, situaties. Zie hoe je ze 
hebt ingekleurd met je eigen projecties, je eigen behoeften en 
angsten.
Adem in en erken: "Niets wat ik zie betekent iets." Voel de 
bevrijding in deze erkenning. Je hoeft niet langer de betekenis te 
dragen die je aan alles hebt gehecht. Laat deze last van je afglijden.
 


Tweede Deur: Loslaten van Oordelen (3 minuten) 
Stap door de tweede deur. Hier zie je de constante stroom van 
oordelen in je geest - goed, slecht, mooi, lelijk, veilig, gevaarlijk. 
Zie hoe deze oordelen een filter vormen die je belet de 
werkelijkheid te zien.
Adem uit en zeg: "Ik ben bereid mijn oordelen los te laten." Voel 
hoe deze oordelen wegvallen als sluiers die van je ogen worden 
getrokken. Onder deze oordelen ligt een neutrale, vredige 
werkelijkheid.
 
Derde Deur: Loslaten van Vals Begrip (3 minuten) 
Door de derde deur kom je in een ruimte vol boeken, diploma's, 
kennis - alles wat je denkt te begrijpen. Maar terwijl je kijkt, 
realiseer je je dat dit begrip gebaseerd is op illusie, op projectie van 
je eigen verwarring.
Zeg zachtjes: "Ik begrijp niets wat ik zie, en dat is goed." Voel de 
nederigheid en tegelijk de opluchting in dit niet-weten. In de leegte 
van vals begrip wordt ruimte gemaakt voor ware wijsheid.
 
Vierde Deur: Loslaten van Ego-Gedachten (4 minuten) 
Stap door de vierde deur in een ruimte gevuld met het lawaai 
van je eigen gedachten - zorgen, plannen, oordelen, angsten. Dit is 
het ego-bewustzijn in volle kracht.
Adem diep en erken: "Deze gedachten betekenen niets." Zie hoe 
ze vervagen wanneer je ze niet voedt met je aandacht. In de stilte 
die overblijft, voel je de aanwezigheid van je werkelijke gedachten 
- de gedachten die je denkt met God.
 


Vijfde Deur: Loslaten van Rechtvaardiging (4 minuten) 
Door de laatste deur zie je het hele systeem van je onvrede - 
alle mensen en situaties die je als vijand hebt gezien, alle redenen 
die je hebt bedacht voor je boosheid en aanvallen.
Realiseer je: "Ik voel nooit onvrede om de reden die ik denk." 
Zie hoe je eigen behoefte aan rechtvaardiging deze vijanden heeft 
gecreëerd. Laat deze behoefte los. Voel hoe vrede opkomt wanneer 
je niets meer hoeft te verdedigen.
 
 
Integratie en Terugkeer (3 minuten) 
Nu je door alle vijf deuren bent gegaan, sta je in een ruimte van 
volledige openheid. Hier is geen illusie meer, geen oordeel, geen 
vals begrip, geen ego-gedachten, geen rechtvaardiging. Hier is 
alleen vrede.
Dit is de natuurlijke staat van je geest wanneer alle obstructies 
zijn weggenomen. Rust hier enkele minuten in deze vrede.
Wanneer je klaar bent, breng deze vrede met je mee terwijl je 
langzaam terugkeert naar het gewone bewustzijn. Open je ogen, 
wetende dat deze vijf deuren altijd openstaan voor je wanneer je 
bereid bent om los te laten.
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-27.png][image: border-image-27.png]Gebed
 
Heilige Geest, Leraar van Waarheid,
Vandaag kom ik tot U met handen vol illusies die ik zo lang heb 
gekoesterd.
Help me te zien dat niets wat ik zie betekent iets, dat mijn 
oordelen mij hebben geschaad, dat mijn begrip slechts projectie is.
Neem mijn betekenisloze gedachten en vervang ze door Uw 
wijsheid. Toon mij de werkelijke oorzaken van mijn onvrede.
Ik ben bereid om los te laten wat me gevangen houdt. Ik ben 
bereid om te ruilen mijn illusies voor Uw waarheid.
Leer me te zien met Uw ogen, te denken met Uw gedachten, te 
begrijpen met Uw liefde.
In nederigheid en vertrouwen, Amen.
 
 
 
 
 
 
 
 


Praktische Oefeningen
 
Oefening 1: De Dagelijkse Herhalings-Routine
Tijd: 2 minuten per les, 5x per dag 
Frequentie: 10 dagen
 
Ochtend-ritueel (10 minuten):
•Lees alle vijf lessen en toelichtingen hardop
•Zeg na elke toelichting je eigen naam: "[Naam], ben je 
bereid dit los te laten?"
•Luister naar je innerlijke respons zonder oordeel
 
Uurlijkse praktijk (2 minuten per keer):
•Kies één van de vijf lessen
•Herhaal de kern van de les drie keer
•Sluit je ogen en laat verwante gedachten opkomen
•Eindig met: "Ik ben bereid om los te laten”
 
Avond-reflectie (10 minuten):
•Herhaal alle vijf lessen nogmaals
•Reflecteer op hoe je ze gedurende de dag hebt toegepast
 
 


 
 
Oefening 2: Het Betekenis-Experiment
Tijd: 5 minuten, meerdere keren per dag 
Frequentie: Continu gedurende de herhalingsperiode
 
Kies willekeurig een object in je omgeving:
	Kijk ernaar en merk op welke betekenis je eraan toekent

	Zeg: "Niets wat ik zie betekent iets"

	Kijk opnieuw, probeer het te zien zonder je projecties

	Merk het verschil op in je ervaring

	Noteer je observaties in een klein notitieboekje

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 3: De Oordelen-Observatie
Tijd: Hele dag 
Frequentie: Continu
 
Bewustwording-praktijk:
•Elke keer dat je een oordeel opmerkt (goed/slecht, mooi/
lelijk, etc.)
•Pauzeer en zeg: "Ik heb dit alle betekenis gegeven die het 
voor mij heeft"
•Vraag jezelf: "Hoe zou dit eruitzien zonder mijn oordeel?"
•Probeer het te zien met neutrale ogen
 
Avond-inventaris:
•Maak een lijst van je meest frequente oordelen van de dag
•Kies er drie uit om morgen bewust los te laten
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 4: Het Begrip-Onderzoek
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Eens per dag
 
Kies iets waarvan je denkt dat je het "begrijpt":
	Schrijf op wat je erover "weet"

	Vraag jezelf: "Hoe weet ik dit eigenlijk?"

	Onderzoek of je "kennis" gebaseerd is op directe ervaring 

of op aannames
	Zeg: "Ik begrijp niets wat ik zie"

	Open je voor de mogelijkheid van werkelijk begrip 

gebaseerd op liefde
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 5: De Gedachten-Zuivering
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Tweemaal daags (ochtend en avond)
 
Observatie-fase (5 minuten):
•Zit stil en observeer je gedachten zonder ze te beoordelen
•Merk op hoe veel van deze gedachten gebaseerd zijn op 
angst, oordeel, of aanval
•Label ze mentaal als “ego-gedachten"
 
Loslaat-fase (5 minuten):
•Voor elke ego-gedachte die opkomt, zeg: "Deze gedachte 
betekent niets"
•Visualiseer hoe de gedachte oplost in licht
•Vraag om vervanging door een heilige gedachte
 
Ontvankelijkheids-fase (5 minuten):
•Rust in openheid voor gedachten die je denkt met God
•Wees geduldig - deze komen in stilte, niet op commando
•Ontvang wat er komt met dankbaarheid
 
 


 
Oefening 6: Het Onvrede-Onderzoek
Tijd: 10 minuten per incident 
Frequentie: Telkens wanneer je je verstoord voelt
 
Wanneer je onvrede ervaart:
	Pauzeer en zeg: "Ik voel nooit onvrede om de reden die 

ik denk"
	Onderzoek: Wat is de reden die ik geef voor mijn 

onvrede?
	Dieper kijken: Hoe probeer ik hiermee mijn aanvallen te 

rechtvaardigen?
	Herkenning: Welke rol speel ik in het creëren van deze 

situatie?
	Keuze: Ben ik bereid om anders te kijken?

	Vervanging: Vraag om een heilige perceptie van deze 

situatie
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 7: De Integratie-Sessie
Tijd: 30 minuten 
Frequentie: Wekelijks gedurende de herhalingsperiode
 
Verbindingen leggen (10 minuten):
•Schrijf de vijf lessen op
•Teken lijnen tussen lessen die je als verbonden ervaart
•Beschrijf hoe ze samen één coherent systeem vormen
 
Persoonlijke toepassing (10 minuten):
•Voor elke les: beschrijf een concreet voorbeeld van hoe je 
deze hebt toegepast
•Wat was het resultaat?
•Waar vond je weerstand?
 
Verdieping (10 minuten):
•Welke van de vijf lessen spreekt je het meest aan deze 
week?
•Waarom denk je dat dit zo is?
•Hoe kun je deze les nog dieper integreren in je dagelijks 
leven?
 
 


 
Oefening 8: De Bereidheids-Check
Tijd: 5 minuten 
Frequentie: Aan het begin en einde van elke dag
 
Ochtend-intentie: Voor elke les, vraag jezelf eerlijk:
•"Ben ik bereid dit los te laten?"
•Merk je weerstand op zonder oordeel
•Vraag om hulp bij het vergroten van je bereidheid
 
Avond-evaluatie:
•Waar was ik vandaag bereid om los te laten?
•Waar hield ik nog vast?
•Wat heb ik geleerd over mijn bereidheid?
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Belangrijke Herinneringen:
	Geduld met jezelf: Deze lessen vragen om het loslaten 

van je hele manier van denken. Dit is een proces, geen 
eendagswerk.
	Zachtheid: Wees zacht voor jezelf wanneer je weerstand 

voelt. Weerstand is normaal en kan zelfs nuttig zijn als 
indicator van waar je aandacht nodig is.
	Praktische toepassing: Deze lessen zijn niet bedoeld als 

intellectuele oefeningen maar als praktische tools voor 
transformatie.
	Vertrouwen in het proces: Zelfs als je niet direct 

resultaten ziet, vertrouw erop dat elke bereidheid om los te 
laten een stap is in de richting van vrede.
	Gemeenschap: Overweeg om deze oefeningen te doen 

met andere Cursus-studenten voor ondersteuning en 
gedeelde inzichten.


 
Les 52
“De herhaling omvat de volgende ideeën:”
 
1. (6) Ik voel onvrede omdat ik zie wat er niet is.
2. (7) Ik zie alleen het verleden.
3. (8) Mijn denkgeest is voortdurend bezig met voorbije 
gedachten.
4. (9) Ik zie niets zoals het nu is.
5. (10) Mijn gedachten betekenen niets.
 
"In het Licht van Nu”
 
Ik voel onvrede omdat ik dromen zie, 
schaduwen die ik voor werkelijkheid houd. 
De werkelijkheid is nooit angstaanjagend - 
alleen mijn illusies brengen mij uit balans.
 
Ik zie alleen het verleden, 
draag oude wonden als nieuwe waarheid, 
maak van herinneringen vijanden 
die in het nu niet bestaan.


 
Mijn denkgeest woelt in gestorven momenten, 
graaft in het graf van wat was, 
terwijl het leven zich nu aanbiedt 
in al zijn simpliciteit.
 
Ik zie niets zoals het nu is - 
en daardoor zie ik niets. 
Het heden wacht geduldig 
terwijl ik in schaduwen staar.
 
Mijn gedachten, die ik privé noemde, 
zijn echo's van wat nooit bestond. 
In de stilte van gedeelde gedachten 
vind ik eindelijk vrede.
 
Alleen nu is werkelijk. 
Alleen liefde is waar. 
Alles wat angst maakt 
is een verhaal dat ik mezelf vertel.
 
Uitgebreide Commentaar
De Tijd-Illusie en Werkelijkheid
Herhalingsles 52 neemt ons mee in een diepgaande verkenning 
van de relatie tussen tijd, waarneming en werkelijkheid. Deze vijf 
lessen vormen een samenhangend geheel dat onze fundamentele 
assumptie over tijd en de relatie tussen oorzaak en gevolg 


ondermijnt. Ze laten zien hoe onze fixatie op het verleden ons 
belet de werkelijkheid te zien zoals zij is - hier en nu.
 
Les 6: De Illusie van Angst 
"Ik voel onvrede omdat ik zie wat er niet is" introduceert een 
revolutionaire kijk op de aard van onze emotionele ervaringen. De 
stelling dat "de werkelijkheid nooit angstaanjagend is" gaat 
rechtstreeks in tegen onze dagelijkse ervaring waarin we constant 
bedreigd lijken te worden door externe omstandigheden.
De toelichting maakt duidelijk dat onvrede altijd ontstaat 
doordat we "de werkelijkheid hebben vervangen door illusies die 
we zelf verzonnen hebben." Dit is een fundamenteel inzicht: we 
zijn niet slachtoffers van externe omstandigheden, maar van onze 
eigen projecties. Wat ons stoort bestaat niet werkelijk - het zijn 
onze eigen mentale constructies die we vervolgens als 
werkelijkheid behandelen.
Het meest geruststellende aspect van deze les is de erkenning 
dat "niets in Gods schepping wordt ook maar enigszins door deze 
verwarring van mij beïnvloed." Onze fouten, onze verwarring, onze 
illusies - geen ervan kan de werkelijkheid beschadigen. We 
"verliezen altijd onze vrede om niets.”
 
Les 7: De Projectie van het Verleden 
"Ik zie alleen het verleden" onthult hoe onze waarneming 
werkt. Wanneer we kijken, zien we niet wat er is, maar wat we 
verwachten te zien gebaseerd op onze eerdere ervaringen. We 
"rekenen alles en iedereen het verleden aan" en maken ze daardoor 
tot onze vijand.
Dit is een cruciaal inzicht in de psychologie van conflict. Onze 
conflicten zijn zelden over wat er nu gebeurt, maar over wat er in 


het verleden is gebeurd. We brengen oude grieven, oude angsten, 
oude patronen mee en projecteren deze op huidige situaties.
De belofte van deze les is dat wanneer we onszelf vergeven en 
ons herinneren wie we werkelijk zijn, we "met liefde zullen kijken 
naar alles wat we eerst niet zagen." Vergeving is niet alleen een 
daad van genade naar anderen, maar een manier om onze 
waarneming te zuiveren.
 
Les 8: De Obsessie met het Verleden 
"Mijn denkgeest is voortdurend bezig met voorbije gedachten" 
gaat dieper in op het mechanisme achter onze tijd-gefixeerdheid. 
We zien "alleen onze eigen gedachten" en die gedachten zijn 
"voortdurend bezig met het verleden."
De les suggereert dat we het verleden gebruiken om "te 
voorkomen dat het heden in onze denkgeest daagt." Dit is een 
defensieve strategie - door ons te focussen op wat was, hoeven we 
niet om te gaan met wat is. Maar dit "gebruik van tijd tegen God" 
beroofd ons van de enige tijd waarin werkelijkheid bestaat: nu.
De uitnodiging om "het verleden los te laten" komt met de 
geruststelling dat we "zodoende niets opgeven." Het verleden is al 
voorbij; door eraan vast te houden geven we niet iets op wat we 
hebben, maar houden we iets vast wat al weg is.
 
Les 9: De Keuze om te Zien 
"Ik zie niets zoals het nu is" brengt ons tot de kern van het 
probleem. Als we niets zien zoals het nu is, dan "kan inderdaad 
gezegd worden dat ik niets zie." We kunnen "alleen zien wat nu is."
Dit is een fundamentele uitspraak over de aard van 
waarneming. Het verleden bestaat niet meer, de toekomst bestaat 


nog niet. Alleen het nu heeft werkelijke existentie. Daarom is "de 
keuze niet het verleden of het heden zien, de keuze is slechts: zien 
of niet zien."
De les erkent dat wat we "verkoren te zien, ons onze visie heeft 
gekost." Onze keuze om vast te houden aan het verleden heeft ons 
blind gemaakt voor het heden. Maar we kunnen "opnieuw kiezen, 
opdat we kunnen zien.”
 
Les 10: De Illusie van Privé-Gedachten 
"Mijn gedachten betekenen niets" concludeert deze reeks met 
een radicale uitspraak over de aard van individueel bewustzijn. "Ik 
heb geen privé-gedachten" ondermijnt onze hele notie van een 
gescheiden zelf dat eigen, private ervaringen heeft.
Als we "alleen van privé-gedachten bewust zijn," dan zijn we 
ons bewust van iets dat "niet bestaat en dus niets betekent." Dit 
lijkt tegenstrijdig, maar de Cursus wijst ons op een dieper niveau 
van bewustzijn waarin onze denkgeest "deel is van de schepping en 
deel van haar Schepper."
De les eindigt met een uitnodiging: willen we ons niet "liever 
aansluiten bij het denken van het universum dan alles wat echt het 
onze is te verdoezelen met onze armzalige, betekenisloze ‘privé-
gedachten'?"
 
De Paradox van Invloed 
Een fascinerend aspect van de commentaar is de ogenschijnlijke 
tegenstrijdigheid over de invloed van onze gedachten. Enerzijds 
wordt gesteld dat onze privé-gedachten "betekenisloos" zijn en 
"niets werkelijk beïnvloeden." Anderzijds wordt gesuggereerd dat 
onze gedachten over onze baas "de oorlog in Syrië zouden kunnen 
beïnvloeden."


Deze paradox wordt opgelost door het onderscheid tussen 
verschillende niveaus van werkelijkheid. Binnen de illusie van 
scheiding hebben onze gedachten invloed - ze creëren en 
versterken de wereld van conflict en lijden. Maar vanuit het 
perspectief van werkelijke werkelijkheid bestaan deze gedachten 
niet en hebben ze geen echte invloed.
Alleen "gedachten die worden gedeeld hebben werkelijk 
invloed" en "de enige gedachten die werkelijk gedeeld kunnen 
worden zijn de gedachten die je denkt met God.”
 
Praktische Implicaties Deze lessen hebben verreikende 
implicaties voor hoe we ons dagelijks leven benaderen:
	Emotionele Responsabiliteit: Onze emotionele reacties 

zijn onze eigen creaties, niet het resultaat van externe 
omstandigheden.
	Conflictoplossing: De meeste conflicten zijn projecties 

van het verleden op het heden.
	Mindfulness: Werkelijke vrede is alleen beschikbaar in 

het nu.
	Mentale Hygiëne: Onze "privé-gedachten" zijn vaak 

destructief en betekenisloos.
	Spirituele Verbinding: Werkelijke invloed komt van 

gedeelde, heilige gedachten.
 
 
 
 


Geleide Meditatie - "Terugkeer naar Nu"
Voorbereiding (3 minuten) 
Zoek een rustige plek waar je ongestoord kunt mediteren. Ga 
comfortabel zitten met je rug recht. Sluit je ogen en neem enkele 
diepe ademhalingen. Laat elke uitademing je dieper brengen in het 
hier en nu.
Herkenning van Illusies (4 minuten) 
Breng een situatie in je bewustzijn die je recentelijk onrust 
heeft bezorgd. Zie deze situatie helder voor je. Merk op hoe je 
lichaam reageert - spanning, ongemak, angst misschien.
Nu herhaal zachtjes: "Ik voel onvrede omdat ik zie wat er niet 
is." Vraag jezelf af: wat zie ik in deze situatie dat misschien niet 
werkelijk is? Welke angsten, interpretaties, betekenissen heb ik 
toegevoegd aan de pure feiten?
Voel hoe deze erkenning ruimte creëert rond de situatie. De 
werkelijkheid is nooit angstaanjagend - alleen onze interpretaties 
zijn dat.
Loslaten van het Verleden (4 minuten) 
Breng nu iemand in je bewustzijn met wie je een moeilijke 
relatie hebt. Zie hun gezicht voor je. Merk op welke emoties 
opkomen - boosheid, verdriet, teleurstelling misschien.
Realiseer je: "Ik zie alleen het verleden." Alle emoties die je nu 
voelt zijn gebaseerd op oude ervaringen, oude grieven, oude 
teleurstellingen. Je ziet deze persoon niet zoals zij nu zijn, maar 
zoals je denkt dat ze waren.
Stel je voor dat je al deze oude percepties kunt loslaten. Hoe 
zou het zijn om deze persoon voor het eerst te ontmoeten, zonder 
geschiedenis, zonder verwachtingen? Voel de vrijheid in deze 
mogelijkheid.


Bevrijding van Gedachten-Patronen (4 minuten) 
Richt je aandacht nu naar je eigen gedachten. Observeer de 
constante stroom van gedachten zonder je erin te verliezen. Merk 
op hoe veel van deze gedachten over het verleden gaan - 
herinneringen, spijt, zorgen over wat was.
Herhaal zachtjes: "Mijn denkgeest is voortdurend bezig met 
voorbije gedachten." Zie hoe deze gedachten je wegtrekken van het 
nu, je vasthouden in patronen die niet langer dienen.
Visualiseer nu hoe je deze oude gedachten loslaat. Zij zijn als 
bladeren die van een boom vallen - natuurlijk, moeiteloos. Laat ze 
wegdrijven en voel de stilte die overblijft.
Openen voor het Nu (5 minuten) 
In de stilte die nu aanwezig is, herhaal: "Ik zie niets zoals het 
nu is." Maar laat dit geen veroordelingen zijn, maar een 
uitnodiging. Je kunt opnieuw kiezen. Je kunt kiezen om te zien.
Open je bewustzijn voor dit moment, precies zoals het is. Niet 
zoals het zou moeten zijn, niet zoals het was, maar zoals het nu is. 
Voel je adem, hoor de geluiden om je heen, voel de ruimte waarin 
je zit.
Dit is werkelijkheid - simpel, direct, vredig. Hier is geen 
conflict, geen angst, geen probleem om op te lossen. Hier is alleen 
zijn.
Aansluiting bij Universeel Denken (4 minuten) 
Breng nu je aandacht naar je gedachten, maar anders dan 
voorheen. In plaats van je bewust te zijn van "je eigen" gedachten, 
open je voor de mogelijkheid van gedeelde gedachten.
Herhaal: "Mijn gedachten betekenen niets" - dat wil zeggen, 
mijn privé-gedachten. Maar er is een ander soort denken 
beschikbaar. Gedachten van vrede, van liefde, van eenheid.


[image: fill-image-28.png][image: border-image-28.png]Voel je verbondenheid met alle leven, alle bewustzijn. Je bent 
niet een geïsoleerd individu met private gedachten, maar deel van 
één universeel bewustzijn. Laat je aansluiten bij dit grotere 
denken.
Integratie en Terugkeer (3 minuten) 
Vanuit dit gevoel van verbondenheid en presentie, bereid je je 
voor op terugkeer naar het gewone bewustzijn. Neem de inzichten 
van deze meditatie met je mee.
Weet dat je altijd kunt terugkeren naar dit nu, altijd kunt kiezen 
om anders te kijken, altijd kunt loslaten wat niet werkelijk is.
Wanneer je klaar bent, open langzaam je ogen en breng deze 
vrede mee in je dag.
Gebed
Eeuwige Aanwezigheid,
Ik ben zo gewend geraakt aan het zien van schaduwen dat ik 
vergat hoe licht eruitziet.
Help me te herkennen wanneer ik illusies zie in plaats van Uw 
werkelijkheid. Leer me onderscheid te maken tussen angst en 
waarheid.
Bevrijd me van de kluisters van mijn eigen verleden. Laat me niet 
langer oude grieven meeslepen naar nieuwe momenten.
Zuiver mijn gedachten van de vergissing dat ze van mij alleen 
zijn. Laat me deel hebben aan Uw universele denken.
Breng me terug naar nu, waar vrede woont, waar liefde is, waar 
U bent.
In stilte en vertrouwen, Amen.


Praktische Oefeningen
 
Oefening 1: De Werkelijkheids-Check
Tijd: 3 minuten 
Frequentie: Elke keer dat je onrust voelt
 
Wanneer je emotionele onrust ervaart:
	Pauzeer en vraag: "Voel ik onvrede omdat ik zie wat er 

niet is?"
	Onderzoek de situatie: wat zijn de pure feiten zonder 

mijn interpretaties?
	Identificeer welke betekenissen, angsten of 

verwachtingen ik heb toegevoegd
	Herinner jezelf: "De werkelijkheid is nooit 

angstaanjagend"
	Kies om de situatie te zien zonder je projecties

	Merk het verschil op in je emotionele staat

 
 
 
 
 
 
 


 
 
Oefening 2: Het Verleden-Verleden Ritueel
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Elke avond voor het slapen
 
Stap 1: Inventaris (3 minuten)
•Reflecteer op je dag
•Identificeer momenten waarin je reageerde vanuit het 
verleden
•Welke oude patronen, grieven of angsten speelde je 
opnieuw af?
 
Stap 2: Erkenning (3 minuten)
•Voor elke situatie, zeg: "Ik zag alleen het verleden"
•Erken hoe je oude interpretaties de huidige realiteit 
vertroebelde
 
Stap 3: Loslating (4 minuten)
•Visualiseer hoe je deze oude percepties loslaat
•Stel je voor hoe je morgen deze situaties/mensen kunt 
benaderen zonder de last van het verleden
•Eindig met: "Laat me morgen met liefde kijken naar wat 
ik eerst niet zag”
 


 
Oefening 3: De Nu-Anker Techniek
Tijd: 1 minuut 
Frequentie: Elk uur gedurende de dag
 
Stel een zachte herinnering in op je telefoon:
	Stop wat je aan het doen bent

	Adem drie keer bewust

	Vraag jezelf: "Zie ik nu zoals het nu is?"

	Observeer zonder oordeel wat werkelijk hier is

	Herinner jezelf: "Ik kan alleen zien wat nu is"

	Keer terug naar je activiteit vanuit deze presentie

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 4: De Gedachten-Sortering
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Tweemaal daags
 
Observatie-fase (5 minuten):
•Zit stil en observeer je gedachten
•Noteer mentaal welke gedachten over het verleden gaan
•Welke gedachten zijn "privé" (over jezelf, je problemen, je 
zorgen)?
 
Categorisering (5 minuten): Voor elke gedachte, vraag:
•Is dit een gedachte van liefde of angst?
•Is dit gebaseerd op nu of op het verleden?
•Is dit een gedachte die ik zou delen met God?
 
Transformatie (5 minuten):
•Voor elke "privé" of verleden-gebaseerde gedachte: "Deze 
gedachte betekent niets"
•Vraag om vervanging door een heilige gedachte
•Open je voor gedachten van liefde, vrede, eenheid
 
 


 
Oefening 5: Het Relatie-Reset Experiment
Tijd: 10 minuten per persoon 
Frequentie: Eenmaal per week per moeilijke relatie
 
Kies iemand met wie je een uitdagende relatie hebt:
 
Stap 1: Verleden-Inventaris (3 minuten)
•Lijst alle grieven, teleurstellingen, frustraties op die je met 
deze persoon hebt
•Erken hoe deze het verleden zijn
 
Stap 2: Reset-Visualisatie (4 minuten)
•Sluit je ogen en stel je voor dat je deze persoon voor het 
eerst ontmoet
•Geen geschiedenis, geen verwachtingen, geen oordelen
•Hoe zou je reageren? Wat zou je zien?
 
Stap 3: Nieuwe Intentie (3 minuten)
•Schrijf één nieuwe manier op waarop je deze persoon 
kunt benaderen
•Baseer dit op wie zij nu zijn, niet op wie zij waren
•Zet je in voor één specifieke actie vanuit deze nieuwe 
perceptie


 
Oefening 6: De Universele Gedachten-Sessie
Tijd: 20 minuten 
Frequentie: Drie keer per week
 
Voorbereiding (5 minuten):
•Zit in stilte en kom tot rust
•Herhaal: "Ik heb geen privé-gedachten"
•Laat alle persoonlijke zorgen en gedachten los
 
Afstemming (10 minuten):
•Open je voor gedachten van vrede, liefde, eenheid
•Stel je voor dat je aansluit bij het "denken van het 
universum"
•Ontvang wat er komt zonder te oordelen of te analyseren
 
Integratie (5 minuten):
•Vraag hoe je deze universele gedachten kunt uitdrukken 
in je leven
•Kies één concrete manier om vandaag vanuit deze hogere 
gedachten te handelen
 
 
 


 
Oefening 7: De Tijd-Bewustzijn Oefening
Tijd: Hele dag 
Frequentie: Continu
 
Ochtend-intentie:
•Begin je dag met: "Vandaag kies ik om te zien wat nu is"
•Stel de intentie om presentie te cultiveren in plaats van in 
het verleden te leven
 
Gedurende de dag:
•Elke keer dat je merkt dat je gedachten naar het verleden 
gaan, zeg: "Dat was toen, dit is nu"
•Wanneer je je zorgen maakt over de toekomst: "De 
toekomst bestaat alleen in mijn gedachten"
•Breng jezelf terug naar het nu met de vraag: "Wat is hier 
werkelijk aanwezig?”
 
Avond-reflectie:
•Hoeveel van mijn dag bracht ik door in het nu versus in 
het verleden/toekomst?
•Wat merkte ik op over de kwaliteit van mijn ervaring 
wanneer ik present was?
 
 


 
Oefening 8: De Onvrede-Onderzoek Plus
Tijd: 15 minuten per incident 
Frequentie: Telkens wanneer significante onvrede optreedt
 
Onmiddellijke respons (2 minuten):
•"Ik voel onvrede omdat ik zie wat er niet is"
•Adem diep en creëer ruimte rond de emotie
 
Diepere analyse (8 minuten):
	Werkelijkheid vs. Interpretatie: Wat zijn de pure feiten 

versus mijn verhaal erover?
	Verleden-projectie: Welke oude ervaringen projecteer ik 

op deze situatie?
	Gedachten-analyse: Welke "privé-gedachten" voeden 

deze onvrede?
	Nu-perspectief: Hoe ziet deze situatie eruit vanuit het 

nu, zonder geschiedenis?
 
Herstellende actie (5 minuten):
•Kies bewust voor een heilige perceptie van de situatie
•Vraag: "Hoe zou liefde naar deze situatie kijken?"
•Neem één concrete actie vanuit deze nieuwe perceptie
 


 
Belangrijke Herinneringen voor de Praktijk:
	Geduld met Patronen: Onze neiging om in het verleden 

te leven is diep ingesleten. Wees geduldig met jezelf terwijl je 
nieuwe patronen ontwikkelt.
	Werkelijkheid is Veilig: Onthoud dat werkelijkheid - wat 

werkelijk is - nooit bedreigend is. Alleen onze interpretaties 
creëren angst.
	Nu is Genoeg: Je hoeft niets te bereiken of te worden in 

het nu. Het nu is al compleet en vredig.
	Privé-gedachten zijn Beperkend: Onze "privé-

gedachten" isoleren ons. Heilige gedachten verbinden ons.
	Zien is een Keuze: Elke moment kun je opnieuw kiezen 

om werkelijk te zien in plaats van je projecties te zien.


 
Les 53
“De herhaling omvat de volgende ideeën:”
 
1. (11) Mijn betekenisloze gedachten laten mij een 
betekenisloze wereld zien.
2. (12) Ik voel onvrede omdat ik een betekenisloze wereld zie.
3. (13) Een betekenisloze wereld baart angst.
4. (14) God heeft geen betekenisloze wereld geschapen.
5. (15) Mijn gedachten zijn beelden die ik heb gemaakt.
 
 "De Macht van Keuze”
 
Mijn gedachten, betekenisloos als ze zijn, 
schilderen werelden van chaos en pijn. 
Wat ik zie is niet wat er is, 
maar wat mijn waanzin mij voorspiegelt.
 
Deze wereld van lijden en verlies, 
van angst en eindeloze strijd - 
ik heb haar gemaakt met gedachten 
die losgescheurd zijn van waarheid.


 
Maar in mij leeft ook een andere kracht: 
werkelijke gedachten die God met mij deelt. 
Ik kan kiezen welke gids ik volg, 
welke lens mijn zien bepaalt.
 
Ik besluit geen waarde te verlenen 
aan wat waanzinnig en betekenisloos is. 
Ik trek mijn geloof terug 
uit deze wereld van droom en illusie.
 
God heeft geen betekenisloze wereld geschapen. 
Wat werkelijk is, is vol van liefde. 
De beelden die ik maakte 
kunnen niet zegevieren over Hem.
 
Mijn wil is Zijn wil. 
Mijn werkelijke gedachten zijn Zijn gedachten. 
Ik kies de werkelijkheid 
boven de schaduwen die ik schiep.
 
Uitgebreide Commentaar
De Architectuur van Bewuste Keuze
Herhalingsles 53 presenteert een van de meest motiverende 
boodschappen van de hele Cursus: de erkenning van onze absolute 
macht om te kiezen hoe we de wereld ervaren. Deze vijf lessen 
bouwen systematisch een argument op voor onze creatieve 


verantwoordelijkheid en onze vermogen om te kiezen tussen 
waanzin en werkelijkheid.
 
Les 11: De Causale Keten van Waarneming 
"Mijn betekenisloze gedachten laten mij een betekenisloze 
wereld zien" vestigt de fundamentele causale relatie tussen 
innerlijke gedachten en uiterlijke waarneming. Deze les stelt niet 
alleen dat we de wereld verkeerd interpreteren, maar dat we 
letterlijk een wereld van betekenisloosheid creëren door middel 
van onze betekenisloze gedachten.
De cruciale erkenning hier is dat we "zowel werkelijke als 
waanzinnige gedachten" hebben. Dit is geen nihilistische 
boodschap - er is een alternatief beschikbaar. We kunnen "een 
werkelijke wereld zien" door onze "werkelijke gedachten bij ons 
zien tot leidraad te nemen."
Dit onderscheid tussen werkelijke en waanzinnige gedachten is 
fundamenteel voor de hele Cursus. Werkelijke gedachten zijn die 
gedachten die we delen met God - gedachten van liefde, vrede, 
eenheid. Waanzinnige gedachten zijn gebaseerd op de illusie van 
scheiding - gedachten van angst, aanval, verdediging.
 
Les 12: De Emotionele Consequentie 
"Ik voel onvrede omdat ik een betekenisloze wereld zie" maakt 
duidelijk waarom onze emotionele ervaringen zo vaak negatief 
zijn. "Waanzinnige gedachten verstoren onze vrede" omdat zij "een 
wereld voortbrengen waarin nergens orde is."
Deze les introduceert het concept van chaos als het kenmerk 
van een ego-gecreëerde wereld. Een wereld die "een weergave van 
chaotisch denken is, wordt door niets dan chaos geregeerd, en 


chaos kent geen wetten." In zo'n wereld is vrede onmogelijk omdat 
er geen betrouwbare basis is voor veiligheid.
Maar de les eindigt met een krachtige verklaring van keuze: "Ik 
besluit geen waarde te verlenen aan wat totaal waanzinnig en 
zonder betekenis is." Dit is niet passieve acceptatie maar actieve 
keuze - een weigering om onze investering in illusie voort te 
zetten.
 
Les 13: De Psychologie van Angst 
"Een betekenisloze wereld baart angst" verklaart waarom 
angst zo'n dominante kracht is in onze ervaring. "Wat totaal 
waanzinnig is, baart angst omdat het volkomen onbetrouwbaar is 
en geen enkele basis voor vertrouwen biedt."
Deze les geeft een diepgaand inzicht in de psychologie van 
angst. Angst ontstaat niet door specifieke bedreigingen maar door 
de fundamentele onbetrouwbaarheid van een wereld die gebaseerd 
is op waanzin. In zo'n wereld "valt niets te vertrouwen" omdat de 
basis zelf instabiel is.
De oplossing wordt gepresenteerd als een bewuste keuze: "Nu 
kies ik ervoor dit geloof terug te nemen en mijn vertrouwen te 
stellen in de werkelijkheid." Dit is een actieve oefening in 
vertrouwen - het intrekken van onze investering in illusie en het 
plaatsen van ons vertrouwen in wat werkelijk is.
 
Les 14: De Goddelijke Garantie 
"God heeft geen betekenisloze wereld geschapen" biedt de 
ultieme garantie voor onze keuze voor werkelijkheid. "Hij is de 
Bron van alle betekenis, en alles wat werkelijk is, bestaat in Zijn 
Denkgeest."


Deze les plaatst onze keuze in een kosmische context. We 
kiezen niet tussen twee gelijkwaardige opties, maar tussen illusie 
en werkelijkheid, tussen onze eigen projecties en Gods schepping. 
"Het bestaat ook in mijn denkgeest, omdat Hij het met mij 
geschapen heeft."
De vraag wordt gesteld: "Waarom zou ik blijven lijden onder de 
gevolgen van mijn eigen waanzinnige gedachten, wanneer de 
volmaaktheid van de schepping mijn thuis is?" Deze vraag daagt 
ons uit om onze keuze voor lijden te heroverwegen vanuit het 
perspectief van wat werkelijk beschikbaar is.
 
Les 15: De Projectie van Bewustzijn 
"Mijn gedachten zijn beelden die ik heb gemaakt" voltooit de 
cyclus door te erkennen dat alles wat we zien "een weerspiegeling 
is van onze gedachten." "Het zijn mijn gedachten die mij zeggen 
waar ik ben en wat ik ben."
Deze les maakt duidelijk dat onze externe ervaring een directe 
weerspiegeling is van onze innerlijke staat. "Het feit dat ik een 
wereld zie van lijden, verlies en dood, toont mij dat ik slechts de 
weergave zie van mijn waanzinnige gedachten."
Maar er is hoop: onze "werkelijke gedachten" kunnen "hun 
weldadig licht werpen op wat ik zie." De les eindigt met een 
krachtige verklaring van overgave: "Mijn wil is de Zijne en ik zal 
voor Zijn aangezicht geen andere goden plaatsen.”
 
De Macht van Bewuste Keuze
De commentaar benadrukt hoe vaak woorden als "keuze," 
"beslissing," en "wil" voorkomen in deze lessen. Dit is geen toeval - 
deze lessen gaan over de herkenning van onze absolute macht om 
onze ervaring te bepalen door middel van bewuste keuze.


Deze macht is niet beperkt tot kleine aanpassingen in onze 
houding, maar strekt zich uit tot de fundamentele aard van onze 
ervaring. We kunnen kiezen tussen waanzin en werkelijkheid, 
tussen angst en liefde, tussen chaos en vrede.
 
Praktische Transformatie
De suggestie om deze lessen hardop te lezen is betekenisvol. 
Wanneer we deze woorden uitspreken, maken we ze niet alleen 
intellectueel begrijpelijk maar ook emotioneel en energetisch 
werkelijk. We claimen letterlijk onze macht om te kiezen.
De ervaring die wordt beschreven - dat er "diep binnen in 
mezelf iets verschoof" - illustreert hoe deze lessen ons op een diep 
niveau kunnen transformeren. Ze zijn niet alleen conceptueel 
materiaal maar transformatieve beweringen die onze kern-
overtuigingen kunnen herstructureren.
 
Theologische Implicaties
Deze lessen presenteren een radicale vorm van 
verantwoordelijkheid. We zijn niet slachtoffers van externe 
omstandigheden maar scheppers van onze eigen ervaring. Dit is 
zowel motiverend als uitdagend - het betekent dat we de macht 
hebben om onze ervaring te veranderen, maar ook dat we 
verantwoordelijk zijn voor wat we ervaren.
De relatie met God wordt niet gepresenteerd als die van een 
afhankelijke tot een autoriteit, maar als een creatief partnerschap. 
Onze wil is Gods wil, onze werkelijke gedachten zijn Gods 
gedachten. We zijn niet gescheiden van de goddelijke maar 
participanten in de goddelijke schepping.
 


Geleide Meditatie - "De Keuze voor Werkelijkheid"
Voorbereiding (3 minuten) 
Ga comfortabel zitten op een rustige plek waar je niet gestoord 
wordt. Sluit je ogen en neem enkele diepe ademhalingen. Laat elke 
uitademing je dieper brengen in innerlijke stilte.
Herinner jezelf aan de waarheid dat je hier bent om te kiezen - 
niet tussen verschillende acties, maar tussen verschillende manier 
van zien, verschillende soorten gedachten.
Herkenning van Waanzinnige Gedachten (4 minuten) 
Breng je bewustzijn naar de stroom van gedachten in je geest. 
Observeer zonder oordeel, maar merk op hoeveel van deze 
gedachten gebaseerd zijn op angst, zorg, oordeel, of conflict.
Zie hoe deze gedachten een wereld van chaos creëren - een 
wereld waarin er geen echte vrede mogelijk is. Herhaal zachtjes: 
"Mijn betekenisloze gedachten laten mij een betekenisloze wereld 
zien."
Voel hoe deze gedachten je vrede verstoren. Merk op hoe zij 
een wereld van problemen creëren die opgelost moeten worden, 
van vijanden die bestreden moeten worden, van tekorten die 
gevuld moeten worden.
Erkenning van Keuze (4 minuten) 
Nu realiseer je je dat je een keuze hebt. Je hoeft niet gevangen 
te blijven in deze chaotische wereld van waanzinnige gedachten. 
Herhaal: "Ik besluit geen waarde te verlenen aan wat totaal 
waanzinnig en zonder betekenis is."
Voel de kracht in deze keuze. Dit is niet passieve acceptatie 
maar actieve weigering - een bewuste intrekking van je investering 
in illusie.


Zeg tegen jezelf: "Nu kies ik ervoor dit geloof terug te nemen en 
mijn vertrouwen te stellen in de werkelijkheid."
Verbinding met Werkelijke Gedachten (5 minuten) 
In de stilte die ontstaat wanneer je je waanzinnige gedachten 
loslaat, open je voor een ander soort denken. Dit zijn je werkelijke 
gedachten - gedachten die je deelt met God.
Deze gedachten zijn niet chaotisch maar vredig. Zij creëren 
geen problemen maar oplossingen. Zij zien geen vijanden maar 
broeders en zusters. Zij ervaren geen tekort maar overvloed.
Laat deze werkelijke gedachten opkomen. Zij kunnen komen als 
gevoelens van vrede, als inzichten van liefde, als erkenning van 
eenheid. Ontvang wat er komt met dankbaarheid.
Visualisatie van Werkelijke Wereld (5 minuten) 
Vanuit deze werkelijke gedachten, laat je je bewustzijn de 
wereld zien zoals zij werkelijk is. Dit is geen wereld van conflict 
maar van harmonie. Geen wereld van tekort maar van overvloed. 
Geen wereld van scheiding maar van eenheid.
Zie hoe deze wereld niet "daarbuiten" bestaat maar ontstaat uit 
je eigen transformatie van bewustzijn. Herhaal: "God heeft geen 
betekenisloze wereld geschapen. Alles wat werkelijk is, bestaat in 
Zijn Denkgeest en ook in de mijne."
Bevestiging van Wil (4 minuten) 
Voel hoe je eigen wil samenvalt met Gods wil. Er is geen 
conflict tussen wat je werkelijk wilt en wat God wil. Zij zijn één en 
hetzelfde.
Herhaal: "Mijn wil is de Zijne en ik zal voor Zijn aangezicht 
geen andere goden plaatsen." Voel de kracht en vrede in deze 
uitspraken.


[image: fill-image-17.png][image: border-image-17.png]De beelden die je in het verleden hebt gemaakt - beelden van 
lijden, verlies, en dood - kunnen niet zegevieren over deze 
werkelijkheid. Zij zijn slechts projecties van waanzinnige 
gedachten, en je hebt de macht om andere gedachten te kiezen.
Integratie en Toewijding (3 minuten) 
Voordat je terugkeert naar het gewone bewustzijn, neem een 
moment om jezelf toe te wijzen aan deze nieuwe manier van zien. 
Elke keer dat waanzinnige gedachten opkomen, herinner jezelf aan 
je keuze.
Wanneer je je ogen opent, breng deze nieuwe manier van zien 
mee in je dag. Weet dat je altijd de keuze hebt tussen waanzin en 
werkelijkheid, tussen angst en liefde.
Gebed
Bron van alle Werkelijkheid,
Ik erken dat ik de macht heb om te kiezen hoe ik zie, welke 
gedachten ik denk, welke wereld ik ervaar.
Te lang heb ik gekozen voor betekenisloze gedachten die een 
wereld van chaos creëerden waarin geen vrede mogelijk was.
Vandaag trek ik mijn geloof terug uit deze waanzinnige 
wereld. Ik besluit geen waarde te verlenen aan wat totaal 
betekenisloos is.
Laat mijn werkelijke gedachten - de gedachten die ik met U deel -
 hun liefdevolle licht werpen op alles wat ik zie.
Mijn wil is Uw wil. Laat mij geen andere goden plaatsen voor Uw 
aangezicht.
Help me te kiezen voor werkelijkheid in elke situatie, elke 
gedachte, elk moment van deze dag. Amen.


Praktische Oefeningen
 
Oefening 1: De Hardop-Lezen Transformatie
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Elke ochtend gedurende de herhalingsperiode
 
Stap 1: Lees alle vijf lessen en toelichtingen hardop, langzaam 
en met intentie 
Stap 2: Herhaal elke keer dat je het woord "ik" leest je eigen 
naam 
Stap 3: Pauzeer na elke uitspraak van keuze ("Ik besluit...", "Ik 
kies...") en voel de kracht 
Stap 4: Noteer welke zinnen de sterkste impact op je hebben 
Stap 5: Herhaal die zinnen nog drie keer, elke keer met meer 
overtuiging
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
 
Oefening 2: De Gedachten-Sortering
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Drie keer per dag
 
Observatie-fase (3 minuten):
•Zit stil en observeer je gedachten
•Noteer mentaal welke gedachten chaos creëren (zorgen, 
oordelen, conflicten)
•Welke gedachten brengen vrede (acceptatie, liefde, 
verbinding)?
 
Categorisering (4 minuten): Voor elke gedachte vraag:
•Creëert deze gedachte een betekenisvolle of betekenisloze 
wereld?
•Brengt deze gedachte vrede of onvrede?
•Is dit een werkelijke of waanzinnige gedachte?
 
Keuze-moment (3 minuten):
•Voor elke waanzinnige gedachte: "Ik besluit geen waarde 
te verlenen aan wat betekenisloos is"
•Vraag om vervanging door een werkelijke gedachte
•Ontvang wat er komt met dankbaarheid


 
Oefening 3: De Wereld-Herinterpretatie
Tijd: 5 minuten per situatie 
Frequentie: Telkens wanneer je onvrede ervaart
 
Wanneer je je verstoord voelt door externe omstandigheden:
Stap 1: Pauzeer en herken: "Ik voel onvrede omdat ik een 
betekenisloze wereld zie" 
Stap 2: Vraag jezelf: "Welke waanzinnige gedachten creëren 
deze ervaring?" 
Stap 3: Identificeer de chaotische elementen in je 
interpretatie 
Stap 4: Kies bewust: "Ik besluit geen waarde te verlenen aan 
wat waanzinnig is" 
Stap 5: Vraag: "Hoe zouden mijn werkelijke gedachten deze 
situatie zien?" 
Stap 6: Open je voor een nieuwe interpretatie gebaseerd op 
liefde en vrede
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 4: Het Angst-Transformatie Protocol
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Telkens wanneer significante angst opkomt
Herkenning (3 minuten):
•Identificeer de specifieke angst
•Erken: "Een betekenisloze wereld baart angst"
•Merk op hoe deze angst gebaseerd is op de 
onbetrouwbaarheid van een chaotische wereld
Onderzoek (5 minuten):
•Welke waanzinnige gedachten voeden deze angst?
•Hoe creëren deze gedachten een wereld waarin "niets te 
vertrouwen valt"?
•Wat zou er veranderen als je deze gedachten als 
betekenisloos zou zien?
Keuze (4 minuten):
•"Nu kies ik ervoor dit geloof terug te nemen"
•"Ik trek mijn vertrouwen terug uit deze waanzinnige 
wereld"
•"Ik plaats mijn vertrouwen in de werkelijkheid"
Vervanging (3 minuten):
•Vraag om een werkelijke gedachte over deze situatie
•Hoe zou Gods liefde deze situatie zien?
•Ontvang de vrede die met werkelijke gedachten komt


 
Oefening 5: De Goddelijke Schepping Meditatie
Tijd: 20 minuten 
Frequentie: Elke avond
 
Voorbereiding (5 minuten):
•Kom tot rust en herinner jezelf: "God heeft geen 
betekenisloze wereld geschapen"
•Alles wat werkelijk is, bestaat in Gods Denkgeest en in de 
mijne
 
Verkenning (10 minuten):
•Laat je bewustzijn de werkelijke schepping verkennen
•Wat zie je wanneer je kijkt met werkelijke gedachten?
•Hoe voelt het om te weten dat je thuis bent in de 
volmaaktheid van de schepping?
 
Integratie (5 minuten):
•Hoe kun je morgen meer leven vanuit dit besef?
•Welke keuzes kun je maken die deze werkelijkheid 
weerspiegelen?
•Bevestig je intentie om te kiezen voor werkelijkheid
 
 


 
Oefening 6: Het Beeld-Ontmanteling Proces
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Wekelijks voor elke belangrijke relatie of situatie
 
Kies een relatie of situatie die je stress bezorgt:
Identificatie (5 minuten):
•Welke "beelden" heb je gemaakt van deze persoon/
situatie?
•Hoe reflecteren deze beelden je waanzinnige gedachten?
•Wat zien deze beelden dat gebaseerd is op lijden, verlies, 
of dood?
 
Erkenning (5 minuten):
•"Mijn gedachten zijn beelden die ik heb gemaakt"
•Deze beelden zijn niet de werkelijkheid maar projecties
•Ik heb de macht om andere beelden te maken
 
Reconstructie (5 minuten):
•Hoe zouden mijn werkelijke gedachten deze persoon/
situatie zien?
•Welke nieuwe beelden ontstaan vanuit liefde en vrede?
•Werk aan het zien met deze nieuwe beelden
 


 
Oefening 7: De Dagelijkse Keuze-Verklaring
Tijd: 5 minuten 
Frequentie: Elke ochtend en avond
 
Ochtend-verklaring: "Vandaag kies ik ervoor geen waarde te 
verlenen aan waanzinnige gedachten. Ik laat mijn werkelijke 
gedachten mijn zien bepalen. Mijn wil is Gods wil, en ik zal geen 
andere goden plaatsen voor Zijn aangezicht.”
 
Avond-reflectie:
•Waar koos ik vandaag voor werkelijke gedachten?
•Waar gaf ik nog waarde aan waanzinnige gedachten?
•Wat leerde ik over de kracht van mijn keuzes?
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 8: De Betekenis-Herbeoordeling
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Wanneer je je overweldigd voelt door de 
"problemen" van de wereld
 
Stap 1: Maak een lijst van wat je als "problemen" ziet 
Stap 2: Voor elk probleem, vraag: "Welke waanzinnige 
gedachten creëren dit probleem?" 
Stap 3: Herken dat deze problemen betekenisloos zijn - 
projecties van chaotische gedachten 
Stap 4: Kies bewust: "Ik besluit geen waarde te verlenen aan 
wat betekenisloos is" 
Stap 5: Vraag: "Hoe zou de werkelijkheid deze situatie zien?" 
Stap 6: Open je voor oplossingen die vanuit liefde komen
 
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 9: De Wil-Alignering Praktijk
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Wanneer je innerlijk conflict ervaart
 
Conflictherkenning (3 minuten):
•Waar voel je weerstand in je leven?
•Welke delen van jezelf lijken tegen elkaar te vechten?
•Hoe manifesteert zich dit als "mijn wil versus Gods wil”?
 
Dieper onderzoek (4 minuten):
•Zijn deze conflicten gebaseerd op werkelijke of 
waanzinnige gedachten?
•Wat zou er veranderen als je zou erkennen dat je wil en 
Gods wil hetzelfde zijn?
•Welke "andere goden" heb je misschien voor Gods 
aangezicht geplaatst?
 
Heralignering (3 minuten):
•"Mijn wil is de Zijne"
•Voel de vrede die komt met deze afstemming
•Kies bewust om te handelen vanuit deze eenheid van wil
 
 


 
Belangrijke Herinneringen voor de Praktijk:
	Keuze is Krachtig: Elke keuze die je maakt om 

waanzinnige gedachten te negeren is een daad van 
bevrijding.
	Werkelijke Gedachten zijn Beschikbaar: Je hebt altijd 

toegang tot werkelijke gedachten - gedachten van liefde, 
vrede, en eenheid.
	Hardop Lezen Helpt: Het uitspreken van deze 

waarheden maakt ze energetisch werkelijk in je leven.
	Geduld met het Proces: Het omschakelen van 

waanzinnige naar werkelijke gedachten is een proces, geen 
eenmalige gebeurtenis.
	Goddelijke Ondersteuning: Je staat er niet alleen voor - 

Gods wil is ook jouw wil, en deze kracht ondersteunt je 
keuzes.


 
Les 54
“De herhaling omvat de volgende ideeën:”
 
1. (16) Ik heb geen neutrale gedachten.
2. (17) Ik zie geen neutrale dingen.
3. (18) Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van mijn 
zien.
4. (19) Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van mijn 
gedachten.
5. (20) Ik ben vastbesloten te zien.
 
 
 
 
 
"De Macht van Gedeeld Denken”
 
Geen gedachte is neutraal, 
elk heeft zijn eigen kracht. 
Zij maken werelden 
of breken ze af.


 
Wat ik denk, straalt uit in alles wat ik zie. 
De wereld is een spiegel 
van mijn innerlijke staat.
 
Ik ben niet alleen in mijn denken. 
Elke gedachte raakt het hele universum.
 
Mijn angst wekt angst, 
mijn liefde wekt liefde. 
Wat ik kies te zien 
bepaalt wat anderen zien.
 
Ik bezit de hefboom 
die de wereld kan bewegen: 
mijn eigen denkgeest, 
waarin Gods macht woont.
 
Ik ben vastbesloten te zien 
de werkelijke wereld 
waar liefde angst vervangt, 
waar lachen tranen verjaagt.
 
Door mijn gedachten te veranderen 
verander ik alles. 
Ik ben hier om behulpzaam te zijn, 
om Hem te vertegenwoordigen.


Uitgebreide Commentaar
 
De Universele Invloed van Bewustzijn
Herhalingsles 54 presenteert een van de meest bekrachtende 
maar ook meest verantwoordelijke visies op menselijk bewustzijn 
die we in de Cursus tegenkomen. Deze vijf lessen bouwen 
systematisch het argument op dat onze gedachten niet alleen onze 
eigen ervaring bepalen, maar een fundamentele invloed hebben op 
de hele werkelijkheid zoals die wordt ervaren door alle bewuste 
wezens.
Les 16: De Onmogelijkheid van Neutraliteit 
"Ik heb geen neutrale gedachten" vestigt het principe dat alle 
mentale activiteit consequenties heeft. Deze les ondermijnt de 
moderne assumptie dat gedachten "slechts gedachten" zijn - 
private, onschuldige mentale gebeurtenissen zonder externe 
impact.
De Cursus stelt dat "neutrale gedachten onmogelijk zijn, want 
alle gedachten bezitten kracht." Deze kracht manifesteert zich op 
een fundamenteel niveau: "Ze zullen ofwel een onechte wereld 
maken, of mij naar de werkelijke wereld leiden."
Dit is een binaire keuze - er is geen middenweg. Onze 
gedachten participeren ofwel in de schepping van illusie (de 
"onechte wereld" van scheiding en conflict) of in de revelatie van 
werkelijkheid (de "werkelijke wereld" van eenheid en liefde). De 
externe wereld die we waarnemen is het directe resultaat van deze 
innerlijke keuze.
Les 17: De Projectie van Innerlijke Staten 
"Ik zie geen neutrale dingen" bouwt voort op het vorige 
principe door te stellen dat onze waarneming altijd gekleurd is 
door onze gedachten. "Wat ik zie, getuigt van wat ik denk."


De les maakt een fundamentele verbinding tussen bestaan en 
denken: "Als ik niet dacht, zou ik niet bestaan, want leven is 
denken." Dit echoot de filosofische traditie van Descartes ("Ik denk, 
dus ik ben") maar gaat verder door te suggereren dat de kwaliteit 
van ons denken de kwaliteit van ons bestaan bepaalt.
De belofte van deze les is dat verandering mogelijk is: "Ik weet 
dat de staat van mijn denken kan veranderen. En dus weet ik 
tevens dat de wereld die ik zie, ook veranderen kan." Dit is geen 
passieve hoop maar actieve zekerheid gebaseerd op het begrip van 
causale relaties.
 
Les 18: De Gedeelde Aard van Waarneming 
"Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van mijn zien" 
introduceert het concept van gedeeld bewustzijn. Deze les daagt de 
assumptie uit dat onze waarneming een private aangelegenheid is 
die alleen onszelf raakt.
"Als ik geen privé-gedachten heb, kan ik geen privé-wereld 
zien." Deze uitspraak onthult dat wat we als "onze persoonlijke 
ervaring" beschouwen eigenlijk deel uitmaakt van een groter, 
gedeeld bewustzijnsveld.
De les erkent dat "zelfs het dwaze idee van de afscheiding 
moest gedeeld worden voor het de basis kon vormen van de 
wereld die ik zie." Dit suggereert dat onze ervaring van een wereld 
van scheiding en conflict niet het resultaat is van individuele illusie 
maar van collectieve illusie - een gedeelde droom van 
afgescheidenheid.
Maar dezelfde dynamiek werkt in de tegenovergestelde 
richting: "zoals mijn gedachten van afscheiding appelleren aan de 
afscheidingsgedachten van anderen, zo doen mijn werkelijke 
gedachten de werkelijke gedachten ontwaken in hen.”


Les 19: De Kosmische Invloed van Individuele Gedachten 
"Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van mijn 
gedachten" brengt deze visie tot zijn logische conclusie. "Ik ben in 
niets alleen. Alles wat ik denk of zeg of doe, onderricht heel het 
universum."
Deze uitspraak is zowel krachtig als intimiderend. Het 
suggereert dat er geen "onschuldige" gedachten of acties bestaan - 
alles heeft universele gevolgen. "Een Zoon van God kan niet 
vruchteloos denken of spreken of handelen."
De les eindigt met een van de meest krachtige claims in de hele 
Cursus: "Het ligt daarom in mijn macht om ieders denken tezamen 
met het mijne te veranderen, voor aan mij is de macht van God." 
Dit is geen grootheidswaanzin maar een erkenning van onze ware 
natuur als uitdrukkingen van goddelijk bewustzijn.
 
Les 20: De Vastberadenheid om Waarheid te Zien 
"Ik ben vastbesloten te zien" voltooit deze reeks door een 
krachtige intentie uit te spreken. Na het erkennen van onze 
universele invloed, wijden we ons toe aan het gebruik van deze 
invloed voor genezing en waarheid.
"Nu ik onderken dat mijn gedachten altijd met anderen worden 
gedeeld, ben ik vastbesloten te zien." Deze vastberadenheid is niet 
gebaseerd op persoonlijke ambitie maar op kosmische 
verantwoordelijkheid.
De les beschrijft wat we willen zien: "het bewijs dat wat via mij 
is gedaan, gemaakt heeft dat liefde de plaats kon innemen van 
angst, lachen de plaats van tranen en overvloed de plaats van 
verlies." Dit is geen passieve hoop maar actieve participatie in 
kosmische transformatie.
 


De Archimedes-Hefboom van Bewustzijn
De commentaar gebruikt de metafoor van Archimedes' hefboom 
om onze macht te illustreren: "Geef me een hefboom die lang 
genoeg is en ik kan met één hand de hele wereld in beweging 
brengen." Onze denkgeest is die hefboom, en "aan mij is de macht 
van God."
Deze metafoor suggereert dat individuele transformatie van 
bewustzijn geometrische effecten kan hebben op de hele 
werkelijkheid. "Eén mens wiens denkgeest geheel is 
getransformeerd, transformeert de hele wereld.”
 
Jezus als Voorbeeld
Het gebruik van Jezus als voorbeeld is significant. "Jezus was 
zo'n mens en de invloed van zijn gedachten ontvouwt zich nog 
steeds, de rimpeling breidt zich nog steeds uit over het water van 
de vijver in onze denkgeest."
Dit presenteert Jezus niet als een unieke, onaantastbare figuur, 
maar als een voorganger die de weg heeft getoond. "Ik kan me bij 
hem aansluiten en de macht van mijn denkgeest toevoegen aan de 
zijne.”
 
Praktische Dienstverlening
De les eindigt met een praktische toepassing: "Ik ben hier alleen 
om werkelijk behulpzaam te zijn. Ik ben hier om Hem te 
vertegenwoordigen die mij gezonden heeft."
Dit transformeert elke dagelijkse interactie tot een mogelijkheid 
voor kosmische dienstverlening. "Door mijn denkgeest toe te staan 
te veranderen zal ik vandaag genezing schenken aan iedereen die 
ik ontmoet.”


Theologische en Wetenschappelijke Implicaties
Deze lessen suggereren een visie op bewustzijn die zowel 
mystieke als wetenschappelijke elementen bevat. De idee dat 
individueel bewustzijn universele effecten heeft, resoneert met 
moderne theorieën over kwantumverstrengeling en het observator-
effect in de natuurkunde.
Tegelijkertijd presenteert het een radicaal verantwoordelijke 
spiritualiteit waarin we niet alleen verantwoordelijk zijn voor onze 
eigen ervaring, maar deelnemen aan de co-creatie van de 
werkelijkheid zelf.
 
 
 
 
Geleide Meditatie - "De Hefboom van Bewustzijn"
Voorbereiding (3 minuten) 
Ga comfortabel zitten op een rustige plek waar je ongestoord 
kunt zijn. Sluit je ogen en neem enkele diepe ademhalingen. Laat 
elke uitademing je dieper brengen in de erkenning van je ware 
macht.
Herinner jezelf aan de waarheid dat je geen gewone persoon 
bent met beperkte invloed, maar een uitdrukking van goddelijk 
bewustzijn met universele impact.
Erkenning van Gedachten-Kracht (4 minuten) 
Breng je bewustzijn naar de stroom van gedachten in je geest. 
In plaats van deze gedachten als onschuldig of privé te zien, erken 
hun kracht.


Herhaal zachtjes: "Ik heb geen neutrale gedachten." Voel hoe 
elke gedachte energie draagt, richting heeft, gevolgen creëert.
Zie hoe sommige gedachten een wereld van scheiding en 
conflict creëren - gedachten van angst, oordeel, verdediging. Merk 
op hoe andere gedachten een wereld van eenheid en liefde 
reveleren - gedachten van acceptatie, vrede, verbinding.
Realiseer je dat je de keuze hebt welke soort gedachten je voedt 
en versterkt.
Waarneming als Spiegel (4 minuten) 
Breng een situatie in je leven in je bewustzijn die je uitdaagt. 
Kijk ernaar niet als een externe realiteit die je overkomt, maar als 
een weerspiegeling van je innerlijke staat.
Herhaal: "Wat ik zie, getuigt van wat ik denk." Vraag jezelf: 
"Welke gedachten in mij creëren deze ervaring?"
Herinner jezelf: "De staat van mijn denken kan veranderen. En 
dus kan de wereld die ik zie ook veranderen." Voel de hoop en 
macht in deze erkenning.
Verbinding met Gedeeld Bewustzijn (5 minuten) 
Laat nu het besef opkomen dat je niet alleen bent in je denken. 
Je gedachten resoneren met het universele bewustzijnsveld.
Herhaal: "Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van mijn 
zien." Voel je verbondenheid met alle andere bewuste wezens.
Realiseer je dat wanneer je kiest voor gedachten van liefde, je 
deze gedachten versterkt in het gehele veld van bewustzijn. 
Wanneer je kiest voor gedachten van angst, versterk je deze ook 
universeel.
Voel de verantwoordelijkheid maar ook de kracht in deze 
erkenning. Je individuele keuzes maken werkelijk verschil voor 
iedereen.


De Archimedes-Hefboom (5 minuten) 
Visualiseer jezelf als Archimedes met een kosmische hefboom. 
Je hefboom is je eigen denkgeest, je steunpunt is je verbinding met 
God.
Herhaal: "Aan mij is de macht van God." Voel deze kracht niet 
als ego-inflatie maar als heilige verantwoordelijkheid.
Zie hoe door het transformeren van je eigen gedachten, je 
letterlijk de hele wereld kunt helpen transformeren. Één volledig 
gehele geest kan de hele werkelijkheid verschuiven.
Voel je verbinding met alle andere lichtwerkers, alle andere 
mensen die hun bewustzijn wijden aan genezing en waarheid. 
Jullie werken samen als één kracht.
Vastberadenheid om te Zien (4 minuten) 
Vanuit dit besef van je kosmische invloed, vorm je een krachtige 
intentie.
Herhaal: "Ik ben vastbesloten te zien." Dit is niet zien met je 
fysieke ogen, maar zien met de ogen van liefde.
Visualiseer situaties waarin liefde de plaats inneemt van angst, 
lachen de plaats van tranen, overvloed de plaats van verlies. Zie dit 
niet als fantasie maar als de werkelijke wereld die je helpt 
manifesteren.
Voel je vastberadenheid om een instrument te zijn waardoor 
deze transformatie zich kan voltrekken.
Toewijding aan Dienst (3 minuten) 
Eindig met een toewijding aan dienst. Herhaal: "Ik ben hier 
alleen om werkelijk behulpzaam te zijn. Ik ben hier om Hem te 
vertegenwoordigen die mij gezonden heeft."


[image: fill-image-18.png][image: border-image-18.png]Zie elke ontmoeting vandaag als een mogelijkheid om genezing 
uit te stralen. Niet door te prediken of te proberen anderen te 
veranderen, maar door je eigen bewustzijn zo zuiver mogelijk te 
houden.
Weet dat door je denkgeest toe te staan te veranderen, je 
genezing schenkt aan iedereen die je ontmoet.
Terugkeer (2 minuten) 
Breng langzaam je bewustzijn terug naar het hier en nu. Open 
je ogen wanneer je klaar bent, gedragen door het besef van je ware 
macht en verantwoordelijkheid.
 
Gebed
Bron van alle Macht,
Ik erken de ontzagwekkende waarheid dat mijn gedachten kracht 
bezitten, dat zij werelden maken en werelden kunnen genezen.
Help me te begrijpen dat geen enkele gedachte neutraal is, dat 
alles wat ik denk het hele universum onderricht.
Laat me mijn denkgeest gebruiken als een hefboom van trans-
formatie, geworteld in Uw liefde, gericht op universele gene-zing.
Ik ben vastbesloten te zien met de ogen van waarheid. Laat liefde 
angst vervangen, lachen tranen verdrijven, overvloed verlies gene-
zen.
Gebruik mij als instrument van Uw vrede. Laat mijn getrans-
formeerde gedachten anderen helpen ontwaken.
Ik ben hier om behulpzaam te zijn, om U te vertegenwoordi-
gen in elke ontmoeting, elke gedachte, elk moment.
Amen.


Praktische Oefeningen
 
Oefening 1: De Gedachten-Kracht Monitoring
Tijd: Hele dag 
Frequentie: Continu gedurende de herhalingsperiode
 
Ochtend-intentie:
•Begin elke dag met: "Ik heb geen neutrale gedachten"
•Stel de intentie om bewust te zijn van de kracht van je 
gedachten
 
Gedurende de dag:
•Elke keer dat je een sterke gedachte opmerkt, pauzeer en 
vraag:
•"Maakt deze gedachte een werkelijke of 
onwerkelijke wereld?"
•"Welke gevolgen heeft deze gedachte voor mijn 
ervaring?"
•"Wil ik deze gedachte versterken of 
transformeren?”
 
Avond-reflectie:
•Welke gedachten vandaag hadden de meeste kracht?
•Hoe hebben deze gedachten mijn dag beïnvloed?
•Welke gedachten wil ik morgen cultiveren?


 
 
Oefening 2: De Wereld-als-Spiegel Praktijk
Tijd: 10 minuten per situatie 
Frequentie: Telkens wanneer je een uitdagende ervaring hebt
 
Stap 1: Erkenning (2 minuten)
•Kijk naar de uitdagende situatie
•Herhaal: "Wat ik zie, getuigt van wat ik denk"
•"Ik zie geen neutrale dingen"
Stap 2: Onderzoek (4 minuten)
•Welke gedachten in mij creëren deze ervaring?
•Hoe weerspiegelt deze situatie mijn innerlijke staat?
•Wat probeer ik te verdedigen of aan te vallen?
Stap 3: Keuze (2 minuten)
•"De staat van mijn denken kan veranderen"
•Welke andere gedachten zou ik kunnen kiezen?
•Hoe zou liefde deze situatie zien?
Stap 4: Transformatie (2 minuten)
•Kies bewust voor een liefdevolle interpretatie
•Voel hoe deze nieuwe gedachte je ervaring verandert
•Zie hoe de "externe" situatie kan verschuiven
 


 
Oefening 3: Het Universele Invloed Experiment
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Elke avond
 
Reflectie op de dag (5 minuten):
•Herinner je drie specifieke momenten van de dag
•Voor elk moment: "Ik ben niet de enige die de gevolgen 
ervaart van mijn gedachten"
•Hoe hebben mijn gedachten en acties anderen beïnvloed?
 
Universele perspectief (5 minuten):
•"Alles wat ik denk of zeg of doe, onderricht heel het 
universum"
•Wat heb ik het universum vandaag "onderwezen"?
•Welke energie heb ik bijgedragen aan het collectieve 
bewustzijn?
 
Intentie voor morgen (5 minuten):
•Welke gedachten wil ik morgen delen met het universum?
•Hoe kan ik bewuster bijdragen aan de healing van het 
collectieve bewustzijn?
•Welke specifieke liefdevolle gedachten wil ik cultiveren?
 


 
Oefening 4: De Archimedes-Hefboom Meditatie
Tijd: 20 minuten 
Frequentie: Drie keer per week
 
Voorbereiding (5 minuten):
•Kom tot rust en visualiseer jezelf met een kosmische 
hefboom
•Je hefboom is je denkgeest, je steunpunt is God
Kracht herkenning (5 minuten):
•"Het ligt in mijn macht om ieders denken te veranderen"
•"Aan mij is de macht van God"
•Voel deze kracht als heilige verantwoordelijkheid, niet als 
ego
Toepassing (5 minuten):
•Kies een specifieke situatie in de wereld die genezing 
nodig heeft
•Gebruik je "hefboom" door liefdevolle gedachten naar 
deze situatie te sturen
•Zie hoe je individuele shift bijdraagt aan universele 
genezing
Integratie (5 minuten):
•Hoe kun je deze kracht vandaag verantwoordelijk 
gebruiken?
•Welke concrete acties voortvloeien uit dit besef?


 
Oefening 5: De Vastberadenheid-om-te-Zien Oefening
Tijd: 5 minuten per persoon 
Frequentie: Voor elke significante relatie
 
Stap 1: Huidige perceptie
•Hoe zie je deze persoon normaal gesproken?
•Welke aspecten van angst, conflict, of beperking zie je?
Stap 2: Vastberadenheid
•"Ik ben vastbesloten te zien"
•"Ik wil de getuigen zien die me tonen dat het denken is 
veranderd"
Stap 3: Nieuwe visie
•Hoe zou deze persoon eruitzien als liefde angst heeft 
vervangen?
•Waar zou je lachen kunnen zien in plaats van tranen?
•Welke overvloed is er in plaats van verlies?
Stap 4: Inzet
•Verbinding bij het zien van deze persoon met nieuwe 
ogen
•Kies één specifieke manier om deze nieuwe perceptie uit 
te drukken
 
 


 
Oefening 6: Het Dienst-Bewustzijn Ritueel
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Elke ochtend
 
Toewijding (3 minuten):
•"Ik ben hier alleen om werkelijk behulpzaam te zijn"
•"Ik ben hier om Hem te vertegenwoordigen die mij 
gezonden heeft"
•Voel de heiligheid van deze toewijding
 
Planning (4 minuten):
•Welke ontmoetingen heb je vandaag?
•Hoe kun je in elke ontmoeting een instrument van 
genezing zijn?
•Welke specifieke liefdevolle gedachten wil je uitstralen?
 
Intentie (3 minuten):
•"Door mijn denkgeest toe te staan te veranderen, schenk 
ik genezing"
•Stel de intentie om je bewustzijn zo zuiver mogelijk te 
houden
•Vraag om begeleiding bij het dienen van de hoogste goed
 


 
Oefening 7: De Collectieve Gedachten-Shift
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Wekelijks
 
Globaal bewustzijn (5 minuten):
•Breng een wereldwijde situatie in je bewustzijn die 
genezing nodig heeft
•Erken dat je deel bent van het collectieve bewustzijn dat 
deze situatie creëert
 
Individuele verantwoordelijkheid (5 minuten):
•Welke gedachten in jezelf resoneren met deze 
wereldwijde situatie?
•Hoe draag je bij aan het probleem door je eigen 
denkpatronen?
•Welke shift in je eigen bewustzijn zou bijdragen aan 
wereldwijde genezing?
 
Collectieve healing (5 minuten):
•Stuur bewust liefdevolle gedachten naar deze situatie
•Visualiseer hoe je individuele shift bijdraagt aan een 
globale shift
•Voel je verbinding met alle andere lichtwerkers 
wereldwijd


 
Oefening 8: De Gedachten-Gevolgen Tracking
Tijd: 5 minuten per incident 
Frequentie: Wanneer je sterke emotionele reacties hebt
 
Onmiddellijke analyse:
•Wat was de gedachte die deze emotie veroorzaakte?
•"Deze gedachte is niet neutraal - welke wereld creëert 
zij?”
 
Gevolgen-onderzoek:
•Hoe beïnvloedt deze gedachte mijn houding tegenover 
anderen?
•Welke energie straál ik uit door deze gedachte?
•Hoe "onderricht" deze gedachte het universum?
 
Bewuste keuze:
•Wil ik deze gedachte en zijn gevolgen versterken?
•Welke alternatieve gedachte zou meer liefdevolle 
gevolgen hebben?
•Hoe kan ik deze nieuwe gedachte actief cultiveren?
 
 
 


 
Oefening 9: De Jezus-Verbinding Praktijk
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Wanneer je je overweldigd voelt door de omvang 
van je invloed
 
Verbinding (3 minuten):
•Herinner jezelf dat Jezus een voorganger was, geen 
uitzondering
•"Ik kan me bij hem aansluiten en de macht van mijn 
denkgeest toevoegen aan de zijne”
 
Inspiratie (4 minuten):
•Hoe heeft Jezus zijn bewustzijn gebruikt voor universele 
genezing?
•Welke kwaliteiten van zijn denkgeest wil je cultiveren?
•Hoe kun je zijn liefde channelen in je eigen situaties?
 
Toepassing (3 minuten):
•Kies één specifieke situatie waarin je zijn voorbeeld kunt 
volgen
•Hoe zou hij deze situatie benaderen?
•Welke concrete actie kun je nemen vanuit deze inspiratie?
 
 


 
Belangrijke Herinneringen voor de Praktijk:
	Kracht zonder Ego: Je hebt werkelijk universele invloed, 

maar dit is een geschenk om te dienen, niet om het ego te 
voeden.
	Geduld met het Proces: Bewustzijnstransformatie is een 

proces. Elke bewuste keuze voor liefde telt.
	Verantwoordelijkheid zonder Schuld: Je bent 

verantwoordelijk voor je gedachten, maar dit betekent niet 
dat je jezelf moet veroordelen voor "verkeerde" gedachten.
	Dienst als Vreugde: Het gebruik van je bewustzijn voor 

universele genezing is niet zwaar maar de grootste vreugde 
die mogelijk is.
	Verbinding met Anderen: Je staat er niet alleen voor - je 

bent deel van een groeiende gemeenschap van bewuste 
wezens die allemaal bijdragen aan de shift.


 
Les 55
“De herhaling omvat de volgende ideeën:”
 
1. (21) Ik ben vastbesloten de dingen anders te zien.
2. (22) Wat ik zie is een vorm van wraak.
3. (23) Ik kan aan deze wereld ontsnappen door 
aanvalsgedachten op te geven.
4. (24) Ik zie niet wat mijn hoogste belang is.
5. (25) Ik weet van niets waartoe het dient.
 
"De Keuze voor Liefde”
 
Wat ik zie
 - ziekte, rampspoed, dood - 
dit kan niet zijn wat God bedoelde voor Zijn geliefde Zoon. 
Mijn blik verraadt mijn onbegrip.
 
De wereld die ik waarneem 
is wraak in al haar vormen, 
een beeld van hoe alles alles aanvalt, 
geboren uit mijn eigen oorlogsgedachten.


 
Maar ik kan ontsnappen 
aan deze wereld van conflict 
door het wapen neer te leggen 
dat ik in mijn gedachten draag.
 
Ik weet niet wat mijn hoogste belang is, 
want ik weet niet wie ik ben. 
Ik probeer alles te gebruiken 
om mijn illusies waar te maken.
 
Voor mij dient alles slechts 
om te bewijzen dat 
mijn dromen werkelijkheid zijn. 
Daarom zie ik een angstaanjagende wereld.
 
Maar vandaag ben ik bereid 
een andere keuze te maken. 
Ik open mijn denkgeest 
voor een nieuwe manier van zien.
 
Laat mijn liefdevolle gedachten 
mij verlossen van deze visie 
en mij de vrede schenken 
die voor mij bestemd is.
 
Ik open mijn hart voor liefde.


 
Uitgebreide Commentaar
 
De Diagnose van Verkeerde Waarneming
Herhalingsles 55 biedt een van de meest diepgaande diagnoses 
van menselijk lijden in de hele Cursus. Deze vijf lessen onthullen 
niet alleen waarom we lijden, maar ook hoe we kunnen 
ontsnappen aan de cyclus van pijn die we onbewust in stand 
houden. Ze vormen een coherent geheel dat ons van erkenning van 
het probleem naar de oplossing leidt.
 
Les 21: De Vastberadenheid tot Transformatie 
"Ik ben vastbesloten de dingen anders te zien" begint met een 
eerlijke beoordeling van onze huidige waarneming. "Wat ik nu zie, 
zijn slechts de tekenen van ziekte, rampspoed en dood." Deze 
brutale eerlijkheid is noodzakelijk voor werkelijke transformatie.
De les stelt een fundamentele vraag: "Dit kan niet zijn wat God 
voor Zijn geliefde Zoon geschapen heeft." Deze vraag ondermijnt 
onze assumptie dat wat we zien de werkelijkheid is zoals God die 
heeft geschapen. In plaats daarvan suggereert het dat onze 
waarneming van een wereld vol lijden een bewijs is van ons eigen 
onbegrip.
"Alleen al het feit dat ik zulke dingen zie, is het bewijs dat ik 
God niet begrijp. Daarom begrijp ik ook Zijn Zoon niet." Deze 
erkenning is zowel nederig als bevrijdend. Het erkent onze 
verwarring zonder ons te veroordelen, en opent tegelijkertijd de 
deur voor een andere manier van zien.
Het doel wordt duidelijk gesteld: "Ik ben vastbesloten de 
getuigen te zien van de waarheid in mij, in plaats van degene die 


mij een illusie van mezelf tonen." Dit is geen passieve hoop maar 
actieve vastberadenheid - een bewuste keuze om anders te kijken.
 
Les 22: De Projectie van Aanval 
"Wat ik zie is een vorm van wraak" onthult de psychologische 
mechanica achter onze waarneming. "De wereld die ik zie, is 
beslist niet de weergave van liefdevolle gedachten. Ze is er een 
beeld van hoe alles alles aanvalt."
Deze observatie is radicaal omdat het suggereert dat wat we als 
"de natuurlijke orde" beschouwen - competitie, overleving van de 
sterkste, het eten van elkaar - eigenlijk een projectie is van onze 
eigen innerlijke oorlogstoestand.
"Het zijn mijn eigen aanvalsgedachten die dit beeld doen 
ontstaan." Dit is een fundamentele shift in verantwoordelijkheid. 
We zijn niet slachtoffers van een vijandige wereld, maar scheppers 
van onze eigen oorlogsvisie.
Maar er is hoop: "Mijn liefdevolle gedachten zullen mij 
verlossen van deze waarneming van de wereld, en mij de vrede 
geven die God voor mij heeft bestemd." De oplossing ligt niet in het 
veranderen van de wereld, maar in het veranderen van onze 
gedachten over de wereld.
 
Les 23: De Sleutel tot Ontsnapping 
"Ik kan aan deze wereld ontsnappen door aanvalsgedachten 
op te geven" biedt de praktische sleutel tot bevrijding. "Hierin, en 
in niets anders, ligt verlossing."
Deze uitspraak is zowel eenvoudig als revolutionair. Het 
suggereert dat alle complexe problemen van de wereld één enkele 


oorzaak hebben - aanvalsgedachten - en daarom één enkele 
oplossing - het opgeven van deze gedachten.
"Zonder aanvalsgedachten zou ik geen wereld vol aanval 
kunnen zien." Dit illustreert het causale verband tussen innerlijke 
staat en uiterlijke ervaring. Onze waarneming is niet passief maar 
actief creatief.
De belofte is prachtig: "Wanneer vergeving mij weer bewust laat 
worden van liefde, zal ik een wereld van vrede, vreugde en 
veiligheid zien." Vergeving wordt hier niet gepresenteerd als een 
morele verplichting maar als een praktisch hulpmiddel voor het 
herstel van onze natuurlijke liefdevolle waarneming.
 
Les 24: De Erkenning van Onwetendheid 
"Ik zie niet wat mijn hoogste belang is" erkent een 
fundamentele beperking van het ego-bewustzijn. "Hoe kan ik mijn 
hoogste belang onderkennen wanneer ik niet weet wie ik ben?"
Deze les onthult waarom zelfhulp-benaderingen vaak falen. Als 
we vanuit een vals zelfbeeld opereren, zullen onze pogingen om 
onze "belangen" te dienen alleen maar de illusie versterken.
"Wat ik meen dat mijn hoogste belang is, kluistert me alleen 
maar meer aan de wereld van illusies." Dit is een diepgaand inzicht 
in de paradox van ego-verbetering. Hoe meer we proberen het ego 
te verbeteren, hoe meer we de illusie versterken dat we het ego 
zijn.
De oplossing is overgave: "Ik ben bereid de Gids te volgen die 
God mij gegeven heeft om te ontdekken wat werkelijk mijn 
hoogste belang is." Dit is geen passieve afhankelijkheid maar 
actieve bereidheid om te leren.
 


Les 25: Het Universele Misbruik 
"Ik weet van niets waartoe het dient" onthult hoe het ego alles 
misbruikt voor zijn eigen doeleinden. "Voor mij is het doel van 
alles, te bewijzen dat mijn illusies omtrent mezelf werkelijkheid 
zijn."
Dit is een ongemakkelijke maar bevrijdende erkenning. We 
gebruiken niet alleen mensen en situaties voor onze eigen 
doeleinden, maar specifiek om onze valse identiteit te bevestigen. 
"Voor dit doel probeer ik alles en iedereen te gebruiken."
De gevolgen zijn voorspelbaar destructief: "Het doel dat ik aan 
de wereld gegeven heb, heeft tot een angstaanjagend beeld van 
haar geleid." Wanneer we alles zien als een middel om onze ego-
illusies te bevestigen, wordt alles een potentiële bedreiging of 
hulpmiddel in plaats van een uitdrukking van liefde.
De uitnodiging is om los te laten: "Laat ik mijn denkgeest 
openstellen voor het werkelijke doel van de wereld, door het doel 
dat ik haar heb verleend terug te nemen en de waarheid over haar 
te leren.”
 
De Progressie naar Nederigheid en Openheid
De commentaar benadrukt hoe deze lessen een natuurlijke 
progressie vormen. We beginnen met de erkenning dat wat we zien 
niet kan zijn wat God bedoelde. We ontdekken dat onze 
waarneming wordt gekleurd door aanvalsgedachten. We leren dat 
we kunnen ontsnappen door deze gedachten op te geven. We 
erkennen dat we niet weten wat werkelijk goed voor ons is. En 
tenslotte beseffen we dat we alles misbruiken om onze illusies te 
bevestigen.
Deze progressie leidt tot een staat van heilzame nederigheid. 
"Verward als ik ben kan ik mezelf niet leren wat ik niet weet. Ik 


heb een stabiele, betrouwbare Leraar nodig en in de Heilige Geest 
heb ik die Leraar gevonden.”
 
De Praktische Transformatie
De les eindigt met een praktische keuze: "Vandaag besluit ik een 
andere keuze te maken en mijn denkgeest te openen voor een 
denkwijze die ik tot nu toe niet begrijp. Ik open mijn hart voor 
liefde."
Dit is geen intellectuele oefening maar een levensveranderende 
keuze. Het vereist de moed om onze diepst gekoesterde 
overtuigingen over de werkelijkheid los te laten en open te staan 
voor iets totaal anders.
 
Theologische Implicaties
Deze lessen presenteren een radicale herinterpretatie van de 
verhouding tussen God en wereld. In plaats van een God die een 
wereld vol lijden heeft geschapen, suggereren ze een God van pure 
liefde wiens schepping wordt vertroebeld door onze eigen 
verkeerde waarneming.
Dit is geen ontkenning van lijden, maar een verklaring voor de 
oorsprong ervan in onze eigen aanvalsgedachten. Het biedt ook 
een praktische weg tot genezing: het opgeven van deze gedachten.
 
 
 
 
 


Geleide Meditatie - "Het Openen van het Hart"
Voorbereiding (3 minuten) 
Ga comfortabel zitten op een rustige plek waar je ongestoord 
bent. Sluit je ogen en neem enkele diepe ademhalingen. Laat elke 
uitademing je dieper brengen in de bereidheid om anders te zien.
Herinner jezelf eraan dat je hier bent om te leren, om open te 
staan voor een nieuwe manier van waarneming die voorbij je 
huidige begrip gaat.
Eerlijke Observatie (4 minuten) 
Breng je bewustzijn naar de wereld zoals jij die gewoonlijk ziet. 
Zonder oordeel, observeer gewoon wat je normaliter waarneemt: 
conflict, competitie, ziekte, verlies, angst.
Herhaal zachties: "Wat ik nu zie, zijn slechts de tekenen van 
ziekte, rampspoed en dood." Laat deze woorden resoneren zonder 
jezelf te veroordelen.
Realiseer je: "Dit kan niet zijn wat God voor Zijn geliefde Zoon 
geschapen heeft." Voel hoe deze erkenning ruimte creëert voor een 
andere mogelijkheid.
Erken nederig: "Alleen al het feit dat ik zulke dingen zie, is het 
bewijs dat ik God niet begrijp." Dit is geen mislukking maar een 
begin van wijsheid.
Herkenning van Projectie (4 minuten) 
Breng nu een specifieke situatie in je bewustzijn die je stress of 
conflict bezorgt. Kijk ernaar met nieuwe ogen.
Herhaal: "Wat ik zie is een vorm van wraak." Merk op hoe deze 
situatie een "beeld is van hoe alles alles aanvalt."
Realiseer je dieper: "Het zijn mijn eigen aanvalsgedachten die 
dit beeld doen ontstaan." Voel hoe deze erkenning je macht 


teruggeeft - je bent geen slachtoffer maar schepper van je eigen 
ervaring.
Laat het besef opkomen dat "mijn liefdevolle gedachten mij 
zullen verlossen van deze waarneming van de wereld."
Loslaten van Aanval (5 minuten) 
Visualiseer nu al je aanvalsgedachten - je oordelen, je 
verdedigingen, je behoeften om gelijk te hebben, je wrok, je 
angsten. Zie ze als wapens die je in je gedachten draagt.
Herhaal: "Ik kan aan deze wereld ontsnappen door 
aanvalsgedachten op te geven." Voel de waarheid in deze woorden.
Een voor een, stel je voor dat je deze mentale wapens nerlegt. 
Voel de opluchting in elke loslating. "Zonder aanvalsgedachten zou 
ik geen wereld vol aanval kunnen zien."
Open je voor de mogelijkheid: "Wanneer vergeving mij weer 
bewust laat worden van liefde, zal ik een wereld van vrede, 
vreugde en veiligheid zien."
Nederige Erkenning (4 minuten) 
Vanuit deze ontwapenende staat, erken eerlijk: "Ik zie niet wat 
mijn hoogste belang is." Voel de bevrijding in deze eerlijkheid.
"Hoe kan ik mijn hoogste belang onderkennen wanneer ik niet 
weet wie ik ben?" Laat deze vraag je openen voor een dieper 
mysterie over je eigen identiteit.
Realiseer je: "Wat ik meen dat mijn hoogste belang is, kluistert 
me alleen maar meer aan de wereld van illusies."
Vorm de intentie: "Ik ben bereid de Gids te volgen die God mij 
gegeven heeft." Voel je bereidheid om te leren in plaats van te 
leiden.
Het Herkennen van Misbruik (4 minuten) 


Breng je bewustzijn naar hoe je gewoonlijk met mensen en 
situaties omgaat. Erken eerlijk: "Ik weet van niets waartoe het 
dient."
Zie hoe je geneigd bent alles en iedereen te gebruiken "om te 
bewijzen dat mijn illusies omtrent mezelf werkelijkheid zijn."
Merk op hoe "het doel dat ik aan de wereld gegeven heb, heeft 
tot een angstaanjagend beeld van haar geleid."
Vorm de bereidheid: "Laat ik mijn denkgeest openstellen voor 
het werkelijke doel van de wereld."
Opening voor Liefde (4 minuten) 
In de stilte die ontstaat na al dit loslaten, voel een zachte 
opening in je hart. Dit is de ruimte die ontstaat wanneer aanval 
wordt weggenomen.
Herhaal als een gebed: "Ik open mijn hart voor liefde." Voel hoe 
deze woorden niet alleen een gedachte zijn maar een fysieke 
sensatie van opening.
Laat liefdevolle gedachten opkomen - gedachten van acceptatie, 
van vrede, van verbinding. Ontvang ze als geschenken.
Voel hoe deze liefdevolle gedachten een andere wereld creëren 
- een wereld van "vrede, vreugde en veiligheid."
Integratie en Toewijding (2 minuten) 
Voordat je terugkeert naar het gewone bewustzijn, maak een 
toewijding: "Vandaag besluit ik een andere keuze te maken."
Voel je vastberadenheid om "de dingen anders te zien." Dit is 
geen eenmalige beslissing maar een voortdurende keuze.
Wanneer je je ogen opent, breng deze nieuwe bereidheid mee 
in je dag. Weet dat je altijd kunt kiezen voor liefde in plaats van 
aanval.


Praktische Oefeningen
 
Oefening 1: De Dagelijkse Vastberadenheid-Verklaring
Tijd: 5 minuten 
Frequentie: Elke ochtend
 
Ochtend-ritueel:
•Sta voor een spiegel en kijk jezelf in de ogen
•Zeg hardop: "Ik ben vastbesloten de dingen anders te 
zien"
•Herken eerlijk: "Wat ik nu zie, zijn tekenen van ziekte, 
rampspoed en dood"
•Bevestig: "Dit kan niet zijn wat God voor Zijn geliefde 
Zoon geschapen heeft"
•Vorm de intentie: "Vandaag zoek ik de getuigen van 
waarheid in plaats van illusie”
 
 
 
 
 
 
 
 


 
 
Oefening 2: De Aanval-Herkenning Praktijk
Tijd: 3 minuten per incident 
Frequentie: Telkens wanneer je je geïrriteerd of bedreigd voelt
 
Stap 1: Pauzeer
•Stop onmiddellijk je automatische reactie
•Herhaal: "Wat ik zie is een vorm van wraak"
Stap 2: Erken
•"Dit is een beeld van hoe alles alles aanvalt"
•"Het zijn mijn eigen aanvalsgedachten die dit beeld doen 
ontstaan"
Stap 3: Kies
•"Mijn liefdevolle gedachten zullen mij verlossen van deze 
waarneming"
•Vraag: "Hoe zou liefde deze situatie zien?"
Stap 4: Open
•Laat een liefdevolle interpretatie opkomen
•Handel vanuit deze nieuwe perceptie
 
 
 


 
Oefening 3: Het Aanvalsgedachten Loslaat-Ritueel
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Elke avond
 
Inventaris (5 minuten):
•Reflecteer op je dag
•Identificeer alle momenten van aanvalsgedachten: 
oordelen, kritiek, verdediging, boosheid
•Schrijf ze op zonder jezelf te veroordelen
 
Erkenning (5 minuten):
•Voor elke aanvalsgedachte: "Ik kan aan deze wereld 
ontsnappen door aanvalsgedachten op te geven"
•Realiseer je: "Zonder aanvalsgedachten zou ik geen 
wereld vol aanval kunnen zien”
 
Loslating (5 minuten):
•Visualiseer hoe je elke aanvalsgedachte loslaat
•Vervang elke aanvalsgedachte door een liefdevolle 
gedachte
•Eindig met: "Ik verkies vrede, vreugde en veiligheid te 
zien”
 
 


 
Oefening 4: De Hoogste-Belang Onderzoek
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Wekelijks
 
Huidige agenda (3 minuten):
•Maak een lijst van wat je denkt dat je "hoogste belangen" 
zijn
•Werk, relaties, gezondheid, financiën, etc.
 
Dieper onderzoek (4 minuten):
•Voor elk "belang": "Hoe gebruik ik dit om mijn illusies 
over mezelf te bevestigen?"
•"Op welke manier kluistert dit me aan de wereld van 
illusies?"
•"Wat probeer ik hiermee te bewijzen over wie ik ben?”
 
Opening voor begeleiding (3 minuten):
•"Ik zie niet wat mijn hoogste belang is"
•"Ik ben bereid de Gids te volgen die God mij gegeven 
heeft"
•Vraag om echte begeleiding over wat werkelijk dienend is
 
 


 
Oefening 5: Het Doel-Herdefiniëring Proces
Tijd: 15 minuten per significante relatie/situatie 
Frequentie: Maandelijks
 
Huidige doel identificeren (5 minuten):
•Kies een belangrijke relatie of situatie
•Erken eerlijk: "Ik weet van niets waartoe het dient"
•Hoe probeer je deze persoon/situatie te gebruiken om je 
illusies te bevestigen?
 
Gevolgen observeren (5 minuten):
•Hoe heeft dit doel "tot een angstaanjagend beeld geleid"?
•Welke angst, conflict, of pijn ontstaat uit dit gebruik?
•Hoe beperkt dit doel je vermogen om liefde te zien?
 
Nieuwe opening (5 minuten):
•"Laat ik mijn denkgeest openstellen voor het werkelijke 
doel"
•Hoe zou God willen dat je deze relatie/situatie gebruikt?
•Welk heilig doel zou liefde hier kunnen dienen?
 
 


 
Oefening 6: De Liefdevolle-Gedachten Cultivatie
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Drie keer per dag
 
Ochtend (Intentie):
•"Mijn liefdevolle gedachten zullen mij verlossen van valse 
waarneming"
•Kies drie specifieke liefdevolle gedachten om vandaag te 
cultiveren
•Bijvoorbeeld: acceptatie, dankbaarheid, compassie
 
Middag (Toepassing):
•Brend bewust je gekozen liefdevolle gedachten toe in 
uitdagende situaties
•Merk op hoe ze je ervaring veranderen
•Versterk ze door herhaling
 
Avond (Reflectie):
•Hoe hebben je liefdevolle gedachten je dag beïnvloed?
•Welke "vrede die God voor je heeft bestemd" heb je 
ervaren?
•Dank God voor de kracht van liefdevolle gedachten
 


 
Oefening 7: Het Hart-Opening Ritueel
Tijd: 20 minuten 
Frequentie: Wanneer je je gesloten of defensief voelt
 
Fysieke opening (5 minuten):
•Leg je handen op je hart
•Adem diep in je hartgebied
•Visualiseer hoe je hart zich fysiek opent als een bloem
Emotionele opening (5 minuten):
•Identificeer wat je hart gesloten heeft (angst, pijn, 
teleurstelling)
•Zeg: "Ik open mijn hart ondanks deze ervaring"
•Voel je bereidheid om weer lief te hebben
Mentale opening (5 minuten):
•"Ik open mijn denkgeest voor een denkwijze die ik niet 
begrijp"
•Laat alle zekerheid los over hoe dingen "zouden moeten 
zijn"
•Ontvang nieuwe mogelijkheden met nieuwsgierigheid
Spirituele opening (5 minuten):
•"Ik open mijn hart voor liefde"
•Voel je verbinding met de universele liefde
•Laat deze liefde door je heen stromen naar de wereld


 
Oefening 8: De Anders-Zien Experiment
Tijd: 5 minuten per persoon 
Frequentie: Voor elke persoon die je vandaag tegenkomt
 
Automatische perceptie (1 minuut):
•Merk op hoe je deze persoon normaal gesproken ziet
•Welke oordelen, categorieën, of verwachtingen heb je?
 
Bewuste keuze (2 minuten):
•"Ik ben vastbesloten de dingen anders te zien"
•"Ik zoek de getuigen van waarheid in plaats van illusie"
•Kies bewust om deze persoon met liefde te zien
 
Nieuwe waarneming (2 minuten):
•Hoe zou deze persoon eruitzien als uitdrukking van Gods 
liefde?
•Welke kwaliteiten van licht kun je in hen zien?
•Hoe verandert deze nieuwe perceptie je interactie met 
hen?
 
 
 


 
Oefening 9: De Gids-Volg Praktijk
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Bij belangrijke beslissingen
 
Erkenning van beperking (3 minuten):
•"Ik zie niet wat mijn hoogste belang is"
•"Ik weet niet wie ik werkelijk ben"
•"Daarom kan ik dit niet uit mezelf oplossen”
 
Opening voor begeleiding (4 minuten):
•"Ik ben bereid de Gids te volgen die God mij gegeven 
heeft"
•Stil je hart en geest voor innerlijke begeleiding
•Vraag specifiek: "Wat zou liefde hier doen?”
 
Ontvangen en handelen (3 minuten):
•Ontvang wat er komt zonder te analyseren
•Vertrouw op de eerste liefdevolle impuls
•Neem één concrete stap gebaseerd op deze begeleiding
 
 
 


 
Belangrijke Herinneringen voor de Praktijk:
	Eerlijkheid zonder Zelfveroordeling: Erken je 

aanvalsgedachten zonder jezelf te veroordelen. Ze zijn 
gewoon vergissingen die gecorrigeerd kunnen worden.
	Bereidheid is de Sleutel: Je hoeft niet perfect te zijn in 

het hebben van liefdevolle gedachten. Je hoeft alleen bereid 
te zijn om te leren.
	Kleine Stappen: Transformatie gebeurt geleidelijk. Vier 

elke kleine verschuiving van aanval naar liefde.
	Geduld met het Proces: Je conditionering om aan te 

vallen is diep. Wees geduldig met jezelf terwijl je nieuwe 
patronen ontwikkelt.
	Vertrouwen in Begeleiding: Je hebt een betrouwbare 

innerlijke Gids. Vertrouw op de liefdevolle begeleiding die 
altijd beschikbaar is.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


[image: fill-image-19.png][image: border-image-19.png]Gebed
 
Liefdevolle Gids,
Ik erken eerlijk dat wat ik zie niet kan zijn wat U bedoelde voor 
Uw geliefde kinderen.
Mijn ogen zien ziekte, conflict en dood waar U alleen liefde hebt 
geschapen. Dit toont mij dat ik U niet begrijp en niet weet wie ik 
werkelijk ben.
Ik zie dat mijn eigen aanvalsgedachten deze wereld van wraak 
hebben gecreëerd. Ik ben bereid deze gedachten op te geven en mijn 
hart te openen voor liefde.
Ik weet niet wat mijn hoogste belang is omdat ik probeer alles te 
gebruiken om mijn illusies waar te maken. Leer mij het werkelijke 
doel van alles.
Vandaag kies ik voor een andere weg. Ik open mijn denk-
geest voor een manier van zien die ik nog niet begrijp.
Laat mijn liefdevolle gedachten mij verlossen van deze valse 
waarneming en mij de vrede schenken die U voor mij hebt bestemd.
Ik open mijn hart voor liefde.
Amen.
 


 
Les 56
“De herhaling omvat de volgende ideeën:”
 
1. (26) Mijn aanvalsgedachten zijn een aanval op mijn 
onkwetsbaarheid.
2. (27) Ik wil niets liever dan zien.
3. (28) Ik wil niets liever dan anders zien.
4. (29) God is in alles wat ik zie.
5. (30) God is in alles wat ik zie, want God is in mijn 
denkgeest.
 
 
"De Deur naar Visie”
 
Hoe kan ik weten wie ik ben 
als ik mezelf alleen maar bedreigd zie? 
Pijn, ziekte, verlies en dood 
lijken mijn leven te beheersen.
 
Maar mijn aanvalsgedachten zelf 
zijn de aanval op mijn onkwetsbaarheid. 


Ik heb mijn erfgoed geruild 
voor deze wereld van illusie.
 
Ik wil niets liever dan zien - 
werkelijk zien wie ik ben. 
Deze wereld vol angst 
weerspiegelt slechts mijn verwarrende zelfbeeld.
 
Ik wil de deur openen 
achter deze wereld van schaduwen, 
om daarachter de wereld te zien 
die Gods Liefde weerspiegelt.
 
Want achter elk beeld dat ik vormde 
blijft de waarheid onveranderd. 
Achter elke sluier die ik ophief 
schijnt het licht van liefde.
 
God is in alles wat ik zie, 
want God is in mijn denkgeest. 
In mij ligt de kennis bewaard 
dat alles eeuwig één is.
 
Ik ben werkelijkheid 
omdat deze wereld dat niet is. 
Laat me mijn ware erfgoed claimen: 
volmaakte veiligheid en vervulling.


Uitgebreide Commentaar
Het Paradox van Kwetsbaarheid en Onkwetsbaarheid
Herhalingsles 56 neemt ons mee in een van de meest 
fundamentele paradoxen van het menselijk bestaan: hoe kunnen 
we tegelijkertijd kwetsbaar en onkwetsbaar zijn? Deze vijf lessen 
bouwen systematisch een argument op dat onze ervaren 
kwetsbaarheid het directe resultaat is van onze eigen 
aanvalsgedachten, en dat onze ware onkwetsbaarheid ons eeuwige 
erfgoed is.
 
Les 26: De Zelfvernietigende Aard van Aanval 
"Mijn aanvalsgedachten zijn een aanval op mijn 
onkwetsbaarheid" onthult een van de meest subtiele maar 
vernietigende mechanismen van het ego. Deze les begint met een 
existentiële vraag: "Hoe kan ik weten wie ik ben wanneer ik mezelf 
voortdurend aangevallen zie?"
Deze vraag raakt de kern van identiteitsverwarring. Als onze 
dagelijkse ervaring wordt gedomineerd door bedreigingen - "pijn, 
ziekte, verlies, ouderdom en dood" - hoe kunnen we dan geloven 
dat we meer zijn dan kwetsbare, tijdelijke wezens?
De les onthult de tragische ironie: "Al mijn hoop, al mijn 
wensen en plannen lijken overgeleverd aan de genade van een 
wereld waarover ik geen controle heb." We voelen ons machteloos 
in een vijandige wereld, niet beseffend dat deze wereld een 
projectie is van onze eigen aanvalsgedachten.
Maar er is een diepere waarheid: "Toch zijn volmaakte 
veiligheid en volledige vervulling mijn erfgoed." Dit is geen 
sentimentele wensdenking maar een ontologische waarheid over 
onze ware natuur als scheppingen van God.


De les erkent onze verwarring: "Ik heb geprobeerd mijn erfgoed 
weg te geven in ruil voor de wereld die ik zie." Maar God's liefde is 
onvoorwaardelijk: "Maar God heeft mijn erfgoed veilig voor mij 
bewaard. Mijn eigen werkelijke gedachten zullen mij leren wat het 
is.”
 
Les 27: Het Verlangen naar Authentiek Zien “
Ik wil niets liever dan zien" drukt een diep spiritueel verlangen 
uit. Deze les maakt de verbinding tussen waarneming en identiteit: 
"Omdat ik inzie dat wat ik zie een weerspiegeling is van wat ik 
denk te zijn, besef ik dat visie mijn grootste behoefte is."
Dit is een revolutionaire erkenning. Onze problemen met de 
externe wereld zijn eigenlijk problemen met onze zelfperceptie. 
"De wereld die ik zie, getuigt van het angstwekkende karakter van 
het zelfbeeld dat ik heb gevormd."
De oplossing vereist een fundamentele shift: "Als ik mij 
herinneren wil wie ik ben, is het noodzakelijk dat ik dit beeld van 
mezelf laat gaan." Dit is geen gemakkelijke taak omdat ons vals 
zelfbeeld zo vertrouwd is geworden.
Maar de belofte is prachtig: "Wanneer dit door de waarheid 
wordt vervangen, zal visie mij zeker worden geschonken. En met 
deze visie zal ik met mildheid en liefde de wereld en mezelf 
beschouwen.”
 
Les 28: De Verlangen naar Transformatie 
"Ik wil niets liever dan anders zien" intensiveert het verlangen 
van de vorige les. "De wereld die ik zie, houdt mijn angstwekkende 
zelfbeeld in stand en garandeert de voortzetting ervan."


Deze les onthult hoe onze waarneming en identiteit elkaar 
wederzijds versterken in een gesloten systeem. "Zolang ik de 
wereld zie zoals ik die nu zie, kan de waarheid niet tot mijn 
bewustzijn doordringen."
Het verlangen wordt poëtisch uitgedrukt: "Ik wil graag dat de 
deur achter deze wereld voor mij geopend wordt, zodat ik 
daarachter de wereld kan zien die een weerspiegeling is van de 
Liefde van God."
Deze "deur" is een krachtige metafoor voor de doorgang van 
illusie naar werkelijkheid, van angst naar liefde, van een ego-
gecentreerd naar een God-gecentreerd bewustzijn.
 
Les 29: De Alomtegenwoordigheid van het Goddelijke 
"God is in alles wat ik zie" introduceert een radicaal 
verschillende manier van kijken. In plaats van God af te wezigheid 
in een wereld vol lijden, suggereert deze les dat God altijd 
aanwezig is, maar verborgen achter onze projecties.
"Achter elk beeld dat ik heb gevormd, blijft de waarheid 
onveranderd." Dit is een geruststellende maar ook uitdagende 
uitspraak. Geruststelling omdat het suggereert dat onze 
vergissingen de werkelijkheid niet beschadigen. Uitdagend omdat 
het ons vraagt voorbij onze gewone waarneming te kijken.
"Achter elke sluier die ik neergelaten heb over het gelaat van de 
liefde, blijft het licht daarvan ongetemperd." Deze poëtische 
beeldspraak suggereert dat liefde niet verdwenen is maar alleen 
verduisterd door onze eigen projecties.
De les eindigt met een belofte van uiteindelijke erkenning: "God 
is nog altijd en voorgoed overal en in alles. En wij die deel zijn van 
Hem, zullen uiteindelijk voorbijzien aan alle verschijningsvormen 
en de waarheid herkennen achter elk."


Les 30: De Innerlijke Bron van Goddelijke Aanwezigheid 
"God is in alles wat ik zie, want God is in mijn denkgeest" 
maakt de cruciale verbinding tussen innerlijke en uiterlijke 
ervaring. God is niet afwezig van de wereld maar aanwezig in ons 
bewustzijn.
"In mijn eigen denkgeest, achter al mijn waanzinnige gedachten 
van afscheiding en aanval, ligt de kennis dat alles eeuwig één is." 
Deze les suggereert dat onze diepste wijsheid niet verloren is 
gegaan maar alleen bedekt door oppervlakkige verwarring.
"De kennis van Wie ik ben, heb ik niet verloren door die te 
vergeten." Dit is een fundamentele stelling over de aard van 
spirituele amnesie. We zijn niet werkelijk vergeten wie we zijn; we 
hebben alleen tijdelijk andere gedachten gekozen.
"Ze is voor mij bewaard in de Denkgeest van God, die Zijn 
Gedachten niet verlaten heeft. En ik, die daartoe behoor, ben één 
daarmee en één met Hem." Dit plaatst onze individuele bewustzijn 
in de context van universeel bewustzijn.
 
De Existentiële Keuze
De commentaar formuleert de fundamentele existentiële keuze 
waarvoor we staan: "Ofwel ik ben werkelijk en de wereld niet, 
ofwel de wereld is werkelijk en ik niet."
Deze dichotomie dwingt ons tot een keuze. Als we geloven in 
de werkelijkheid van een wereld vol lijden, moeten we 
concluderen dat we zwakke, tijdelijke wezens zijn. Als we geloven 
in onze werkelijkheid als eeuwige, spirituele wezens, moeten we 
concluderen dat de wereld van lijden een illusie is.
De Cursus kiest ondubbel zinning: "Want ik ben werkelijkheid 
omdat de wereld dat niet is, en ik wil mijn eigen werkelijkheid 
kennen."


De Deur in de Denkgeest
Een van de meest krachtige beelden in deze les is de "deur" in 
onze denkgeest. Deze deur is "de deur naar visie" - de toegang tot 
een fundamenteel andere manier van waarneming.
Deze metafoor suggereert dat transformatie niet iets is wat van 
buitenaf komt, maar iets wat van binnenuit wordt geopend. We 
hebben de sleutel tot onze eigen bevrijding; we hoeven alleen 
bereid te zijn de deur te openen.
 
Praktische Implicaties
Deze lessen hebben verreikende praktische implicaties:
	Herdefiniëring van Veiligheid: Ware veiligheid ligt niet 

in externe bescherming maar in de erkenning van onze 
inherente onkwetsbaarheid.
	Transformatie van Waarneming: Onze problemen met 

de wereld kunnen worden opgelost door het veranderen van 
onze manier van kijken.
	Herkenning van Goddelijke Aanwezigheid: God is niet 

afwezig maar verborgen achter onze projecties.
	Innerlijke Authoriteit: De antwoorden liggen niet buiten 

ons maar in onze eigen denkgeest.
 
 
 
 
 


Geleide Meditatie - "Het Openen van de Deur naar 
Visie"
Voorbereiding (3 minuten) 
Ga comfortabel zitten op een rustige plek waar je ongestoord 
bent. Sluit je ogen en neem enkele diepe ademhalingen. Laat elke 
uitademing je brengen naar de deur in je eigen denkgeest - de deur 
tussen illusie en werkelijkheid.
Herinner jezelf eraan dat je hier bent om te leren zien zoals 
God ziet, om voorbij de verschijningsvormen te kijken naar de 
waarheid daarachter.
Erkenning van Valse Kwetsbaarheid (4 minuten) 
Breng je bewustzijn naar alle manieren waarop je jezelf 
kwetsbaar voelt. Visualiseer de bedreigingen die je waarneemt: 
ziekte, verlies, ouderdom, teleurstelling, afwijzing.
Herhaal zachtjes: "Hoe kan ik weten wie ik ben wanneer ik 
mezelf voortdurend aangevallen zie?" Voel de verwarring die deze 
constante bedreiging creëert.
Realiseer je nu: "Mijn aanvalsgedachten zijn een aanval op mijn 
onkwetsbaarheid." Zie hoe je eigen gedachten van angst en 
verdediging de ervaring van kwetsbaarheid creëren.
Erken: "Ik heb geprobeerd mijn erfgoed weg te geven in ruil 
voor de wereld die ik zie." Maar weet dat "God mijn erfgoed veilig 
voor mij heeft bewaard."
Het Verlangen naar Authentiek Zien (5 minuten) 
Vanuit dit besef, laat een diep verlangen opkomen. Herhaal: "Ik 
wil niets liever dan zien."
Erken: "Wat ik zie is een weerspiegeling van wat ik denk te 
zijn." De wereld vol bedreigingen getuigt van "het angstwekkende 
karakter van het zelfbeeld dat ik heb gevormd."


Vorm de intentie: "Als ik mij herinneren wil wie ik ben, is het 
noodzakelijk dat ik dit beeld van mezelf laat gaan."
Voel je verlangen om dit false zelfbeeld te laten vervangen door 
waarheid. Voel je verlangen naar visie - naar de mogelijkheid om 
"met mildheid en liefde de wereld en mezelf te beschouwen."
Het Verlangen naar Transformatie (4 minuten) 
Intensiveer je verlangen: "Ik wil niets liever dan anders zien."
Realiseer je dat "de wereld die ik zie, mijn angstwekkende 
zelfbeeld in stand houdt." Zolang je blijft zien zoals je nu ziet, "kan 
de waarheid niet tot je bewustzijn doordringen."
Visualiseer nu de "deur achter deze wereld." Deze deur bevindt 
zich in je eigen denkgeest. Het is de toegang tot een andere manier 
van waarneming.
Vorm de vurige wens: "Ik wil graag dat deze deur voor mij 
geopend wordt, zodat ik daarachter de wereld kan zien die een 
weerspiegeling is van de Liefde van God."
Herkenning van Goddelijke Aanwezigheid (5 minuten) 
Terwijl je voor deze innerlijke deur staat, realiseer je: "God is in 
alles wat ik zie."
Begin te zien voorbij de oppervlakkige verschijningen. "Achter 
elk beeld dat ik heb gevormd, blijft de waarheid onveranderd."
Visualiseer hoe je de sluiers optilt die je hebt "neergelaten over 
het gelaat van de liefde." Achter elke sluier "blijft het licht 
ongetemperd."
Zie elke persoon, elke situatie, elk object in je leven. Achter elke 
vorm, achter elke schijnbare bedreiging, achter elk probleem, is 
God aanwezig.


Voel hoe deze nieuwe manier van zien je angst vermindert en je 
vrede brengt.
Verbinding met Innerlijke Wijsheid (4 minuten) 
Breng nu je aandacht naar je eigen denkgeest. Herhaal: "God is 
in alles wat ik zie, want God is in mijn denkgeest."
"In mijn eigen denkgeest, achter al mijn waanzinnige gedachten 
van afscheiding en aanval, ligt de kennis dat alles eeuwig één is."
Laat je aandacht zinken voorbij de oppervlakkige gedachten 
van zorgen, oordelen, en angsten. Dieper, naar de plaats waar 
eeuwige wijsheid woont.
"De kennis van Wie ik ben, heb ik niet verloren door die te 
vergeten." Voel de waarheid van deze woorden. Je ware identiteit 
is niet weggenomen maar alleen tijdelijk verduisterd.
"Ze is voor mij bewaard in de Denkgeest van God." Voel je 
verbinding met deze universele wijsheid. "En ik, die daartoe 
behoor, ben één daarmee en één met Hem."
Opening van de Deur (3 minuten) 
Nu, met deze erkenning van je ware natuur, visualiseer hoe de 
deur in je denkgeest opengaat. Dit is geen dramatiese gebeurtenis 
maar een zachte opening, als de dageraad.
Stap door deze deur en zie de wereld "die een weerspiegeling is 
van de Liefde van God." Hier is geen bedreiging, geen verlies, geen 
angst. Hier is alleen liefde die zich in oneindige vormen uitdrukt.
Voel je "volmaakte veiligheid en volledige vervulling" - je ware 
erfgoed. Dit is niet iets wat je moet verdienen maar iets wat altijd 
al van jou was.
Integratie (2 minuten) Voordat je terugkeert naar gewoon 
bewustzijn, neem deze visie mee. Weet dat deze deur altijd 
openstaat, dat deze visie altijd beschikbaar is.


[image: fill-image-24.png][image: border-image-24.png]Wanneer je je ogen opent, kijk met deze nieuwe ogen. Zoek in 
elke situatie, elke persoon, de aanwezigheid van God. Herinner 
jezelf aan je onkwetsbaarheid, aan je erfgoed van vrede.
 
Gebed
Geliefde God,
Te lang heb ik mezelf gezien als kwetsbaar en bedreigd. Mijn 
eigen aanvalsgedachten hebben mijn onkwetsbaarheid aangevallen.
Ik heb mijn erfgoed geruild - volmaakte veiligheid en vervulling -
 voor deze wereld van illusie. Maar U hebt het veilig bewaard.
Ik wil niets liever dan zien wie ik werkelijk ben. Help me het 
angstwekkende zelfbeeld los te laten dat ik heb gevormd.
Open de deur in mijn denkgeest naar ware visie. Laat me de 
wereld zien die Uw Liefde weerspiegelt.
Want U bent in alles wat ik zie, omdat U in mijn denkgeest 
bent. Achter mijn waanzinnige gedachten ligt de kennis dat alles één 
is.
De kennis van wie ik ben heb ik niet verloren. Help me me te 
herinneren dat ik één ben met U.
Laat me voorbijzien aan alle verschijningsvormen en de 
waarheid herkennen achter elke vorm.
Amen.
 
 
 


Praktische Oefeningen
Oefening 1: De Erfgoed-Herinnering Meditatie
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Elke ochtend
 
Erkenning van verlies (5 minuten):
•Reflecteer op manieren waarop je je kwetsbaar voelt
•Identificeer wat je denkt "verloren" te hebben of te 
kunnen verliezen
•Erken: "Ik heb geprobeerd mijn erfgoed weg te geven”
 
Herinnering aan erfgoed (5 minuten):
•Herhaal: "Volmaakte veiligheid en volledige vervulling 
zijn mijn erfgoed"
•Visualiseer jezelf als onkwetsbaar, compleet, veilig
•Voel de waarheid: "God heeft mijn erfgoed veilig voor mij 
bewaard”
 
Intentie voor de dag (5 minuten):
•"Mijn werkelijke gedachten zullen mij leren wat mijn 
erfgoed is"
•Stel de intentie om vandaag vanuit je onkwetsbaarheid te 
leven
•Vraag om begeleiding bij het herinneren van je ware 
natuur


 
Oefening 2: De Aanvalsgedachten-Identificatie
Tijd: 5 minuten per incident 
Frequentie: Telkens wanneer je je bedreigd voelt
 
Pauzeer en herken:
•Stop je automatische reactie van verdediging
•Vraag: "Welke aanvalsgedachten creëren deze ervaring 
van bedreiging?”
 
Verbind met onkwetsbaarheid:
•"Mijn aanvalsgedachten zijn een aanval op mijn 
onkwetsbaarheid"
•"Ik ben werkelijk onkwetsbaar omdat God mij zo 
geschapen heeft”
 
Kies voor werkelijke gedachten:
•Vervang de aanvalsgedachte door een gedachte van vrede
•Handel vanuit je onkwetsbaarheid in plaats van je angst
 
 
 
 
 


Oefening 3: Het Zelfbeeld-Transformatie Proces
Tijd: 20 minuten 
Frequentie: Wekelijks
 
Huidige zelfbeeld inventaris (7 minuten):
•Schrijf op hoe je jezelf gewoonlijk ziet
•Welke beperkingen, angsten, tekortkomingen identificeer 
je?
•Dit is "het angstwekkende zelfbeeld dat ik heb gevormd”
 
Erkenning van projectie (6 minuten):
•"De wereld die ik zie, getuigt van dit zelfbeeld"
•Hoe weerspiegelt je externe ervaring je interne 
zelfperceptie?
•Erken: "Wat ik zie is een weerspiegeling van wat ik denk 
te zijn”
 
Opening voor waarheid (7 minuten):
•"Als ik mij herinneren wil wie ik ben, moet ik dit beeld 
laten gaan"
•Visualiseer het loslaten van je false zelfbeeld
•Open je voor je ware identiteit als Gods geliefde 
schepping
•Voel hoe deze nieuwe identiteit een andere wereld 
mogelijk maakt


Oefening 4: De Deur-Opening Visualisatie
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Dagelijks gedurende een week, dan wekelijks
 
Voorbereiding (3 minuten):
•Kom tot rust en visualiseer een deur in je bewustzijn
•Deze deur scheidt de wereld van illusie van de wereld van 
werkelijkheid
 
Voor de deur staan (4 minuten):
•"Ik wil graag dat deze deur voor mij geopend wordt"
•Voel je verlangen om "de wereld te zien die Gods Liefde 
weerspiegelt"
•"Ik wil niets liever dan anders zien”
 
De deur openen (5 minuten):
•Visualiseer hoe de deur langzaam opengaat
•Stap door naar de andere kant
•Zie de wereld gevuld met liefde, vrede, en licht
•Alles wat je eerder als bedreigend zag, straalt nu liefde uit
 
Integratie (3 minuten):
•Breng deze visie mee terug naar je dagelijkse bewustzijn
•Weet dat deze deur altijd openstaat
•Kies bewust om door deze deur te leven


 
Oefening 5: God-in-Alles Contemplatie
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Tweemaal daags
 
Objectieve observatie (3 minuten):
•Kijk naar je omgeving met gewone ogen
•Merk op wat je normaliter ziet: objecten, mensen, 
situaties
 
Spirituele visie (4 minuten):
•Herhaal voor elk object/persoon: "God is in dit wat ik zie"
•"Achter dit beeld dat ik heb gevormd, blijft de waarheid 
onveranderd"
•Probeer voorbij de vorm te kijken naar de goddelijke 
aanwezigheid
 
Innerlijke erkenning (3 minuten):
•"God is in alles wat ik zie, want God is in mijn denkgeest"
•Voel je verbinding met de goddelijke aanwezigheid in 
jezelf
•Realiseer je dat je zien van God in alles mogelijk wordt 
door God in jou
 
 


 
Oefening 6: De Sluier-Oplichtting Oefening
Tijd: 15 minuten per moeilijke relatie 
Frequentie: Maandelijks
 
Identificatie van sluiers (5 minuten):
•Kies een persoon met wie je uitdagingen hebt
•Welke "sluiers" heb je "neergelaten over het gelaat van de 
liefde"?
•Hoe zie je deze persoon gewoonlijk? (oordelen, angsten, 
irritaties)
 
Herinnering aan licht (5 minuten):
•"Achter elke sluier blijft het licht ongetemperd"
•Stel je voor dat je deze sluiers één voor één optilt
•Achter elke sluier zie je meer van hun ware liefde-natuur
 
Nieuwe perceptie (5 minuten):
•Zie deze persoon als uitdrukking van Gods liefde
•Hoe zou je anders met hen omgaan vanuit deze 
perceptie?
•Kies één concrete manier om deze nieuwe visie uit te 
drukken
 


 
Oefening 7: De Werkelijkheid-vs-Wereld Keuze
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Wanneer je je overweldigd voelt door "wereldse" 
problemen
 
Probleemidentificatie (3 minuten):
•Wat in de wereld bezorgt je stress of angst?
•Hoe maken deze problemen je je zwak of machteloos 
voelen?
 
Existentiële keuze (4 minuten):
•"Ofwel ik ben werkelijk en de wereld niet, ofwel de 
wereld is werkelijk en ik niet"
•Als je problemen werkelijk zijn, wat zegt dat over jou?
•Als jij werkelijk bent, wat zegt dat over je problemen?
 
Keuze voor werkelijkheid (3 minuten):
•"Ik ben werkelijkheid omdat de wereld dat niet is"
•"Ik wil mijn eigen werkelijkheid kennen"
•Hoe verandert deze keuze je perspectief op je 
“problemen"?
 
 


 
Oefening 8: De Onkwetsbaarheids-Affirmatie
Tijd: 5 minuten 
Frequentie: Elke keer dat je je kwetsbaar voelt
 
Herkenning:
•Merk op wanneer je je bedreigd, kwetsbaar, of onveilig 
voelt
•Pauzeer en breng bewustzijn naar deze gevoelens
 
Affirmatie:
•"Volmaakte veiligheid en volledige vervulling zijn mijn 
erfgoed"
•"God heeft mijn erfgoed veilig voor mij bewaard"
•"Ik ben inherent onkwetsbaar omdat ik Gods schepping 
ben”
 
Toepassing:
•Handel vanuit deze onkwetsbaarheid
•Wat zou je doen als je wist dat je volkomen veilig bent?
 
 
 
 


 
Oefening 9: De Eenheids-Herinnering
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Elke avond
 
Innerlijke verkenning (5 minuten):
•Ga diep in je bewustzijn
•Voorbij de oppervlakkige gedachten van de dag
•"In mijn denkgeest ligt de kennis dat alles eeuwig één is”
 
Herinnering aan identiteit (3 minuten):
•"De kennis van Wie ik ben, heb ik niet verloren"
•"Ze is bewaard in de Denkgeest van God"
•Voel je verbinding met je ware Zelf
 
Eenheids-ervaring (2 minuten):
•"Ik ben één met de Denkgeest van God en één met Hem"
•Laat separatie-gedachten oplossen in deze eenheid
•Rust in het besef van je oneindige verbondenheid
 
 
 
 


 
Belangrijke Herinneringen voor de Praktijk:
	Geduld met Visie-Ontwikkeling: Ware visie ontwikkelt 

zich geleidelijk. Wees geduldig met jezelf terwijl je nieuwe 
manieren van zien cultiveert.
	Vertrouwen in je Erfgoed: Je onkwetsbaarheid is niet 

iets wat je moet verdienen maar iets wat altijd al van jou is.
	Praktische Toepassingen: Deze lessen zijn niet alleen 

filosofisch maar bedoeld om je dagelijkse ervaring te 
transformeren.
	Innerlijke Authoriteit: De deur naar visie bevindt zich in 

je eigen bewustzijn. Je hebt de macht om deze te openen.
	Goddelijke Ondersteuning: God ondersteunt je 

verlangen om te zien zoals Hij ziet. Je staat er niet alleen 
voor in deze transformatie.


 
Les 57
“De herhaling omvat de volgende ideeën:”
 
1. (31) Ik ben niet het slachtoffer van de wereld die ik zie.
2. (32) Ik heb de wereld die ik zie bedacht.
3. (33) Er is een andere manier om naar de wereld te kijken.
4. (34) Ik zou in plaats hiervan vrede kunnen zien.
5. (35) Mijn denkgeest is deel van Die van God. Ik ben heel 
heilig.
 
"De Ultieme Vrijheid”
 
Mijn ketenen zijn los, 
de gevangenisdeur staat open. 
Ik ben niet het slachtoffer 
van de wereld die ik zie.
 
Ik heb deze gevangenis gemaakt, 
deze wereld van beperking bedacht. 
Alleen mijn wens om te blijven 
houdt me hier gevangen.


 
Er is een andere manier 
om naar alles te kijken. 
Waar ik gevangenschap zag 
kan ik nu bevrijding zien.
 
In plaats van oorlog 
zou ik vrede kunnen zien. 
In plaats van angst 
zou ik liefde kunnen kiezen.
 
Mijn denkgeest is vrij 
om te kiezen wat ik wil. 
Deze keuze hangt af 
van niets buiten mezelf.
 
Ik kan geluk kiezen 
in elk moment. 
Deze vrijheid is goddelijk, 
deze macht is heilig.
 
Vandaag kies ik voor geluk. 
Vandaag kies ik voor vrede. 
Vandaag kies ik voor vrijheid 
om te zien zoals God ziet.
 


Uitgebreide Commentaar
De Revolutie van Innerlijke Vrijheid
Herhalingsles 57 presenteert misschien wel de meest 
bevrijdende boodschap van de hele Cursus: de erkenning van onze 
absolute innerlijke vrijheid. Deze vijf lessen bouwen systematisch 
het argument op dat we nooit slachtoffers zijn geweest, dat we 
onze eigen ervaring creëren, en dat we altijd de macht hebben om 
anders te kiezen.
 
Les 31: De Ontkenning van Slachtofferschap 
“Ik ben niet het slachtoffer van de wereld die ik zie" is een 
van de meest radicale stellingen in spirituele literatuur. Deze les 
begint met een retorische vraag die onze fundamentele assumptie 
over onze relatie met de wereld ondermijnt: "Hoe kan ik het 
slachtoffer zijn van een wereld die volledig ongedaan kan worden 
gemaakt als ik dat verkies?"
De beeldspraak die volgt is krachtig en bevrijdend: "Mijn 
ketenen zijn los. Ik kan ze afwerpen, gewoon door dat te wensen. 
De gevangenisdeur staat open. Ik kan vertrekken door eenvoudig 
naar buiten te gaan."
Deze metaforen suggereren dat onze beperking altijd een 
kwestie van keuze is geweest, niet van externe dwang. "Niets 
houdt mij in deze wereld vast. Alleen mijn wens te blijven houdt 
me gevangen."
Dit vergroot mijn kracht en zelfbewustzijn maar is ook 
confronterend. Autonomie vergrotend omdat het onze absolute 
macht erkent om onze ervaring te veranderen. Confronterend 
omdat het alle excuses wegneemt en ons volledig verantwoordelijk 
maakt voor onze ervaring.


De les eindigt met een keuze: "Ik wil mijn waanzinnige wensen 
opgeven en eindelijk het zonlicht ingaan.”
 
Les 32: De Erkenning van Zelf-Creatie 
"Ik heb de wereld die ik zie bedacht" gaat nog verder door te 
erkennen dat we niet alleen niet slachtoffer zijn van de wereld, 
maar dat we de wereld hebben gecreëerd zoals we die waarnemen.
"De gevangenis waarin ik mezelf zie, heb ik gemaakt. Dit is het 
enige wat ik hoef in te zien en ik ben vrij." Deze erkenning is 
paradoxaal bevrijdend. Door volledig eigenaarschap te nemen van 
onze beperking, verkrijgen we de macht om die beperking op te 
heffen.
De les erkent de grootsheid van onze vergissing: "Ik heb mezelf 
wijsgemaakt dat het mogelijk is de Zoon van God gevangen te 
zetten." Dit is geen gewone vergissing maar een fundamentele 
misperceptie van onze ware natuur.
Maar er is ook erkenning van onze ware natuur: "De Zoon van 
God moet eeuwig vrij zijn. Hij is zoals God hem geschapen heeft en 
niet wat ik van hem wilde maken."
Deze les plaatst onze ervaring van beperking in de context van 
onze relatie met God. We zijn niet beperkt omdat God ons zo heeft 
gemaakt, maar omdat we hebben gekozen om onszelf beperkt te 
zien.
 
Les 33: De Mogelijkheid van Alternatieve Perceptie 
"Er is een andere manier om naar de wereld te kijken" 
introduceert het concept van perceptuele keuze. "Aangezien het 
doel van de wereld niet het doel is dat ik eraan heb toegeschreven, 
moet er een andere manier zijn om ernaar te kijken."


Deze les erkent dat onze huidige manier van zien verkeerd is: 
"Ik zie alles op z'n kop, en mijn gedachten zijn het tegendeel van 
de waarheid."
Maar deze erkenning opent de deur voor transformatie: "Ik zie 
de wereld als een gevangenis voor Gods Zoon. Dan moet het wel 
zo zijn dat in werkelijkheid de wereld een plaats is waar hij kan 
worden bevrijd."
Dit is een perfecte illustratie van hoe de Cursus onze negatieve 
percepties gebruikt als springplank naar positieve waarheid. Als we 
de wereld zien als het tegenovergestelde van wat God bedoelde, 
dan kunnen we eenvoudig onze perceptie omdraaien om de 
waarheid te zien.
 
Les 34: De Keuze voor Vrede 
"Ik zou in plaats hiervan vrede kunnen zien" maakt de 
transformatie van perceptie praktisch. Het woord "zou kunnen" 
benadrukt dat dit altijd een beschikbare optie is.
"Wanneer ik de wereld als een oord van vrijheid zie, besef ik dat 
ze de wetten van God weerspiegelt in plaats van de regels die ik 
bedacht waaraan zij moest gehoorzamen."
Deze les onthult hoe onze perceptie van de wereld direct 
gerelateerd is aan welke "wetten" we denken dat erop van 
toepassing zijn. Als we denken dat de wereld geregeerd wordt door 
angst, competitie, en verlies, zullen we dat zien. Als we erkennen 
dat de wereld eigenlijk geregeerd wordt door liefde, 
samenwerking, en overvloed, zullen we dat zien.
"Dan zal ik begrijpen dat daar vrede, en geen oorlog woont. En 
dan zal ik zien dat er ook vrede huist in het hart van allen die dit 
oord delen met mij.”
 


Les 35: De Erkenning van Inherente Heiligheid 
"Mijn denkgeest is deel van Die van God. Ik ben heel heilig" 
brengt de reeks tot een climax door onze ware identiteit te 
herbevestigen.
"Terwijl ik de vrede van de wereld met mijn broeders deel, 
begin ik te begrijpen dat deze vrede diep in mij ontspringt." Dit is 
een cruciale erkenning: vrede is niet iets wat we vinden in de 
wereld, maar iets wat we vanuit onszelf naar de wereld brengen.
"De wereld waarnaar ik kijk, heeft het licht van mijn vergeving 
aangenomen en straalt vergeving naar mij terug." Dit illustreert 
hoe onze innerlijke staat direct beïnvloedt wat we in de wereld 
ervaren.
"In dit licht begin ik te zien wat mijn illusies over mezelf 
verborgen hielden. Ik begin de heiligheid van al wat leeft, mezelf 
incluis, te begrijpen en hun eenheid met mij te verstaan.”
 
Het Centrale Thema van Vrijheid
De commentaar benadrukt hoe het woord "vrijheid" door alle 
vijf lessen heen resoneert. Deze vrijheid is niet politiek of 
economisch maar fundamenteel spiritueel - de vrijheid om onze 
ervaring te bepalen door onze keuzes.
"Het mooie van de erkenning dat ik de wereld die ik zie heb 
bedacht, is dat dit betekent dat ik vrij ben om haar anders te zien."
Deze vrijheid is niet beperkt door externe omstandigheden: "Ik 
kan kiezen wat ik denk en dat is de ultieme vrijheid.”
 
 
 


Geluk als Keuze
Een van de meest praktische aspecten van deze les is de 
erkenning dat "geluk een keuze is die ik zelf maak." Dit is niet 
oppervlakkig positief denken maar een diepgaande erkenning van 
onze innerlijke macht.
"Ik heb niets van buitenaf nodig om mijn geluk mogelijk te 
maken, het is een keuze. En niets buiten mijzelf kan die keuze 
belemmeren."
Deze les gaat verder dan individueel geluk naar kosmische 
harmonie: "God wil dat we deze keuze maken, want Zijn Wil voor 
ons is volmaakt geluk.”
 
Praktische Implicaties
Deze lessen hebben verreikende praktische implicaties:
	Einde van Slachtofferschap: We kunnen stoppen met het 

zien van onszelf als slachtoffers van omstandigheden.
	Verantwoordelijkheid voor Ervaring: We nemen 

volledige verantwoordelijkheid voor onze emotionele en 
spirituele ervaring.
	Kracht van Keuze: In elk moment kunnen we kiezen hoe 

we iets willen ervaren.
	Vrede als Mogelijkheid: Vrede is altijd een beschikbare 

optie, ongeacht externe omstandigheden.
	Inherente Waardigheid: Onze heiligheid is niet iets wat 

we moeten verdienen maar iets wat we zijn.
 
 


Geleide Meditatie - "De Poorten van Vrijheid"
Voorbereiding (3 minuten) 
Ga comfortabel zitten op een plek waar je ongestoord bent. 
Sluit je ogen en neem enkele diepe ademhalingen. Laat elke 
uitademing je brengen naar het besef van je ware vrijheid.
Herinner jezelf eraan dat je hier bent om te ontdekken dat je 
altijd vrij bent geweest, dat je alleen maar vergeten bent hoe je 
deze vrijheid kunt gebruiken.
Onderzoek van Vermeende Gevangenschap (4 minuten) 
Breng je bewustzijn naar de manieren waarop je je gevangen 
voelt in je leven. Visualiseer deze beperkingen als kluisters om je 
polsen, als tralies voor een raam, als muren om je heen.
Merk op hoe zwaar deze beperkingen lijken, hoe 
onoverkomelijk. Zie hoe ze je gevoel van keuze en macht 
wegnemen.
Herhaal nu zachtjes: "Ik ben niet het slachtoffer van de wereld 
die ik zie." Laat deze woorden door je bewustzijn resoneren.
Vraag jezelf af: "Hoe kan ik het slachtoffer zijn van een wereld 
die volledig ongedaan kan worden gemaakt als ik dat verkies?"
Ontdekking van Losse Ketenen (4 minuten) 
Begin nu je vermeende ketenen te onderzoeken. Tot je 
verbazing ontdek je: "Mijn ketenen zijn los."
Voel hoe je polsen vrij zijn. De ketenen die je dacht dat je 
vasthielden, waren slechts illusies. "Ik kan ze afwerpen, gewoon 
door dat te wensen."
Kijk naar de gevangenisdeur. Tot je verbazing staat deze open. 
"De gevangenisdeur staat open. Ik kan vertrekken door eenvoudig 
naar buiten te gaan."


Realiseer je: "Niets houdt mij in deze wereld vast. Alleen mijn 
wens te blijven houdt me gevangen."
Erkenning van Zelf-Creatie (5 minuten) 
Vanuit deze nieuwe vrijheid, kijk je terug naar je vermeende 
gevangenis. Met verbazing realiseer je je: "De gevangenis waarin ik 
mezelf zie, heb ik gemaakt."
Zie hoe elke tralies, elke muur, elke beperking voortkomt uit je 
eigen gedachten, je eigen overtuigingen, je eigen angsten.
"Dit is het enige wat ik hoef in te zien en ik ben vrij." Voel de 
bevrijding in deze erkenning. Je bent niet gevangen door externe 
omstandigheden maar door je eigen percepties.
Erken de grootsheid van je vergissing: "Ik heb mezelf 
wijsgemaakt dat het mogelijk is de Zoon van God gevangen te 
zetten."
Maar herinner jezelf ook aan de waarheid: "De Zoon van God 
moet eeuwig vrij zijn. Hij is zoals God hem geschapen heeft."
Ontdekking van Alternatieve Perceptie (4 minuten) 
Nu je je vrijheid erkent, kijk je opnieuw naar je leven, je 
relaties, je uitdagingen. Herinner jezelf: "Er is een andere manier 
om naar de wereld te kijken."
Erken: "Ik zie alles op z'n kop, en mijn gedachten zijn het 
tegendeel van de waarheid."
Waar je eerder gevangenschap zag, kijk je nu naar 
mogelijkheden voor bevrijding. "Ik zie de wereld als een 
gevangenis voor Gods Zoon. Dan moet het wel zo zijn dat in 
werkelijkheid de wereld een plaats is waar hij kan worden bevrijd."
Vorm de intentie: "Ik wil de wereld zien zoals die is, en wel als 
een plaats waar de Zoon van God zijn vrijheid vindt."


Keuze voor Vrede (4 minuten) 
Vanuit deze nieuwe manier van kijken, realiseer je je: "Ik zou in 
plaats hiervan vrede kunnen zien."
Kijk naar situaties die je eerder stress gaven. "Wanneer ik de 
wereld als een oord van vrijheid zie, besef ik dat ze de wetten van 
God weerspiegelt in plaats van de regels die ik bedacht."
Voel hoe vrede een optie wordt in elke situatie. "Dan zal ik 
begrijpen dat daar vrede, en geen oorlog woont."
Zie hoe deze vrede niet alleen in situaties woont maar ook "in 
het hart van allen die dit oord delen met mij."
Erkenning van Heiligheid (4 minuten) 
Terwijl je in deze vrede rust, herinner jezelf: "Mijn denkgeest is 
deel van Die van God. Ik ben heel heilig."
"Terwijl ik de vrede van de wereld met mijn broeders deel, 
begin ik te begrijpen dat deze vrede diep in mij ontspringt."
Zie hoe "de wereld waarnaar ik kijk, het licht van mijn 
vergeving heeft aangenomen en vergeving naar mij terug straalt."
"In dit licht begin ik te zien wat mijn illusies over mezelf 
verborgen hielden."
Voel je verbinding met "de heiligheid van al wat leeft, mezelf 
incluis, en hun eenheid met mij."
Keuze voor Geluk (2 minuten) 
Eindig deze meditatie met een bewuste keuze. Herinner jezelf: 
"Geluk is een keuze die ik zelf maak."
"Ik heb niets van buitenaf nodig om mijn geluk mogelijk te 
maken. En niets buiten mijzelf kan die keuze belemmeren."


[image: fill-image-29.png][image: border-image-29.png]Maak nu de keuze: "Vandaag kies ik voor geluk! Vandaag kies ik 
voor vrede!"
Wanneer je je ogen opent, breng deze keuze mee in je dag. 
Weet dat in elk moment deze vrijheid beschikbaar is.
 
Gebed
 
God van Absolute Vrijheid,
Vandaag herken ik dat ik nooit een slachtoffer ben geweest van 
de wereld die ik zie. Mijn ketenen zijn los, de deur staat open.
Ik heb de gevangenis gemaakt waarin ik mezelf zag. En daarom 
kan ik die ook weer ongedaan maken.
Leer me de andere manier om naar de wereld te kijken - niet als 
een gevangenis maar als een plaats van bevrijding.
In plaats van oorlog zou ik vrede kunnen zien. In plaats van 
angst zou ik liefde kunnen kiezen.
Herinner me dat mijn denkgeest deel is van de Uwe, dat ik heel 
heilig ben, dat geluk mijn keuze is.
Laat me vandaag kiezen voor de vrijheid die U mij gaf, voor de 
vrede die mijn erfgoed is, voor het geluk dat Uw Wil is.
Ik kies voor vrijheid. Ik kies voor vrede. Ik kies voor geluk.
Amen.
 
 


Praktische Oefeningen
 
Oefening 1: De Dagelijkse Vrijheids-Verklaring
Tijd: 5 minuten 
Frequentie: Elke ochtend
 
Fysieke visualisatie:
•Sta voor een spiegel en kijk jezelf in de ogen
•Visualiseer alle "ketenen" die je denkt te hebben
•Zeg hardop: "Mijn ketenen zijn los. Ik kan ze afwerpen 
door dat te wensen"
•Maak een fysiek gebaar van het afwerpen van ketenen
 
Gevangenisdeur:
•Visualiseer een geopende deur achter je in de spiegel
•"De gevangenisdeur staat open. Ik kan vertrekken door 
naar buiten te gaan"
•Draai je om en stap symbolisch door de deur
 
Keuze-verklaring:
•"Alleen mijn wens te blijven houdt me gevangen"
•"Vandaag kies ik voor vrijheid, vrede en geluk”
 
 


 
Oefening 2: Het Slachtoffer-Stop Protocol
Tijd: 3 minuten per incident 
Frequentie: Telkens wanneer je je als slachtoffer voelt
 
Pauzeer en herken:
•Stop onmiddellijk wanneer je merkt dat je je als 
slachtoffer voelt
•"Ik ben niet het slachtoffer van de wereld die ik zie”
 
Onderzoek de keuze:
•"Hoe kan ik het slachtoffer zijn van een wereld die ik kan 
veranderen?"
•"Wat verkies ik in deze situatie - slachtofferschap of 
empowerment?”
 
Bewuste herkozen:
•Kies bewust een empowerende interpretatie van de 
situatie
•Handel vanuit je macht in plaats van je machteloosheid
 
 
 
 


 
Oefening 3: De Wereld-Herontwerp Oefening
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Wekelijks
 
Huidige wereldbeeld (5 minuten):
•Schrijf op hoe je de wereld gewoonlijk ziet
•Welke beperkingen, gevaren, en problemen domineren je 
perceptie?
•Erken: "Ik heb deze wereld bedacht”
 
Alternatieve perceptie (5 minuten):
•"Er is een andere manier om naar de wereld te kijken"
•Hoe zou de wereld eruitzien als het een plaats van 
bevrijding is?
•Waar je gevangenis zag, zie nu mogelijkheden voor 
vrijheid
 
Nieuwe intentie (5 minuten):
•"Ik wil de wereld zien als een plaats waar Gods Zoon zijn 
vrijheid vindt"
•Kies drie specifieke manieren waarop je deze nieuwe 
perceptie kunt toepassen
•Inzet voor het proberen van deze nieuwe manier van zien
 


 
Oefening 4: De Vrede-in-Plaats-Daarvan Praktijk
Tijd: 2 minuten per situatie 
Frequentie: Telkens wanneer je conflict of stress ervaart
 
Herkenning:
•Merk op wanneer je conflict, stress, of onrust ervaart
•Pauzeer en adem drie keer diep
 
Keuze-moment:
•"Ik zou in plaats hiervan vrede kunnen zien"
•Vraag: "Hoe zou deze situatie eruitzien als ik de wetten 
van God zou zien in plaats van mijn eigen regels?”
 
Nieuwe perceptie:
•Zoek naar de vrede die "in het hart van allen woont die 
dit oord met mij delen"
•Kies bewust om vanuit deze vrede te reageren
 
 
 
 
 


 
Oefening 5: Het Heiligheids-Herkenning Ritueel
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Elke avond
 
Zelf-erkenning (3 minuten):
•"Mijn denkgeest is deel van Die van God. Ik ben heel 
heilig"
•Reflecteer op momenten van de dag waarin je je 
heiligheid vergat
•Vergeef jezelf liefdevol voor deze vergeetachtigheid
 
Anderen-erkenning (4 minuten):
•Denk aan mensen die je vandaag ontmoette
•Voor elke persoon: "Hun denkgeest is ook deel van Die 
van God. Zij zijn heel heilig"
•Verzend liefde naar iedereen wiens heiligheid je niet 
erkende
 
Eenheids-besef (3 minuten):
•"Ik begin de heiligheid van al wat leeft te verstaan en hun 
eenheid met mij"
•Voel je verbondenheid met alle leven
•Rust in het besef dat "de vrede diep in mij ontspringt”
 


 
Oefening 6: De Geluk-is-een-Keuze Experiment
Tijd: Hele dag 
Frequentie: Minstens één dag per week
 
Ochtend-commitment:
•"Geluk is een keuze die ik zelf maak"
•"Ik heb niets van buitenaf nodig om gelukkig te zijn"
•Stel de intentie om gedurende de dag bewust voor geluk 
te kiezen
 
Uurlijkse check-ins:
•Stel elke twee uur een herinnering in
•Vraag jezelf: "Ben ik nu gelukkig? Zo niet, kan ik kiezen 
om gelukkig te zijn?"
•Maak bewust de keuze voor geluk, ongeacht 
omstandigheden
 
Avond-evaluatie:
•Hoe vaak koos je bewust voor geluk?
•Wat leerde je over je macht om je ervaring te bepalen?
•Welke externe omstandigheden probeerden je geluk te 
beïnvloeden?
 


 
Oefening 7: De Gevangenis-tot-Klaslokaal 
Transformatie
Tijd: 20 minuten per uitdaging 
Frequentie: Voor elke belangrijke levensuitdaging
 
Gevangenis-perceptie (7 minuten):
•Identificeer een uitdaging die je als beperkend ervaart
•Schrijf op alle manieren waarop deze situatie je 
"gevangen" houdt
•Hoe zie je jezelf als slachtoffer van deze omstandigheden?
 
Zelf-eigenaarschap (6 minuten):
•"De gevangenis waarin ik mezelf zie, heb ik gemaakt"
•Hoe heb je bijgedragen aan het creëren van deze situatie?
•Welke gedachten, overtuigingen, of keuzes hebben deze 
"gevangenis" gecreëerd?
 
Klaslokaal-visie (7 minuten):
•"Ik kan ervoor kiezen de wereld te zien als een klaslokaal"
•Wat probeert deze situatie je te leren?
•Hoe kan deze uitdaging een mogelijkheid zijn voor groei 
of bevrijding?
•Welke nieuwe keuzes worden mogelijk vanuit deze 
perceptie?


 
Oefening 8: De Vrijheid-van-Keuze Meditatie
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Drie keer per week
 
Bewustzijn van keuzes (5 minuten):
•Zit stil en observeer je gedachten
•Merk op dat bij elke gedachte, je de keuze hebt om die te 
behouden of los te laten
•"Ik kan kiezen wat ik denk en dat is de ultieme vrijheid”
 
Emotionele vrijheid (5 minuten):
•Breng een recente emotionele ervaring in je bewustzijn
•Realiseer je dat je kunt kiezen hoe je je voelt over wat er 
gebeurde
•Experimenteer met het kiezen van een andere emotionele 
respons
 
Perceptuele vrijheid (5 minuten):
•Visualiseer een uitdagende situatie
•Oefen het zien van deze situatie vanuit verschillende 
perspectieven
•Kies bewust het perspectief dat het meeste vrede brengt
 


 
Oefening 9: De God's-Wil-voor-Geluk Contemplatie
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Wanneer je worstelt met schuld over het kiezen 
voor geluk
 
Schuld-erkenning (3 minuten):
•Identificeer wanneer je je schuldig voelt over het zijn van 
gelukkig
•Welke overtuigingen suggereren dat geluk "egoïstisch" of 
"ongeschikt" is?
 
Goddelijke perspectief (4 minuten):
•"God wil dat we kiezen voor geluk, want Zijn Wil voor ons 
is volmaakt geluk"
•Hoe zou een liefdevolle God willen dat je je voelt?
•Realiseer je dat geluk in lijn is met Gods wil, niet erop 
tegen
 
Herbezadiging (3 minuten):
•Kies bewust om gelukkig te zijn als een daad van 
gehoorzaamheid aan God
•"Vandaag kies ik voor geluk omdat God dat voor mij wil"
•Voel hoe deze keuze God verheerlijkt in plaats van het 
ego


 
Belangrijke Herinneringen voor de Praktijk:
	Vrijheid is Altijd Beschikbaar: In elk moment heb je de 

vrijheid om anders te kiezen, ongeacht externe 
omstandigheden.
	Verantwoordelijkheid is Empowerment: Het nemen van 

volledige verantwoordelijkheid voor je ervaring geeft je de 
macht om die ervaring te veranderen.
	Keuzes Zijn Onmiddellijk: Je hoeft niet te wachten op 

betere omstandigheden om voor geluk of vrede te kiezen.
	Geen Externe Toestemming Nodig: Je vrijheid om 

gelukkig te zijn hangt niet af van de goedkeuring of 
medewerking van anderen.
	Goddelijke Ondersteuning: Je keuze voor geluk en 

vrede is in harmonie met Gods wil voor jou.
 
 
 
 
 


 
Les 58
“De herhaling omvat de volgende ideeën:”
 
1. (36) Mijn heiligheid omsluit al wat ik zie.
2. (37) Mijn heiligheid zegent de wereld.
3. (38) Er is niets wat mijn heiligheid niet kan.
4. (39) Mijn heiligheid is mijn verlossing.
5. (40) Ik ben als Zoon van God gezegend.
 
"De Straling van Heiligheid”
 
Mijn heiligheid omsluit al wat ik zie, 
want uit vergeving komt waarneming voort. 
Nu ik mezelf niet langer schuldig zie, 
kan ik de onschuld aanvaarden die mij toebehoort.
 
Mijn heiligheid zegent de wereld, 
niet mij alleen maar iedereen. 
Al wat ik zie in haar licht 
deelt in de vreugde die zij geeft.
 


Er is niets wat mijn heiligheid niet kan, 
geen illusie die zij niet kan doen verdwijnen. 
In haar aanwezigheid, die ik deel met God, 
verdwijnen alle afgoden en valse ideeën.
 
Mijn heiligheid is mijn verlossing, 
bevrijdt me van alle schuld en angst. 
Wanneer ik haar aanvaard, 
kan niets me meer beangstigen.
 
Ik ben als Zoon van God gezegend, 
hier ligt mijn aanspraak op het goede. 
Gods zorg om mij is oneindig, 
ik ben voor eeuwig gezegend als Zijn Kind.
 
Onschuld is de waarheid over mij, 
over jou, over ieder van ons. 
Niemand wordt veroordeeld, 
iedereen is heilig, iedereen is vrij.
 
Uitgebreide Commentaar
De Radicale Ontplooiing van Heiligheid
Herhalingsles 58 neemt ons mee in een van de meest 
transformatieve reeksen lessen van de hele Cursus. Deze vijf lessen 
over heiligheid vormen een crescendo waarin we ontdekken dat 
heiligheid niet iets is wat we moeten verdienen, maar iets wat we 
zijn. Ze onthullen de radicale waarheid dat onze inherente 


heiligheid niet alleen onze eigen verlossing is, maar de verlossing 
van de hele wereld.
 
Les 36: De Alomvattende Aard van Heiligheid 
"Mijn heiligheid omsluit al wat ik zie" introduceert het 
concept dat heiligheid niet beperkt is tot bepaalde mensen of 
situaties, maar alomvattend is. Deze les maakt een cruciale 
verbinding tussen vergeving en waarneming: "Uit mijn heiligheid 
komt de waarneming van de werkelijke wereld voort."
"Nu ik vergeven heb, zie ik mezelf niet langer als schuldig. Ik 
kan de onschuld, die de waarheid over mij is, aanvaarden." Deze 
zin onthult de volgorde van transformatie: vergeving leidt tot de 
erkenning van onschuld, wat op zijn beurt leidt tot de waarneming 
van heiligheid overal.
De sleutelzin is: "Ik kan alleen de gedachten die ik over mezelf 
koester als beeld voor me zien." Dit verklaart waarom 
zelfvergeving zo cruciaal is - onze externe waarneming is altijd een 
weerspiegeling van onze innerlijke zelfperceptie.
"Door begrijpende ogen gezien is de heiligheid van de wereld 
het enige wat ik zie." Deze "begrijpende ogen" zijn ogen die zijn 
gezuiverd door vergeving en daarom kunnen zien wat werkelijk 
daar is.
 
Les 37: Heiligheid als Zegen 
"Mijn heiligheid zegent de wereld" onthult dat heiligheid geen 
privé-bezit is maar een kracht die automatisch uitstraalt naar alles 
en iedereen om ons heen.
"De waarneming van mijn heiligheid zegent niet mij alleen. Al 
wat en wie ik zie in haar licht, deelt in de vreugde die ze mij 


brengt." Dit illustreert hoe spirituele transformatie nooit egoïstisch 
is maar altijd universal in haar uitwerking.
"Er is niets wat buiten deze vreugde staat omdat er niets is wat 
mijn heiligheid niet deelt." Deze uitspraak benadrukt de inclusieve 
aard van heiligheid - het sluit niets en niemand uit.
"Wanneer ik mijn heiligheid herken, straalt ook de heiligheid 
van de wereld uit, zodat iedereen die kan zien." Dit suggereert dat 
onze erkenning van onze eigen heiligheid letterlijk de heiligheid in 
de wereld activeert en zichtbaar maakt voor anderen.
 
Les 38: De Onbeperkte Macht van Heiligheid 
"Er is niets wat mijn heiligheid niet kan" is misschien wel een 
van de meest inspirerende uitspraken in de hele Cursus. Deze les 
onthult dat heiligheid geen passieve kwaliteit is maar een actieve, 
transformerende kracht.
"Mijn heiligheid is in haar genezende kracht onbeperkt, omdat 
ze onbeperkt is in haar verlossende kracht." Dit maakt een 
onderscheid tussen genezing (het corrigeren van specifieke 
problemen) en verlossing (het fundamentele herstel van 
waarheid).
"Wat is er anders dan illusies om van te worden verlost? En wat 
zijn alle illusies anders dan valse ideeën over mijzelf?" Deze vragen 
onthullen dat alle problemen in de wereld uiteindelijk voortkom 
uit één enkele oorzaak: verkeerde zelfperceptie.
"Mijn heiligheid maakt ze alle ongedaan door de waarheid over 
mij te bevestigen. In aanwezigheid van mijn heiligheid, die ik deel 
met God Zelf, verdwijnen alle afgoden." Dit illustreert hoe 
waarheid niet vecht tegen illusie maar deze eenvoudig doet 
verdwijnen door haar aanwezigheid.
 


Les 39: Heiligheid als Verlossing 
"Mijn heiligheid is mijn verlossing" maakt duidelijk dat we 
niet hoeven te zoeken naar verlossing buiten onszelf - we zijn onze 
eigen verlossing door de erkenning van wat we werkelijk zijn.
"Aangezien mijn heiligheid me van alle schuld verlost, betekent 
de erkenning van mijn heiligheid de erkenning van mijn 
verlossing." Dit plaatst verlossing niet in de toekomst maar in het 
heden - het is een kwestie van erkenning, niet van prestatie.
"Het is ook de erkenning van de verlossing van de wereld." 
Deze les benadrukt opnieuw dat individuele en universele 
verlossing onscheidbaar zijn.
"Als ik eenmaal mijn heiligheid heb aanvaard, kan niets mij 
meer beangstigen. En omdat ik zonder angst ben, moet ieder delen 
in mijn inzicht, dat Gods geschenk is aan mij en aan de wereld." 
Dit illustreert hoe persoonlijke bevrijding van angst automatisch 
bijdraagt aan de bevrijding van anderen.
 
Les 40: De Zegen van Goddelijke Zoon-schap 
"Ik ben als Zoon van God gezegend" voltooit deze reeks door 
onze identiteit te herbevestigen en de bron van onze heiligheid te 
identificeren.
"Hierin ligt mijn aanspraak op al het goede en louter het 
goede." Deze "aanspraak" is niet gebaseerd op verdienste maar op 
identiteit - wie we zijn bepaalt wat ons toebehoort.
"Ik ben gezegend als Zoon van God. Al het goede is van mij, 
omdat God het mij heeft toebedacht." Dit is een radicale 
herdefiniëring van overvloed - niet als iets wat we moeten 
verdienen maar als ons natuurlijke erfgoed.


"Ik kan geen verlies, ontbering of pijn lijden, op grond van Wie 
ik ben." Dit is een ontologische uitspraak over onze ware natuur - 
lijden is onverenigbaar met onze werkelijke identiteit.
"Mijn Vader steunt me, beschermt me en leidt me in alles. Zijn 
zorg om mij is oneindig en vergezelt me altijd. Ik ben voor eeuwig 
gezegend als Zijn Zoon." Dit bevestigt de constante, 
onvoorwaardelijke zorg van God.
 
De Universaliteit van Onschuld
De commentaar benadrukt een van de meest radicale aspecten 
van de Cursus: de universaliteit van onschuld. "Onschuld is de 
waarheid over mij" wordt uitgebreid tot "onschuld is de waarheid 
over iedereen."
"Het gaat om een boodschap van radicale, totale en universele 
onschuld, die niets en niemand uitsluit. Niemand wordt 
veroordeeld, niemand wordt schuldig bevonden, niemand wordt 
verdoemd."
Deze universaliteit is niet gebaseerd op gedrag maar op 
identiteit: "Maar als ik een Zoon van God ben, dan ben jij dat ook, 
dan is iedereen dat. Want ik ben niet Gods Zoon vanwege mijn 
eigen verdiensten, of vanwege de een of andere prestatie die me 
onderscheidt van anderen, maar alleen omdat God me zo 
geschapen heeft.”
 
De Paradox van Geloof
De commentaar erkent eerlijk de uitdaging van het werkelijk 
geloven in onze onschuld: "Dat geloof ik niet echt. Ik wil het wel 
geloven en ik kan wel zeggen dat ik het geloof, maar als ik het echt 
zou geloven zou ik niet meer in deze wereld zijn."


Deze eerlijkheid is heilzaam omdat het erkent waar de meesten 
van ons staan - ergens tussen intellectueel begrip en volledige 
realisatie. Het biedt ook een criterium voor authentiek geloof: als 
we werkelijk onze onschuld zouden aanvaarden, zouden we 
"alleen nog maar onschuld en heiligheid zien.”
 
De Eenheid van Vergeving
Een belangrijk inzicht in de commentaar is de erkenning dat 
zelfvergeving en het vergeven van anderen niet twee verschillende 
processen zijn: "Omdat ik en de ander geen twee verschillende 
personen zijn. We zijn één."
"Wanneer ik dus 'anderen' vergeef, vergeef ik in werkelijkheid 
mezelf. Elke daad van vergeving, of die nu naar buiten of naar 
binnen is gericht, heeft als resultaat dat iedereen vergeven is.”
 
De Onvoorwaardelijkheid van Gods Liefde
De les eindigt met een krachtige herinnering aan de 
onvoorwaardelijkheid van Gods liefde: "Het doet er niet toe wat ik 
over mezelf denk of hoe slecht ik me gedragen meen te hebben: ik 
ben nog steeds Zijn Zoon. Ik ben nog steeds onschuldig. Ik ben nog 
steeds heilig."
Deze onvoorwaardelijkheid wordt benadrukt in de slotcitaten: 
"God wil dat jij in de Hemel bent, en niets kan jou daarvan 
afhouden, of die weghouden van jou. Je wildste waanbeelden, je 
bizarre fantasieën, je zwartste nachtmerries betekenen allemaal 
niets.”
 
 
 


Geleide Meditatie - "Het Ontwaken van Heiligheid"
Voorbereiding (3 minuten) 
Ga comfortabel zitten op een rustige plek waar je ongestoord 
bent. Sluit je ogen en neem enkele diepe ademhalingen. Laat elke 
uitademing je brengen naar de waarheid van je inherente 
heiligheid.
Herinner jezelf eraan dat je hier bent om te ontdekken niet wat 
je zou kunnen worden, maar wat je altijd al bent geweest - heilig, 
onschuldig, gezegend.
Vergeving en Zuivering van Zelfperceptie (4 minuten) 
Breng je bewustzijn naar alle manieren waarop je jezelf 
schuldig of onwaardig hebt gezien. Visualiseer deze 
zelfbeschuldigingen als donkere wolken voor de zon van je 
heiligheid.
Herhaal zachtjes: "Nu ik vergeven heb, zie ik mezelf niet langer 
als schuldig." Voel hoe vergeving deze wolken doet oplossen.
"Ik kan de onschuld, die de waarheid over mij is, aanvaarden." 
Laat deze woorden door elke cel van je wezen resoneren.
Realiseer je: "Onschuld is de waarheid over mij." Niet een doel 
om na te streven, maar de werkelijkheid van wie je bent.
De Alomvattende Heiligheid (5 minuten) 
Vanuit dit besef van je eigen onschuld, begin je te kijken naar 
de wereld om je heen met nieuwe ogen.
Herhaal: "Mijn heiligheid omsluit al wat ik zie." Voel hoe je 
heiligheid zich uitbreidt vanuit je hart naar alles en iedereen.
"Ik kan alleen de gedachten die ik over mezelf koester als beeld 
voor me zien." Realiseer je dat wat je in de wereld ziet een 
weerspiegeling is van hoe je jezelf ziet.


Nu je jezelf als heilig ziet, "is de heiligheid van de wereld het 
enige wat ik zie." Laat deze nieuwe waarneming zich ontvouwen.
Het Zegenen van de Wereld (4 minuten) 
Voel hoe je heiligheid niet alleen een persoonlijke kwaliteit is 
maar een kracht die automatisch uitstraalt.
Herhaal: "Mijn heiligheid zegent de wereld." Visualiseer hoe 
licht uit je hart stroomt en alles en iedereen raakt.
"Al wat en wie ik zie in haar licht, deelt in de vreugde die ze mij 
brengt." Voel hoe je vreugde automatisch wordt gedeeld.
"Er is niets wat buiten deze vreugde staat omdat er niets is wat 
mijn heiligheid niet deelt." Laat deze inclusieve liefde je vervullen.
 
 
De Onbeperkte Macht van Heiligheid (5 minuten) 
Breng nu specifieke uitdagingen of "problemen" in je leven in je 
bewustzijn. Zie ze niet als echte problemen maar als illusies die 
opgelost kunnen worden.
Herhaal krachtig: "Er is niets wat mijn heiligheid niet kan." Voel 
de kracht van deze waarheid.
"Wat zijn alle illusies anders dan valse ideeën over mijzelf?" Zie 
hoe elk probleem gebaseerd is op het vergeten van je ware 
identiteit.
"Mijn heiligheid maakt ze alle ongedaan door de waarheid over 
mij te bevestigen." Visualiseer hoe je problemen oplossen in het 
licht van je heiligheid.
"In aanwezigheid van mijn heiligheid, die ik deel met God Zelf, 
verdwijnen alle afgoden." Voel de macht van je goddelijke natuur.


Heiligheid als Verlossing (4 minuten) 
Realiseer je nu dat je niet hoeft te zoeken naar verlossing - je 
bent je eigen verlossing.
Herhaal: "Mijn heiligheid is mijn verlossing." Voel hoe deze 
erkenning alle angst wegneemt.
"Als ik eenmaal mijn heiligheid heb aanvaard, kan niets mij 
meer beangstigen." Laat deze veiligheid je doordringen.
"En omdat ik zonder angst ben, moet ieder delen in mijn 
inzicht." Voel hoe je persoonlijke bevrijding bijdraagt aan de 
bevrijding van de wereld.
De Zegen van Zoon-schap (3 minuten) 
Eindig door je ware identiteit te claimen.
Herhaal: "Ik ben als Zoon van God gezegend." Voel de 
waardigheid van deze identiteit.
"Al het goede is van mij, omdat God het mij heeft toebedacht." 
Dit is niet arrogantie maar waarheid.
"Mijn Vader steunt me, beschermt me en leidt me in alles. Zijn 
zorg om mij is oneindig en vergezelt me altijd."
"Ik ben voor eeuwig gezegend als Zijn Zoon." Rust in deze 
absolute zekerheid.
Integratie (2 minuten) Voordat je terugkeert naar gewoon 
bewustzijn, bevestig je intentie om vanuit je heiligheid te leven.
Wanneer je je ogen opent, breng deze erkenning van heiligheid 
mee in je dag. Kijk naar alles en iedereen met de ogen van 
heiligheid.
 
 


[image: fill-image-24.png][image: border-image-24.png]Gebed
 
Heilige Vader,
Help me te aanvaarden wat U altijd al over mij geweten 
hebt: dat onschuld de waarheid over mij is, dat ik heilig ben omdat 
U mij zo schiep.
Laat mijn heiligheid al wat ik zie omsluiten. Uit vergeving van 
mezelf kom waarneming van Uw wereld voort.
Laat mijn heiligheid de wereld zegenen. Moge iedereen die ik 
ontmoet delen in de vreugde die zij brengt.
Herinner me dat er niets is wat mijn heiligheid niet kan. Alle 
illusies zijn slechts valse ideeën over mijzelf.
Mijn heiligheid is mijn verlossing en de verlossing van de 
wereld. Wanneer ik haar aanvaard, kan niets me meer beangstigen.
Ik ben als Uw Zoon gezegend. Al het goede is mijn erfgoed omdat 
U het mij hebt toebedacht. Uw zorg om mij is oneindig.
Help me me te herinneren dat ik voor eeuwig gezegend ben als 
Uw Kind.
Amen.
 
 
 
 
 


Praktische Oefeningen
Oefening 1: De Dagelijkse Heiligheids-Affirmatie
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Elke ochtend
 
Zelf-erkenning (3 minuten):
•Sta voor een spiegel en kijk jezelf diep in de ogen
•Herhaal langzaam: "Onschuld is de waarheid over mij"
•"Mijn heiligheid omsluit al wat ik zie"
•Voel de waarheid van deze woorden in je lichaam
 
Wereld-zegening (4 minuten):
•"Mijn heiligheid zegent de wereld"
•Visualiseer licht dat uit je hart straalt naar iedereen die je 
vandaag zult ontmoeten
•"Er is niets wat mijn heiligheid niet kan”
 
Identiteits-bevestiging (3 minuten):
•"Ik ben als Zoon van God gezegend"
•"Al het goede is van mij, omdat God het mij heeft 
toebedacht"
•Stel de intentie om vandaag vanuit deze heilige identiteit 
te leven
 


 
Oefening 2: De Heiligheids-Herkenning Praktijk
Tijd: 2 minuten per persoon 
Frequentie: Voor elke persoon die je tegenkomt
 
Automatische herkenning:
•Zodra je iemand ziet, pauzeer een moment
•Herinner jezelf: "Mijn heiligheid omsluit al wat ik zie"
•Kijk naar deze persoon en herhaal: "Onschuld is de 
waarheid over hen”
 
Zegen uitsturen:
•"Mijn heiligheid zegent hen"
•Visualiseer hoe je heiligheid hun heiligheid activeert
•Voel hoe jullie samen delen in dezelfde vreugde
 
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 3: Het Probleem-Oplossing Protocol
Tijd: 10 minuten per uitdaging 
Frequentie: Telkens wanneer je een "probleem" ervaart
 
Probleem-herdefiniëring (3 minuten):
•Identificeer het specifieke probleem dat je ervaart
•Vraag jezelf: "Wat zijn alle illusies anders dan valse 
ideeën over mijzelf?"
•Hoe is dit probleem gebaseerd op het vergeten van je 
ware identiteit?
 
Heiligheids-toepassing (4 minuten):
•"Er is niets wat mijn heiligheid niet kan"
•Visualiseer hoe je heiligheid dit probleem benadert
•Zie het probleem oplossen in het licht van waarheid
 
Waarheids-bevestiging (3 minuten):
•"Mijn heiligheid maakt alle illusies ongedaan door de 
waarheid over mij te bevestigen"
•"In aanwezigheid van mijn heiligheid verdwijnen alle 
afgoden"
•Handel vanuit je heilige identiteit in plaats van je 
probleem-identiteit
 


 
Oefening 4: De Angst-Transformatie Oefening
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Wanneer je angst ervaart
 
Angst-erkenning (5 minuten):
•Identificeer de specifieke angst
•Merk op hoe deze angst gebaseerd is op het zien van 
jezelf als kwetsbaar
•Erken dat deze angst voortkomt uit het vergeten van je 
heiligheid
 
Heiligheids-herinnering (5 minuten):
•"Mijn heiligheid is mijn verlossing"
•"Als ik eenmaal mijn heiligheid heb aanvaard, kan niets 
mij meer beangstigen"
•Voel hoe de erkenning van je heiligheid alle angst 
wegneemt
 
Nieuwe actie (5 minuten):
•"Omdat ik zonder angst ben, moet ieder delen in mijn 
inzicht"
•Hoe kun je handelen vanuit liefde in plaats van angst?
•Neem één concrete stap gebaseerd op heiligheid in plaats 
van angst


 
Oefening 5: De Universele Onschuld Meditatie
Tijd: 20 minuten 
Frequentie: Wekelijks
 
Persoonlijke onschuld (7 minuten):
•Begin met jezelf: "Onschuld is de waarheid over mij"
•Breng alle zelfbeschuldigingen in je bewustzijn
•Laat elk daarvan oplossen in het licht van je inherente 
onschuld
 
Familiale onschuld (6 minuten):
•Breng familieleden in je bewustzijn, vooral degenen met 
wie je uitdagingen hebt
•Voor elk: "Onschuld is de waarheid over hen"
•"Niemand wordt veroordeeld, niemand wordt schuldig 
bevonden”
 
Universele onschuld (7 minuten):
•Breid uit naar alle mensen in de wereld
•Zelfs degenen die je als "vijanden" ziet
•"Het gaat om een boodschap van radicale, totale en 
universele onschuld"
•Voel hoe deze erkenning de wereld transformeert


 
Oefening 6: De Goddelijke Zorg Contemplatie
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Wanneer je je alleen of ongesteund voelt
 
Erkenning van zorg (5 minuten):
•"Mijn Vader steunt me, beschermt me en leidt me in alles"
•Reflecteer op manieren waarop je ondersteuning hebt 
ervaren
•Zelfs in moeilijke tijden, waar was de zorg aanwezig?
 
Oneindige zorg (5 minuten):
•"Zijn zorg om mij is oneindig en vergezelt me altijd"
•Voel deze zorg als een constante aanwezigheid
•Niet afhankelijk van je gedrag of prestaties
 
Eeuwige zegen (5 minuten):
•"Ik ben voor eeuwig gezegend als Zijn Zoon"
•"Het doet er niet toe wat ik over mezelf denk of hoe slecht 
ik me gedragen meen te hebben"
•Rust in de zekerheid van onvoorwaardelijke liefde
 
 
 


 
Oefening 7: Het Heilige Zelfbeeld Experiment
Tijd: Hele dag 
Frequentie: Eén dag per week
 
Ochtend-intentie:
•Begin je dag met: "Vandaag leef ik vanuit mijn heiligheid"
•"Ik kan alleen de gedachten die ik over mezelf koester als 
beeld voor me zien"
•Stel de intentie om jezelf de hele dag als heilig te zien
 
Uurlijkse check-ins:
•Elke twee uur, vraag jezelf: "Zie ik mezelf nu als heilig of 
als schuldig?"
•Als schuldig, herinner jezelf: "Onschuld is de waarheid 
over mij"
•Merk op hoe je zelfperceptie je waarneming van anderen 
beïnvloedt
 
Avond-reflectie:
•Hoe beïnvloedde het zien van jezelf als heilig je dag?
•Waar vergat je je heiligheid en wat bracht je terug?
•Hoe veranderde je interactie met anderen?
 


 
Oefening 8: De Heiligheids-Uitstraling Praktijk
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Driemaal per week
Innerlijke cultivatie (3 minuten):
•Voel je heiligheid als een licht in je hart
•Laat dit licht helderder worden
•"Mijn heiligheid zegent de wereld"
Bewuste uitstraling (4 minuten):
•Visualiseer dit licht uitstralend naar specifieke mensen die 
genezing nodig hebben
•"Al wat en wie ik zie in haar licht, deelt in de vreugde die 
ze mij brengt"
•Voel hoe je heiligheid hun heiligheid activeert
Globale zegen (3 minuten):
•Breid uit naar de hele wereld
•"Wanneer ik mijn heiligheid herken, straalt ook de 
heiligheid van de wereld uit"
•Voel je bijdrage aan de healing van de planeet
 
 
 
 
 


 
Oefening 9: De Vergeving-Heiligheid Cyclus
Tijd: 20 minuten 
Frequentie: Voor elke belangrijke relatie die genezing nodig 
heeft
 
Vergeving van de ander (7 minuten):
•Breng iemand in je bewustzijn met wie je uitdagingen 
hebt
•Herinner jezelf: "Wanneer ik 'anderen' vergeef, vergeef ik 
in werkelijkheid mezelf"
•Vergeef hen volledig, wetende dat dit jezelf vergeeft
 
Vergeving van jezelf (6 minuten):
•Breng je eigen schuldgevoelens over deze relatie in je 
bewustzijn
•"Nu ik vergeven heb, zie ik mezelf niet langer als 
schuldig"
•Vergeef jezelf volledig, wetende dat dit de ander vergeeft
 
Heiligheids-erkenning (7 minuten):
•"Omdat ik en de ander geen twee verschillende personen 
zijn"
•Zie jullie beide als uitdrukkingen van dezelfde heiligheid
•"Elke daad van vergeving heeft als resultaat dat iedereen 
vergeven is"


 
Belangrijke Herinneringen voor de Praktijk:
	Heiligheid is Inherent: Je heiligheid is niet iets wat je 

moet verdienen maar iets wat je bent. Het gaat om 
erkenning, niet prestatie.
	Universele Toepassing: Als je heilig bent, dan is iedereen 

heilig. Er zijn geen uitzonderingen op Gods liefde.
	Praktische Kracht: Heiligheid is geen passieve kwaliteit 

maar een actieve kracht die alle illusies kan oplossen.
	Onmiddellijke Beschikbaarheid: Je hoeft niet te 

wachten om heilig te zijn - deze waarheid is nu beschikbaar 
voor erkenning.
	Automatische Zegen: Wanneer je je heiligheid erkent, 

zegen je automatisch de wereld. Je persoonlijke 
transformatie is universele dienst.


 
 
Les 59
“De herhaling omvat de volgende ideeën:”
 
1. (41) God vergezelt me, waar ik ook ga.
2. (42) God is mijn kracht. Visie is Zijn geschenk.
3. (43) God is mijn Bron. Los van Hem kan ik niet zien.
4. (44) God is het licht waarin ik zie.
5. (45) God is de Denkgeest waarmee ik denk.
 
"Eenheid met de Bron”
 
God vergezelt me waar ik ook ga, 
hoe kan ik ooit alleen zijn? 
Zijn volmaakte zekerheid rust in mij, 
waarom zou ik dan twijfelen?
 
God is mijn kracht, 
visie is Zijn geschenk. 
Laat ik mijn blinde ogen inruilen 
voor Zijn helderheid.


 
God is mijn Bron, 
los van Hem kan ik niet zien. 
Alleen illusies bestaan 
buiten Zijn liefdevolle wil.
 
God is het licht waarin ik zie, 
in duisternis is er niets. 
Als ik werkelijk wil zien 
moet het via Hem zijn.
 
God is de Denkgeest waarmee ik denk, 
ik deel Zijn gedachten. 
Los van Hem heb ik geen gedachten, 
want ik heb geen denkgeest los van de Zijne.
 
Hoe zou ik gescheiden kunnen zijn 
van het Oneindige? 
In Hem heb ik het leven, 
het bewegen en het zijn.
 
Laat me blij zijn met wat Hij me toont, 
laat me zien zoals Hij wil. 
Mijn eenheid met God 
bevestigt wie ik werkelijk ben.
 
 


Uitgebreide Commentaar
De Intimiteit van Goddelijke Eenheid
Herhalingsles 59 presenteert een van de meest intieme en 
troostende visies op onze relatie met God in de hele Cursus. Deze 
vijf lessen onthullen niet alleen dat God bij ons is, maar dat Hij de 
essentie is van alles wat we zijn - onze kracht, onze bron, ons licht, 
en zelfs de denkgeest waarmee we denken. Ze laten zien dat 
scheiding van God niet alleen onmogelijk is, maar ondenkbaar.
 
Les 41: De Constante Aanwezigheid 
"God vergezelt me, waar ik ook ga" toont onmiddellijk de 
fundamentele waarheid aan van goddelijke aanwezigheid. Deze les 
begint met een reeks retorische vragen die onze ervaring van 
eenzaamheid, twijfel, verstoring en lijden uitdagen:
"Hoe kan ik alleen zijn als God mij altijd vergezelt?" Deze vraag 
ondermijnt onze diepste angst - de angst voor verlatenheid en 
isolatie.
"Hoe kan ik twijfelen en onzeker zijn over mezelf als volmaakte 
zekerheid in Hem rust?" Dit spreekt tot onze constante worsteling 
met zelfvertrouwen en zekerheid.
"Hoe kan ik door iets verstoord raken als Hij in absolute vrede 
in mij woont?" Deze vraag daagt onze emotionele reacties op 
externe omstandigheden uit.
"Hoe kan ik lijden als liefde en vreugde mij dankzij Hem 
omringen?" Dit stelt de mogelijkheid van lijden ter discussie 
gegeven Gods constante liefde.
De conclusie is krachtig: "Laat ik geen illusies koesteren over 
mezelf. Ik ben volmaakt, omdat God me vergezelt waar ik ook ga." 
Onze volmaaktheid wordt niet gepresenteerd als iets wat we 


moeten bereiken, maar als een natuurlijk gevolg van Gods 
constante aanwezigheid.
 
Les 42: God als Kracht en Bron van Visie 
"God is mijn kracht. Visie is Zijn geschenk" introduceert het 
cruciale onderscheid tussen fysiek zien en spirituele visie. Deze les 
erkent de beperking van onze gewone waarneming: "Laat ik 
vandaag niet op mijn eigen ogen vertrouwen om te zien."
"Laat ik bereid zijn mijn jammerlijke illusie van wat zien is, te 
verruilen voor de visie die door God geschonken wordt." Deze 
"jammerlijke illusie" verwijst naar onze neiging om de 
werkelijkheid te interpreteren door de lens van scheiding, angst, en 
beperking.
"De visie van Christus is Zijn geschenk, en Hij heeft mij die 
gegeven." De "visie van Christus" is niet iets wat we moeten 
verdienen maar iets wat we al hebben ontvangen - we hoeven het 
alleen maar te erkennen en gebruiken.
"Op dit geschenk wil ik me vandaag beroepen, zodat deze dag 
mij helpt de eeuwigheid te verstaan." Dit verbindt onze dagelijkse 
ervaring met eeuwige waarheid, suggererend dat elke dag een 
mogelijkheid is om dieper in goddelijk bewustzijn te groeien.
 
Les 43: God als de Enige Echte Bron 
"God is mijn Bron. Los van Hem kan ik niet zien" maakt de 
absolute afhankelijkheid van God voor authentieke waarneming 
duidelijk. Deze les is bijzonder direct in zijn stellingen:
"Ik kan zien wat God wil dat ik zie. Ik kan niet iets anders zien." 
Dit lijkt onze ervaring van vrije wil te beperken, maar het beveelt 
eigenlijk dat echte vrijheid ligt in uitlijning met goddelijke wil.


"Buiten Zijn Wil zijn er alleen illusies." Deze uitspraak plaatst 
alle ervaring in twee categorieën: goddelijke werkelijkheid of 
illusie.
"Daarvoor kies ik wanneer ik denk dat ik los van Hem kan zien. 
Daarvoor kies ik wanneer ik probeer te zien met de ogen van het 
lichaam." Dit erkent dat onze keuze voor illusie een actieve keuze 
is, niet iets wat ons overkomt.
"Toch is de visie van Christus me geschonken om die illusies te 
vervangen. Met déze visie wil ik zien." De oplossing is altijd 
beschikbaar - we hoeven alleen maar te kiezen voor de visie die 
ons al is gegeven.
 
Les 44: God als het Licht van Bewustzijn 
"God is het licht waarin ik zie" gebruikt de universele 
metafoor van licht voor bewustzijn en begrip. "In duisternis kan ik 
niet zien. God is het enige licht." Deze simpele stelling onthult dat 
alle echte perceptie goddelijk verlicht is.
"Dus als ik wil zien, moet het wel via Hem zijn." Dit maakt de 
logische conclusie dat écht zien altijd goddelijk zien is.
"Ik heb geprobeerd te definiëren wat zien is, en ik heb me 
vergist." Deze nederige erkenning opent de deur voor correctie en 
nieuwe lering.
"Nu wordt het me gegeven te begrijpen dat God het licht is 
waarin ik zie." Dit is geen intellectueel begrip maar een gave van 
genade.
"Laat ik visie welkom heten, alsook de vreugdevolle wereld die 
ze me tonen zal." De belofte is dat goddelijke visie niet alleen 
waarheid toont, maar vreugde.
 


Les 45: God als onze Denkgeest 
"God is de Denkgeest waarmee ik denk" gaat het verst in het 
uitdrukken van onze eenheid met God. Deze les maakt de meest 
radicale claim van alle:
"Ik heb geen gedachten die ik niet deel met God." Dit suggereert 
dat alle echte gedachten goddelijke gedachten zijn.
"Ik heb los van Hem geen gedachten, omdat ik geen denkgeest 
heb los van de Zijne." Dit ondermijnt ons gevoel van mentale 
autonomie en privé-sfeer..
"Als deel van Zijn Denkgeest zijn mijn gedachten de Zijne en 
Zijn Gedachten de mijne." Dit is de ultieme uitdrukking van 
eenheid - niet alleen zijn we met God verbonden, we zijn 
deelnemers in Zijn bewustzijn.
 
De Alomvattende Aanwezigheid van God
De commentaar benadrukt hoe deze lessen God presenteren als 
alomvattend: "God is altijd bij me. Hij is mijn kracht, mijn Bron, 
mijn licht en de Denkgeest waarmee ik denk."
Het bijbelcitaat uit Handelingen wordt gebruikt om deze 
waarheid te ondersteunen: "Hij is immers niet ver van ieder van 
ons. Want door Hem hebben wij het leven, het bewegen en het 
zijn." Dit plaatst de Cursus in de bredere context van mystieke 
traditie.
"Wanneer ik erken dat de omgeving waarin ik besta en de 
energie waaruit ik besta, God is, wordt mijn denkgeest vredig." 
Deze erkenning brengt niet alleen begrip maar vrede.
 
 


De Onmogelijkheid van Scheiding
Een kernthema in deze les is de onmogelijkheid van werkelijke 
scheiding van God: "Hoe zou ik ooit gescheiden kunnen zijn van 
het Oneindige?" Deze retorische vraag suggereert dat scheiding een 
logische onmogelijkheid is.
Het citaat "De Zoon van God kan zichzelf niet scheiden van wat 
in hem is en waarin hij is" benadrukt zowel de inherente als de 
omgevende natuur van God.
 
De Transformatie van Perceptie
De tweede helft van de commentaar focust op de transformatie 
van onze manier van zien: "Elk zien dat los staat van God kan niet 
werkelijk zijn. Visie is Zijn geschenk, Gods Wil bepaalt wat gezien 
kan worden en God is het licht waarin wij het zien."
"Laat ik blij zijn dat ik zie wat Hij me laat zien; laat me zien 
zoals Hij wil dat ik zie." Dit is niet passieve acceptatie maar 
vreugdevolle participatie in goddelijke perceptie.
De Bevestiging van Identiteit
De les eindigt met de erkenning dat het delen van Gods visie en 
gedachten onze ware identiteit bevestigt: "Het delen van Zijn Visie 
en Zijn gedachten bevestigt mijn ware Zelf, zoals Hij mij geschapen 
heeft."
"Denken dat ik anders zie is ontkennen wat ik ben en wensen 
dat ik iets anders zou zijn, los van God." Dit maakt duidelijk dat de 
wens om anders te zien dan God eigenlijk een wens is om iemand 
anders te zijn dan wie we werkelijk zijn.
 
 


Geleide Meditatie - "Vervloeiing in Goddelijke 
Eenheid"
Voorbereiding (3 minuten) 
Ga comfortabel zitten op een rustige plek waar je ongestoord 
bent. Sluit je ogen en neem enkele diepe ademhalingen. Laat elke 
uitademing je brengen naar het besef van Gods constante 
aanwezigheid.
Herinner jezelf eraan dat je hier bent om niet je scheiding van 
God te overbruggen, maar om te ontdekken dat er nooit scheiding 
is geweest.
De Ontdekking van Constante Gezelschap 
(4 minuten) Breng je bewustzijn naar momenten waarop je je 
alleen voelde, verlaten, geïsoleerd. Voel die gevoelens van 
eenzaamheid.
Nu vraag jezelf af: "Hoe kan ik alleen zijn als God mij altijd 
vergezelt?" Laat deze vraag niet intellectueel beantwoorden, maar 
voel de waarheid ervan.
Realiseer je dat zelfs in je diepste momenten van eenzaamheid, 
God aanwezig was. Niet als een externe aanwezigheid die je troost, 
maar als de essentie van je eigen zijn.
"Hoe kan ik twijfelen en onzeker zijn over mezelf als volmaakte 
zekerheid in Hem rust?" Voel hoe alle onzekerheid verdwijnt 
wanneer je rust in deze waarheid.
Het Herkennen van Goddelijke Kracht (4 minuten) 
Breng situaties in je bewustzijn waarin je je zwak of machteloos 
voelde. Voel die gevoelens van beperking.
Herhaal zachtjes: "God is mijn kracht." Voel hoe deze woorden 
niet alleen troost bieden maar een fundamentele waarheid 
onthullen over je ware natuur.


"Laat ik vandaag niet op mijn eigen ogen vertrouwen om te 
zien." Erken de beperking van je gewone waarneming.
"De visie van Christus is Zijn geschenk, en Hij heeft mij die 
gegeven." Voel hoe deze visie al in je aanwezig is, wachtend om 
erkend te worden.
De Erkenning van Goddelijke Bron (5 minuten) 
Denk aan momenten waarop je probeerde dingen te zien of te 
begrijpen vanuit je eigen perspectief, onafhankelijk van goddelijke 
begeleiding.
Herhaal: "God is mijn Bron. Los van Hem kan ik niet zien." Voel 
hoe alle echte inzicht van Hem komt.
"Ik kan zien wat God wil dat ik zie. Ik kan niet iets anders zien." 
In plaats van beperking, voel dit als bevrijding - je hoeft niet de last 
te dragen van het uitzoeken wat waar is.
"Buiten Zijn Wil zijn er alleen illusies." Zie hoe alle pijn en 
conflict voortkomt uit het proberen te zien los van God.
Het Ervaren van Goddelijk Licht (4 minuten) 
Visualiseer jezelf in duisternis - de duisternis van verwarring, 
angst, of wanhoop.
Herhaal: "God is het licht waarin ik zie." Voel hoe dit licht niet 
van buitenaf komt maar van binnenuit straalt.
"In duisternis kan ik niet zien. God is het enige licht." Realiseer 
je dat alle echte perceptie verlicht is door dit goddelijke licht.
"Laat ik visie welkom heten, alsook de vreugdevolle wereld die 
ze me tonen zal." Open je voor de vreugde die goddelijke visie 
brengt.
De Ervaring van Gedeelde Denkgeest (5 minuten) 


Breng je bewustzijn naar je gedachten - de constante stroom 
van mentale activiteit.
Herhaal: "God is de Denkgeest waarmee ik denk." Dit is 
misschien het moeilijkste om te voelen, maar probeer het.
"Ik heb geen gedachten die ik niet deel met God." Voel hoe je 
niet een geïsoleerde denkgeest bent maar deelnemer in universeel 
bewustzijn.
"Als deel van Zijn Denkgeest zijn mijn gedachten de Zijne en 
Zijn Gedachten de mijne." Laat het onderscheid tussen "jouw" 
gedachten en "Gods" gedachten vervagen.
Rust in dit besef van gedeeld bewustzijn. Je denkt niet alleen - 
je denkt met God.
Integratie van Eenheid (3 minuten) 
Vanuit dit besef van volledige eenheid met God, voel hoe alle 
scheiding een illusie is.
"Hoe zou ik ooit gescheiden kunnen zijn van het Oneindige?" 
Laat deze vraag alle gevoelens van isolatie oplossen.
Voel hoe "het delen van Zijn Visie en Zijn gedachten mijn ware 
Zelf bevestigt, zoals Hij mij geschapen heeft."
Terugkeer met Nieuwe Visie (2 minuten) 
Voordat je terugkeert naar gewoon bewustzijn, neem deze 
nieuwe manier van zijn mee.
Wanneer je je ogen opent, herinner jezelf eraan dat God je 
vergezelt waar je ook gaat, dat Hij je kracht, bron, licht, en 
denkgeest is.
Leef deze dag vanuit deze eenheid.
 


[image: fill-image-24.png][image: border-image-24.png]Gebed
 
Geliefde God,
Vergeef me dat ik dacht dat ik ooit alleen kon zijn terwijl U mij 
altijd vergezelt waar ik ook ga.
U bent mijn kracht wanneer ik me zwak voel. Visie is Uw 
geschenk - laat me niet vertrouwen op mijn blinde ogen.
U bent mijn Bron. Los van U kan ik niet zien. Alles buiten Uw 
wil zijn slechts illusies.
U bent het licht waarin ik zie. In duisternis is er niets. Laat me 
visie welkom heten en de vreugdevolle wereld die zij me toont.
U bent de Denkgeest waarmee ik denk. Ik heb geen gedach-
ten die ik niet met U deel. Mijn gedachten zijn de Uwe en Uw 
Gedachten de mijne.
Hoe zou ik gescheiden kunnen zijn van het Oneindige? In U heb 
ik het leven, het bewegen en het zijn.
Laat me blij zijn met wat U me toont. Laat me zien zoals U 
wilt dat ik zie.
Amen.
 
 
 
 
 


Praktische Oefeningen
 
Oefening 1: De Constante Gezelschap-Herinnering
Tijd: 2 minuten per keer 
Frequentie: Elke keer dat je je alleen voelt
 
Onmiddellijke herinnering:
•Zodra je eenzaamheid voelt, pauzeer en herhaal: "God 
vergezelt me, waar ik ook ga"
•Vraag jezelf: "Hoe kan ik alleen zijn als God mij altijd 
vergezelt?"
•Voel Gods aanwezigheid niet als iets externes maar als de 
essentie van je eigen zijn
 
Verdieping:
•"Hoe kan ik twijfelen als volmaakte zekerheid in Hem 
rust?"
•Laat alle onzekerheid oplossen in dit besef van goddelijke 
aanwezigheid
 
 
 
 
 


 
Oefening 2: De Visie-Verruiling Praktijk
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Elke ochtend
 
Erkenning van beperkte visie (3 minuten):
•Reflecteer op hoe je gewoonlijk naar je dag kijkt
•Welke zorgen, angsten, of verwachtingen domineren je 
perceptie?
•"Laat ik vandaag niet op mijn eigen ogen vertrouwen om 
te zien”
 
Verruiling voor goddelijke visie (4 minuten):
•"Laat ik bereid zijn mijn jammerlijke illusie van wat zien 
is, te verruilen voor de visie die door God geschonken wordt"
•Visualiseer het inruilen van je beperkte perspectief voor 
goddelijke visie
•"De visie van Christus is Zijn geschenk, en Hij heeft mij 
die gegeven”
 
Intentie voor de dag (3 minuten):
•"Op dit geschenk wil ik me vandaag beroepen"
•Stel de intentie om gedurende de dag uit goddelijke visie 
te kijken
•"Zodat deze dag mij helpt de eeuwigheid te verstaan”


 
Oefening 3: Het Illusie-Herkenning Protocol
Tijd: 5 minuten per incident 
Frequentie: Wanneer je verstoord of gefrustreerd bent
 
Pauzeer en herken:
•Stop je automatische reactie op de verstoring
•Herinner jezelf: "God is mijn Bron. Los van Hem kan ik 
niet zien”
 
Onderzoek de illusie:
•"Buiten Zijn Wil zijn er alleen illusies"
•Hoe probeer je in deze situatie te zien los van God?
•Welke illusies creëer je door te denken dat je 
onafhankelijk kunt waarnemen?
 
Kies voor goddelijke visie:
•"De visie van Christus is me geschonken om die illusies te 
vervangen"
•"Met déze visie wil ik zien"
•Kijk opnieuw naar de situatie met de intentie om Gods 
perspectief te zien
 
 


 
Oefening 4: De Licht-Meditatie
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Wanneer je je verward of in duisternis voelt
 
Erkenning van duisternis (5 minuten):
•Erken de gebieden in je leven waar je je verward of 
verloren voelt
•"In duisternis kan ik niet zien"
•Voel hoe deze verwarring voortkomt uit het proberen te 
zien zonder God
 
Verbinding met goddelijk licht (5 minuten):
•"God is het enige licht"
•Visualiseer goddelijk licht dat alle duisternis doordringt
•"God is het licht waarin ik zie”
 
Nieuwe perceptie (5 minuten):
•Kijk opnieuw naar je verwarrende situaties in dit 
goddelijke licht
•"Laat ik visie welkom heten, alsook de vreugdevolle 
wereld die ze me tonen zal"
•Ontvang de nieuwe perceptie die goddelijk licht brengt
 


 
Oefening 5: De Gedeelde Denkgeest Contemplatie
Tijd: 20 minuten 
Frequentie: Wekelijks
 
Observatie van gedachten (7 minuten):
•Observeer de stroom van gedachten in je bewustzijn
•Merk op hoe je gewoonlijk denkt dat dit "jouw" gedachten 
zijn
•Welke gedachten brengen vrede en welke brengen 
conflict?
 
Herkenning van gedeeld bewustzijn (6 minuten):
•"God is de Denkgeest waarmee ik denk"
•Probeer te voelen hoe je gedachten gedeeld worden met 
universeel bewustzijn
•"Ik heb geen gedachten die ik niet deel met God”
 
Afstemming op goddelijke gedachten (7 minuten):
•"Als deel van Zijn Denkgeest zijn mijn gedachten de Zijne 
en Zijn Gedachten de mijne"
•Welke gedachten in je bewustzijn voelen als goddelijke 
gedachten?
•Kies bewust om deze gedachten te voeden en te 
versterken


 
Oefening 6: De Eenheids-Bevestiging
Tijd: 5 minuten 
Frequentie: Elke avond voor het slapen
 
Reflectie op scheiding (2 minuten):
•Reflecteer op momenten van de dag waarin je je 
gescheiden van God voelde
•Hoe manifesteerde deze vermeende scheiding zich?
 
Herbevestiging van eenheid (3 minuten):
•"Hoe zou ik ooit gescheiden kunnen zijn van het 
Oneindige?"
•"De Zoon van God kan zichzelf niet scheiden van wat in 
hem is en waarin hij is"
•Voel je fundamentele onscheidbaarheid van God
•"In Hem heb ik het leven, het bewegen en het zijn”
 
 
 
 
 
 
 


 
Oefening 7: De Dagelijkse God-Bewustzijn Praktijk
Tijd: Hele dag 
Frequentie: Minstens één dag per week
 
Ochtend-commitment:
•Begin je dag met de bevestiging van Gods 
alomtegenwoordigheid in je leven
•"God is mijn kracht, mijn Bron, mijn licht, en de 
Denkgeest waarmee ik denk”
 
Uurlijkse herinneringen: Stel elke twee uur een herinnering 
in om één van de vijf waarheden te herhalen:
•"God vergezelt me, waar ik ook ga"
•"God is mijn kracht. Visie is Zijn geschenk"
•"God is mijn Bron. Los van Hem kan ik niet zien"
•"God is het licht waarin ik zie"
•"God is de Denkgeest waarmee ik denk”
 
Avond-integratie:
•Hoe heeft het bewustzijn van Gods constante 
aanwezigheid je dag beïnvloed?
•Waar vergat je deze waarheid en wat bracht je terug?
 


 
Oefening 8: De Perfectie-Erkenning
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Wanneer je jezelf bekritiseert of imperfect voelt
 
Zelfkritiek observeren (3 minuten):
•Identificeer de specifieke manieren waarop je jezelf tekort 
vindt
•Hoe creëren deze oordelen een gevoel van scheiding van 
God?
 
Herinnering aan perfectie (4 minuten):
•"Laat ik geen illusies koesteren over mezelf"
•"Ik ben volmaakt, omdat God me vergezelt waar ik ook 
ga"
•Voel hoe je perfectie gebaseerd is op Gods aanwezigheid, 
niet op je prestaties
 
Nieuwe zelfperceptie (3 minuten):
•Hoe zou je jezelf zien als je werkelijk geloofde dat God je 
constant vergezelt?
•Welke acties zouden voortvloeien uit dit besef van 
perfectie?
 
 


 
Oefening 9: De Vreugdevolle Wereld Visualisatie
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Wanneer de wereld er donker of hopeloos uitziet
 
Huidige wereldperceptie (5 minuten):
•Hoe zie je de wereld gewoonlijk? Welke problemen 
domineren je perceptie?
•Erken hoe deze perceptie voortkomt uit het kijken met 
"de ogen van het lichaam”
 
Goddelijke visie toepassen (5 minuten):
•"Laat ik visie welkom heten, alsook de vreugdevolle 
wereld die ze me tonen zal"
•Hoe zou de wereld eruitzien door de ogen van goddelijke 
liefde?
•Waar kun je tekenen van liefde, hoop, en genezing zien?
 
Nieuwe betrokkenheid (5 minuten):
•Vanuit deze vreugdevolle visie, hoe wil je je betrekken bij 
de wereld?
•Welke concrete acties kunnen voortvloeien uit goddelijke 
visie?
 
 


 
Belangrijke Herinneringen voor de Praktijk:
	Eenheid is al Realiteit: Je hoeft eenheid met God niet te 

creëren - alleen te erkennen wat al waar is.
	God is Alomtegenwoordig: God is niet iets apart van je 

leven maar de essentie van je bestaan - je kracht, bron, licht, 
en bewustzijn.
	Visie is een Geschenk: Je hoeft niet te worstelen om te 

zien - goddelijke visie is al aan je gegeven.
	Perfectie door Aanwezigheid: Je perfectie is gebaseerd 

op Gods aanwezigheid in je, niet op je prestaties of gedrag.
	Gedeeld Bewustzijn: Je gedachten zijn niet privé maar 

gedeeld met universeel goddelijk bewustzijn.
 


 
 
Les 60
“De herhaling omvat de volgende ideeën:”
 
1. (46) God is de Liefde waarin ik vergeef.
2. (47) God is de kracht waarop ik vertrouw.
3. (48) Er valt niets te vrezen.
4. (49) Gods Stem spreekt tot mij, heel de dag.
5. (50) Ik word gedragen door de Liefde van God.
 
"De Voltooiing van Liefde”
 
God is de Liefde waarin ik vergeef, 
Hij hoeft niet te vergeven 
want Hij heeft nooit veroordeeld. 
Vergeving brengt me naar de Hemel.
 
God is de kracht waarop ik vertrouw, 
niet mijn eigen zwakke pogingen 
maar Zijn kracht die in mij ontwaakt 
wanneer ik kies voor liefde.


 
Er valt niets te vrezen 
in een wereld die ik vergeven heb. 
Iedereen wendt zich tot mij 
om mij te zegenen.
 
Ik zal in iedereen 
mijn beste Vriend herkennen. 
Wat valt er te vrezen 
in zo'n wereld van vriendschap?
 
Gods Stem spreekt tot mij heel de dag, 
elk moment. 
Hij leidt mijn gedachten, 
stuurt mijn voeten naar waarheid.
 
Ik word gedragen door de Liefde van God. 
Wanneer ik luister, wanneer ik vergeef, 
herinner ik me: 
ik ben Zijn Zoon.
 
Mijn beste Vrienden zijn overal, 
want in Gods schepping zijn geen vreemden. 
We zijn allen 
zeer geliefde en lieve vrienden.
 


Uitgebreide Commentaar
De Culminatie van de Eerste Cyclus
Herhalingsles 60 markeert niet alleen het einde van de eerste 
reeks van vijftig lessen, maar ook de voltooiing van een volledige 
cyclus van spirituele transformatie. Deze vijf lessen vormen een 
perfect geïntegreerd geheel dat ons van de paradox van goddelijke 
vergeving naar de volledige realisatie van universele liefde leidt. Ze 
illustreren hoe vergeving, kracht, veiligheid, begeleiding en 
ondersteuning allemaal samenkomen in één coherente visie van 
een getransformeerde wereld.
 
Les 46: De Paradox van Goddelijke Vergeving 
"God is de Liefde waarin ik vergeef" introduceert een van de 
meest subtiele en diepgaande concepten in de hele Cursus. Deze 
les begint met een ogenschijnlijke paradox: "God vergeeft niet, 
omdat Hij nooit veroordeeld heeft."
Deze uitspraak kan aanvankelijk verwarrend zijn omdat veel 
religieuze tradities God presenteren als iemand die vergeeft. Maar 
de Cursus wijst op een diepere waarheid: "Wie onschuldig is, kan 
niet beschuldigen, en wie zijn onschuld heeft aanvaard, ziet niets 
om te vergeven."
Voor God zijn we nooit schuldig geweest, dus is er niets om te 
vergeven. Vergeving is een proces voor ons, niet voor God. "Toch is 
vergeving het middel waardoor ik mijn onschuld zal herkennen." 
Vergeving is de weg terug naar het besef van onze inherente 
onschuld.
"Ze is de weerspiegeling van Gods Liefde op aarde." Vergeving is 
hoe Gods liefde zich manifesteert in een wereld waar wij vergissing 
en scheiding ervaren.


"Ze zal me zo dicht bij de Hemel brengen dat Gods Liefde zich 
naar mij toe kan buigen en me kan opheffen naar Hem." Deze 
poëtische beeldspraak suggereert dat vergeving ons zodanig 
transformeert dat we in staat worden gesteld goddelijke liefde 
direct te ontvangen.
 
Les 47: De Bron van Authentieke Kracht 
"God is de kracht waarop ik vertrouw" maakt duidelijk dat 
werkelijke vergeving niet voortkomt uit menselijke wilskracht of 
morele superieure. "Het is niet mijn eigen kracht waarmee ik 
vergeef. Het is de kracht van God in mij, welke ik me herinner 
wanneer ik vergeef."
Deze erkenning bevrijdt ons van de last van het proberen 
perfect te zijn uit eigen kracht. "Wanneer ik ga zien, herken ik Zijn 
weerspiegeling op aarde." Zien met goddelijke ogen onthult Gods 
aanwezigheid overal.
"Ik vergeef alles omdat ik Zijn kracht in mij voel ontwaken." 
Vergeving wordt zo een natuurlijke expressie van goddelijke 
kracht, niet een moeilijke morele prestatie.
"En ik begin me de Liefde te herinneren die ik verkoos te 
vergeten, maar die mij niet vergeten heeft." Deze zin benadrukt de 
wederzijdse aard van liefde - zelfs wanneer wij vergeten, worden 
wij niet vergeten.
 
Les 48: De Transformatie van Angst 
"Er valt niets te vrezen" presenteert de logische conclusie van 
totale vergeving. "Hoe veilig zal de wereld er voor mij uitzien 
wanneer ik haar kan zien!" Deze "veiligheid" komt niet van externe 
bescherming maar van getransformeerde perceptie.


"Ze zal in niets lijken op wat ik me inbeeld nu te zien." Dit 
suggereert dat onze huidige perceptie van de wereld radicaal zal 
veranderen door vergeving.
"Alles en iedereen in mijn blikveld zal zich naar mij toewenden 
om mij te zegenen." In plaats van bedreiging zien we zegen overal.
"Ik zal in iedereen mijn beste Vriend herkennen." Dit is 
misschien wel de meest transformerende visie in de hele Cursus - 
de erkenning dat elke persoon fundamenteel een vriend is.
"Wat valt er te vrezen in een wereld die ik vergeven heb, en die 
mij vergeven heeft?" Deze wederzijdse vergeving creëert een 
omgeving van volledige veiligheid.
 
Les 49: De Constante Goddelijke Begeleiding 
"Gods Stem spreekt tot mij, heel de dag" verzekert ons van 
constante goddelijke begeleiding. "Er is geen moment waarop Gods 
Stem ophoudt een beroep te doen op mijn vergevingsgezindheid 
om mij te verlossen."
Dit suggereert dat elke situatie een uitnodiging is tot vergeving 
en daarmee tot bevrijding. "Er is geen moment waarop Zijn Stem 
niet mijn gedachten leidt, mijn handelingen richt, mijn voeten 
stuurt."
"Ik ga gestaag de waarheid tegemoet. Nergens anders kan ik 
heen, want Gods Stem is de enige Stem en de enige Gids die Zijn 
Zoon gegeven is." Deze zekerheid biedt troost in tijden van twijfel - 
we kunnen niet verdwalen omdat we slechts één Gids hebben die 
ons naar huis leidt.
 
 
 


Les 50: De Alomvattende Ondersteuning 
"Ik word gedragen door de Liefde van God" voltooit de cyclus 
door alle voorgaande thema's samen te brengen in één 
alomvattende ervaring van goddelijke ondersteuning.
"Wanneer ik luister naar Gods Stem, word ik door Zijn Liefde 
gedragen." Luisteren naar innerlijke begeleiding verbindt ons met 
goddelijke ondersteuning.
"Wanneer ik mijn ogen open, verlicht Zijn Liefde de wereld 
zodat ik kan zien." Goddelijke liefde transformeert onze perceptie 
van alles.
"Wanneer ik vergeef, herinnert Zijn Liefde mij eraan dat Zijn 
Zoon zondeloos is." Vergeving leidt tot de herinnering van 
universele onschuld.
"En wanneer ik de wereld bezie met de visie die Hij me heeft 
gegeven, herinner ik mij: ik ben Zijn Zoon." Getransformeerde 
perceptie leidt tot de herinnering van onze ware identiteit.
 
De Visie van Universele Vriendschap
De commentaar benadrukt een van de meest radicale aspecten 
van deze les: de visie van iedereen als "mijn beste Vriend." De 
schrijver deelt zijn persoonlijke ervaring van het beginnen van 
brieven met "Mijn beste Vriend" - een praktische toepassing van 
deze spirituele waarheid.
"In Gods schepping zijn geen vreemden" en "Hij ziet geen 
vreemden, alleen zeer geliefde en lieve vrienden." Deze visie vraagt 
ons om onze fundamentele perceptie van anderen te 
transformeren.
"Stel je voor dat je verliefd bent op iedereen die je ontmoet, dat 
je iedereen herkent als een dierbare en geliefde vriend en dat je 


weet dat zij in de kern van hun wezen volkomen liefdevol zijn, net 
als jij.”
 
Het Doel van Bestaan
De commentaar stelt dat "We zijn hier voor één enkel doel: om 
de wereld zo volledig te vergeven dat we volslagen verliefd worden 
op alles en iedereen. Alles wat minder is dan dat is onvolledige 
vergeving."
Dit herdefiniëert succes in het leven - niet materiele prestaties 
maar de mate waarin we universele liefde hebben gerealiseerd.
 
De Reis naar Zekerheid
De les eindigt met een krachtig citaat over de reis van twijfel 
naar zekerheid: "Onze schreden zijn niet altijd even vast geweest, 
en twijfels hebben ervoor gezorgd dat we onzeker en langzaam de 
weg gingen die deze cursus uiteenzet. Maar nu spoeden we ons 
voort, voor we naderen een grotere zekerheid, een bestendiger 
doel en een zekerder bestemming."
Dit erkent de natuurlijke uitdagingen van spirituele groei terwijl 
het momentum en richting benadrukt.
Het gebed dat volgt is een van de mooiste in de hele Cursus: 
"Sterk onze voeten, Vader. Laat onze twijfels bedaren en onze 
heilige denkgeest stil zijn, en spreek tot ons.”
 
 
 
 


Geleide Meditatie - "De Wereld van Beste Vrienden"
Voorbereiding (3 minuten) 
Ga comfortabel zitten op een rustige plek waar je ongestoord 
bent. Sluit je ogen en neem enkele diepe ademhalingen. Laat elke 
uitademing je brengen naar het besef dat je omringd bent door 
liefde.
Herinner jezelf eraan dat je hier bent om te ontdekken dat 
iedereen in je leven, zonder uitzondering, je beste vriend is - je 
hoeft dit alleen maar te herkennen.
De Paradox van Goddelijke Vergeving (4 minuten) 
Breng mensen in je bewustzijn die je moeilijk te vergeven vindt. 
Voel de weerstand, de pijn, de boosheid die misschien opkomt.
Herhaal zachtjes: "God is de Liefde waarin ik vergeef." Realiseer 
je dat vergeving niet jouw prestatie is maar Gods liefde die door 
jou heen werkt.
"God vergeeft niet, omdat Hij nooit veroordeeld heeft." Voel hoe 
God deze mensen nooit als schuldig heeft gezien. Hun onschuld is 
een feit in Gods ogen.
"Vergeving is het middel waardoor ik mijn onschuld zal 
herkennen." Door anderen te vergeven, ontdek je je eigen 
onschuld.
Het Ontwaken van Goddelijke Kracht (4 minuten) 
Erkent momentje van je eigen zwakheid, wanneer vergeving 
onmogelijk leek.
Herhaal: "God is de kracht waarop ik vertrouw." Voel hoe je niet 
hoeft te vertrouwen op je eigen beperkte kracht.
"Het is niet mijn eigen kracht waarmee ik vergeef. Het is de 
kracht van God in mij." Voel deze kracht ontwaken in je hart.


"Ik vergeef alles omdat ik Zijn kracht in mij voel ontwaken." 
Laat deze goddelijke kracht alle weerstand wegmaken.
"Ik begin me de Liefde te herinneren die ik verkoos te vergeten, 
maar die mij niet vergeten heeft." Voel hoe je herinnerd wordt door 
een Liefde die je nooit heeft verlaten.
De Transformatie van Angst (5 minuten) 
Breng je grootste angsten in je bewustzijn - angst voor 
afwijzing, verlies, pijn, de toekomst.
Herhaal: "Er valt niets te vrezen." Laat deze woorden door elke 
angst heen resoneren.
"Hoe veilig zal de wereld er voor mij uitzien wanneer ik haar 
kan zien!" Visualiseer de wereld getransformeerd door vergeving.
"Alles en iedereen in mijn blikveld zal zich naar mij toewenden 
om mij te zegenen." Zie hoe elke persoon, elke situatie een zegen 
wordt.
"Ik zal in iedereen mijn beste Vriend herkennen." Begin deze 
transformatie nu te voelen. Elke persoon die je tegenkomt - zelfs 
degenen die je uitdagen - is fundamenteel een vriend.
Het Herkennen van Goddelijke Begeleiding (4 minuten) 
Breng momenten in je bewustzijn waarin je je verloren of alleen 
voelde.
Herhaal: "Gods Stem spreekt tot mij, heel de dag." Realiseer je 
dat er geen moment is geweest waarin je niet begeleid werd.
"Er is geen moment waarop Zijn Stem niet mijn gedachten leidt, 
mijn handelingen richt, mijn voeten stuurt." Voel deze constante 
begeleiding.
"Ik ga gestaag de waarheid tegemoet. Nergens anders kan ik 
heen." Zelfs je fouten en omwegen leiden naar huis.


Het Ervaren van Goddelijke Ondersteuning (5 minuten) 
Voel nu alle voorafgaande inzichten samenkomen in één 
ervaring van volledige ondersteuning.
Herhaal: "Ik word gedragen door de Liefde van God." Voel hoe 
je letterlijk gedragen wordt door onzichtbare armen van liefde.
"Wanneer ik luister naar Gods Stem, word ik door Zijn Liefde 
gedragen." Luisteren brengt je in contact met deze ondersteuning.
"Wanneer ik mijn ogen open, verlicht Zijn Liefde de wereld 
zodat ik kan zien." Zelfs nu, met gesloten ogen, voel je hoe liefde je 
perceptie transformeert.
"Wanneer ik vergeef, herinnert Zijn Liefde mij eraan dat Zijn 
Zoon zondeloos is." Vergeving opent de deur naar universele 
onschuld.
"Wanneer ik de wereld bezie met de visie die Hij me heeft 
gegeven, herinner ik mij: ik ben Zijn Zoon." Voel de waardigheid 
van je ware identiteit.
De Wereld van Beste Vrienden (3 minuten) 
Visualiseer nu je dagelijks leven vanuit deze nieuwe perceptie. 
Zie jezelf interacteren met familie, collega's, vreemden op straat.
In elke interactie herken je je beste vriend. Niet door hun 
gedrag, maar door hun essentie. Voel hoe deze erkenning elke 
ontmoeting transformeert.
"In Gods schepping zijn geen vreemden." Alle scheiding is 
illusie.
Integratie (2 minuten) Voordat je terugkeert naar gewoon 
bewustzijn, neem een moment om dankbaar te zijn voor deze reis 
van transformatie.


[image: fill-image-30.png][image: border-image-30.png]Wanneer je je ogen opent, breng deze nieuwe manier van zien 
mee. Kijk naar de eerste persoon die je ziet als je beste vriend. Leef 
deze dag vanuit deze liefde.
 
Gebed
 
Geliefde Vader,
U bent de Liefde waarin ik vergeef. Niet omdat U vergeving nodig 
hebt, maar omdat ik het middel nodig heb om mijn onschuld te 
herkennen.
U bent de kracht waarop ik vertrouw wanneer mijn eigen kracht 
faalt. Laat Uw kracht in mij ontwaken en herinner me aan de 
Liefde die ik verkoos te vergeten maar die mij nooit heeft verlaten.
Help me te zien dat er niets valt te vrezen in een wereld die ik 
vergeven heb. Laat iedereen zich tot mij wenden om mij te 
zegenen. Laat me in iedereen mijn beste Vriend herkennen.
Uw Stem spreekt tot mij, heel de dag. Leid mijn gedachten, richt 
mijn handelingen, stuur mijn voeten gestadig naar de waarheid.
Ik word gedragen door Uw Liefde. Wanneer ik luister, word ik 
gedragen. Wanneer ik zie, verlicht Uw Liefde alles. Wanneer ik 
vergeef, herinner ik me de zondeloosheid. Wanneer ik kijk met Uw 
visie, herinner ik me: ik ben Uw Zoon.
Sterk mijn voeten, Vader. Laat mijn twijfels bedaren en mijn 
heilige denkgeest stil zijn. Spreek tot mij. Leid mijn oefening als een 
vader een klein kind leidt.
Amen


Praktische Oefeningen
 
Oefening 1: De Beste-Vriend Herkenning
Tijd: 2 minuten per persoon 
Frequentie: Voor elke persoon die je tegenkomt
 
Onmiddellijke herkenning:
•Zodra je iemand ziet, pauzeer innerlijk en denk: "Ik zal in 
iedereen mijn beste Vriend herkennen"
•Kijk voorbij hun gedrag, stemming, of uiterlijk naar hun 
essentie
•Herhaal: "In Gods schepping zijn geen vreemden”
 
Interactie vanuit vriendschap:
•Benader deze persoon alsof je je beste vriend ontmoet na 
lange tijd
•Hoe verandert dit je houding, je woorden, je energie?
•Merk op hoe deze shift hun respons kan beïnvloeden
 
 
 
 
 
 


 
 
Oefening 2: Het Goddelijke Kracht-Toegang Ritueel
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Wanneer je je zwak of overweldigd voelt
 
Erkenning van beperking (3 minuten):
•Identificeer waar je je zwak of inadequaat voelt
•Erken eerlijk: "Het is niet mijn eigen kracht waarmee ik 
dit kan oplossen”
 
Verbinding met goddelijke kracht (4 minuten):
•"God is de kracht waarop ik vertrouw"
•Visualiseer goddelijke kracht in je hart ontwaken
•"Ik voel Zijn kracht in mij ontwaken”
 
Toepassing in de situatie (3 minuten):
•Benader je uitdaging vanuit deze goddelijke kracht
•Wat wordt mogelijk vanuit deze kracht die onmogelijk 
leek vanuit eigen kracht?
•Handel vanuit deze empowerment
 
 


 
Oefening 3: De Angst-Transformatie Praktijk
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Wanneer angst opkomt
 
Angst-identificatie (5 minuten):
•Identificeer de specifieke angst
•Hoe ziet de wereld er bedreigend uit vanuit deze angst?
•Welke "vijanden" of "gevaren" zie je?
 
Vergevings-lens (5 minuten):
•"Wat valt er te vrezen in een wereld die ik vergeven heb?"
•Pas vergeving toe op de mensen/situaties die je angst 
veroorzaken
•Zie hen als vrienden die zich tot je wenden om je te 
zegenen
 
Nieuwe perceptie (5 minuten):
•"Hoe veilig zal de wereld er voor mij uitzien wanneer ik 
haar kan zien!"
•Visualiseer dezelfde situatie vanuit totale vergeving
•Voel de transformatie van angst naar veiligheid
 
 


 
Oefening 4: De Goddelijke Stem-Luister Sessie
Tijd: 20 minuten 
Frequentie: Dagelijks
 
Stilte bereiken (5 minuten):
•Kom tot innerlijke stilte
•"Gods Stem spreekt tot mij, heel de dag"
•Open je hart om te luisteren
 
Begeleiding zoeken (10 minuten):
•Breng een specifieke situatie waarin je begeleiding nodig 
hebt
•"Er is geen moment waarop Zijn Stem niet mijn 
gedachten leidt"
•Luister naar de eerste liefdevolle gedachte die opkomt
 
Bevestiging en toewijding (5 minuten):
•"Ik ga gestaag de waarheid tegemoet"
•Toewijding aan het volgen van de begeleiding die je 
ontvangen hebt
•Vertrouw erop dat deze Stem de enige betrouwbare Gids 
is
 


 
Oefening 5: De Gedragen-Worden Meditatie
Tijd: 15 minuten 
Frequentie: Wanneer je je alleen of ongesteund voelt
 
Gevoel van isolement (5 minuten):
•Erken gevoelens van eenzaamheid of gebrek aan 
ondersteuning
•Voel de last van het proberen alles alleen te doen
 
Goddelijke ondersteuning (5 minuten):
•"Ik word gedragen door de Liefde van God"
•Visualiseer jezelf letterlijk gedragen door onzichtbare 
armen van liefde
•Voel hoe elke stap ondersteund wordt
 
Actieve toepassingen (5 minuten):
•"Wanneer ik luister... word ik gedragen"
•"Wanneer ik vergeef... herinnert Zijn Liefde mij..."
•Identificeer concrete manieren om deze ondersteuning te 
ervaren
 
 
 


 
Oefening 6: Het Beste-Vriend Brief Experiment
Tijd: 30 minuten 
Frequentie: Wekelijks
 
Persoon selecteren (5 minuten):
•Kies iemand met wie je uitdagingen hebt
•Iemand die je normaal niet als "vriend" zou beschouwen
 
Brief schrijven (20 minuten):
•Begin de brief met "Mijn beste Vriend [naam]"
•Schrijf alsof je werkelijk naar je beste vriend schrijft
•Deel je waardering, begrip, en liefde
•Je hoeft de brief niet te versturen
 
Reflectie (5 minuten):
•Hoe voelde het om deze persoon als beste vriend aan te 
spreken?
•Wat veranderde er in je perceptie van hen?
•Hoe zou je anders met hen omgaan vanuit deze nieuwe 
perceptie?
 
 


 
Oefening 7: De Onschuld-Herkenning Oefening
Tijd: 10 minuten per persoon 
Frequentie: Voor uitdagende relaties
 
Schuld-perceptie (3 minuten):
•Breng iemand in je bewustzijn die je als "schuldig" ziet
•Welke "zonden" schrijf je hen toe?
•Hoe rechtvaardigt dit je gebrek aan liefde?
 
Goddelijke perceptie (4 minuten):
•"God vergeeft niet, omdat Hij nooit veroordeeld heeft"
•Hoe ziet God deze persoon?
•"Wie onschuldig is, kan niet beschuldigen”
 
Vergevings-actie (3 minuten):
•"Vergeving is het middel waardoor ik mijn onschuld zal 
herkennen"
•Kies bewust om hun onschuld te zien
•Hoe verandert dit je gevoel over jezelf?
 
 
 


 
Oefening 8: De Vrees-Vrije Wereld Visualisatie
Tijd: 20 minuten 
Frequentie: Wanneer de wereld er gevaarlijk uitziet
 
Huidige wereld-perceptie (7 minuten):
•Hoe zie je de wereld gewoonlijk?
•Welke gevaren, bedreigingen, en problemen domineren 
het nieuws en je gedachten?
•Voel de angst die deze perceptie creëert
 
Vergevings-transformatie (6 minuten):
•Pas vergeving toe op elke bedreiging die je ziet
•"Wat valt er te vrezen in een wereld die ik vergeven heb?"
•Zie elke situatie transformeren door vergeving
 
Nieuwe wereld-visie (7 minuten):
•"Alles en iedereen zal zich naar mij toewenden om mij te 
zegenen"
•Visualiseer een wereld waar iedereen je vriend is
•Voel de veiligheid en vreugde van deze nieuwe wereld
 
 


 
Oefening 9: De Identiteits-Herinnering Praktijk
Tijd: 10 minuten 
Frequentie: Elke avond
 
Dagelijkse identiteit (3 minuten):
•Reflecteer op hoe je jezelf vandaag zag
•Als werknemer, ouder, partner, etc.
•Welke rollen domineerden je zelfperceptie?
 
Ware identiteit (4 minuten):
•"Wanneer ik de wereld bezie met de visie die Hij me heeft 
gegeven, herinner ik mij: ik ben Zijn Zoon"
•Voel je verbinding met je ware identiteit als Gods geliefde 
Kind
•Hoe zou deze identiteit je dag hebben beïnvloed?
 
Intentie voor morgen (3 minuten):
•Hoe kun je morgen meer leven vanuit je ware identiteit?
•Welke rollen kun je vervullen vanuit het besef dat je Gods 
Zoon/Dochter bent?
•Stel de intentie om deze waarheid te onthouden
 
 


 
Oefening 10: Het Universele Vriendschap-Experiment
Tijd: Hele dag 
Frequentie: Eén dag per maand
 
Ochtend-commitment:
•Begin je dag met de intentie om iedereen als je beste 
vriend te zien
•"Ik zal in iedereen mijn beste Vriend herkennen”
 
Gedurende de dag:
•Benader elke interactie vanuit vriendschap
•Van de kassière tot je baas tot vreemden op straat
•Merk op hoe deze houding interacties verandert
 
Avond-evaluatie:
•Hoe veranderde deze houding je dag?
•Waar was het gemakkelijk, waar moeilijk?
•Welke "vijanden" bleken vrienden te zijn?
•Hoe voelde het om zo geliefd te leven?
 
 
 


 
Belangrijke Herinneringen voor de Praktijk:
	Vergeving is Goddelijke Kracht: Je hoeft niet uit eigen 

kracht te vergeven - Gods liefde werkt door jou heen.
	Iedereen is je Beste Vriend: Dit is geen sentimentaliteit 

maar spirituele waarheid die ontdekt moet worden.
	Angst Verdwijnt door Vergeving: In een wereld die je 

vergeven hebt, valt er niets te vrezen.
	Constante Begeleiding: Gods Stem spreekt altijd - je 

hoeft alleen maar te luisteren.
	Je wordt Gedragen: Je hoeft het leven niet alleen te 

dragen - goddelijke liefde steunt elke stap.
 
Deze les markeert zowel een einde als een begin - het einde van 
de eerste cyclus van lessen en het begin van een leven geleefd 
vanuit de erkenning dat we omringd zijn door liefde in de vorm 
van onze beste vrienden, die wachten om herkend te worden.


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


OPS/images/image-42.png





OPS/images/image-41.png





OPS/images/fill-image-26.png





OPS/images/image-38.png





OPS/images/border-image-9.png





OPS/images/border-image-17.png





OPS/images/fill-image-20.png





OPS/images/border-image-16.png





OPS/images/border-image-20.png





OPS/toc.xhtml
		Werkboek

		Vroege lessen: Lessen 1 - 60

		INHOUDSOPGAVE

		Inleiding

		HET WERKBOEK

		DEEL I

		Les 1		“Niets wat ik zie betekent iets”





		Les 2		“Ik heb alles wat ik in deze kamer [in deze straat, uit dit raam, op deze plek] zie alle betekenis gegeven die het voor mij heeft.”





		Les 3		“Ik begrijp niets wat ik zie”





		Les 4		“Deze gedachten betekenen niets”





		Les 5		“Ik voel nooit onvrede om de reden die ik denk.”





		Les 6		“Ik voel onvrede omdat ik iets zie wat er niet is.”





		Les 7		“Ik zie alleen het verleden.”





		Les 8		“Mijn denkgeest is voortdurend bezig met voorbije gedachten.”





		Les 9		“Ik zie niets zoals het nu is.”





		Les 10		“Mijn gedachten betekenen niets.”





		Les 11		“Mijn betekenisloze gedachten laten mij een betekenisloze wereld zien.”





		Les 12		“Ik voel onvrede omdat ik een betekenisloze wereld zie.”





		Les 13		“Een betekenisloze wereld baart angst.”





		Les 14		“God heeft geen betekenisloze wereld geschapen.”





		Les 15		“Mijn gedachten zijn beelden die ik heb gemaakt.”





		Les 16		“Ik heb geen neutrale gedachten.”





		Les 17		“Ik zie geen neutrale dingen.”





		Les 18		“Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van mijn zien.”





		Les 19		“Ik ben niet de enige die de gevolgen ervaart van mijn gedachten.”





		Les 20		“Ik ben vastbesloten te zien.”





		Les 21		“Ik ben vastbesloten de dingen anders te zien.”





		Les 22		“Wat ik zie is een vorm van wraak.”





		Les 23		“Ik kan ontsnappen aan de wereld die ik zie door aanvalgedachten op te geven.”





		Les 24		“Ik zie niet wat mijn hoogste belang is.”





		Les 25		“Ik weet van niets waartoe het dient.”





		Les 26		“Mijn aanvalsgedachten zijn een aanval op mijn onkwetsbaarheid.”





		Les 27		“Ik wil niets liever dan zien.”





		Les 28		“Ik wil niets liever dan de dingen anders zien.”





		Les 29		“God is in alles wat ik zie.”





		Les 30		“God is in alles wat ik zie, want God is in mijn denkgeest.”





		Les 31		“Ik ben niet het slachtoffer van de wereld die ik zie.”





		Les 32		“Ik heb de wereld die ik zie bedacht.”





		Les 33		“Er is een andere manier om naar de wereld te kijken.”





		Les 34		“Ik zou in plaats hiervan vrede kunnen zien.”





		Les 35		“Mijn denkgeest is deel van Die van God. Ik ben heel heilig.”





		Les 36		“Mijn heiligheid omsluit al wat ik zie.”





		Les 37		“Mijn heiligheid zegent de wereld.”





		Les 38		“Er is niets wat mijn heiligheid niet kan.”





		Les 39		“Mijn heiligheid is mijn verlossing.”





		Les 40		“Ik ben als Zoon van God gezegend.”





		Les 41		“God vergezelt me, waar ik ook ga.”





		Les 42		“God is mijn kracht. Visie is Zijn geschenk.”





		Les 43		“God is mijn Bron. Los van Hem kan ik niet zien.”





		Les 44		“God is het licht waarin ik zie.”





		Les 45		“God is de Denkgeest waarmee ik denk.”





		Les 46		“God is de Liefde waarin ik vergeef.”





		Les 47		“God is de kracht waarop ik vertrouw.”





		Les 48		“Er valt niets te vrezen.”





		Les 49		“Gods Stem spreekt tot mij, heel de dag.”





		Les 50		“Ik word gedragen door de Liefde van God.”





		HERHALING I		“Lessen 1 - 50”





		Les 51		“De herhaling omvat de volgende ideeën:”





		Les 52		“De herhaling omvat de volgende ideeën:”





		Les 53		“De herhaling omvat de volgende ideeën:”





		Les 54		“De herhaling omvat de volgende ideeën:”





		Les 55		“De herhaling omvat de volgende ideeën:”





		Les 56		“De herhaling omvat de volgende ideeën:”





		Les 57		“De herhaling omvat de volgende ideeën:”





		Les 58		“De herhaling omvat de volgende ideeën:”





		Les 59		“De herhaling omvat de volgende ideeën:”





		Les 60		“De herhaling omvat de volgende ideeën:”







		Voorblad

		Page 1






OPS/js/book.js

function stopEventPropagation(event) {
    event.stopPropagation();
}

function isKobo() {
    return 'koboApp' in window;
}

function isADE() {
    var epubReadingSystem = navigator.epubReadingSystem;
    if (epubReadingSystem) {
        return epubReadingSystem.name == 'RMSDK';
    }
    return false;
}

function isIOS() {
    var platform = navigator.platform;
    if (["iPad", "iPod", "iPhone"].includes(platform)) {
        return true;
    }
    return false;
}

function useMouselessButtons() {
    return (isADE() || isKobo()) && isIOS();
}


const ViewfinderAction = {
    none : -1,
    maximize : 0,
    goToPrev : 1,
    goToNext : 2,
    count : 3
};

class GalleryViewfinderObserver {
    constructor(owner) {
        this.owner = owner;
        this.galleryObject = owner.galleryObject;
        this.galleryElement = owner.galleryElement;
        this.viewfinderElement = owner.viewfinderElement;
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex) {}
    
    onMouseMoveInViewfinder(point) {
    }
    
    onMouseEnterViewfinder(point) {
    }
    
    onMouseLeaveViewfinder(point) {
    }
    
    onClickInViewfinder(point) {
    }
    
    onPageShow() {
        
    }
    
    onPageHide() {
        
    }
    
    onMouseEnterViewfinderChild(viewfinderChildElement) {
    }
    
    onMouseLeaveViewfinderChild(viewfinderChildElement) {
    }
    
}

class GalleryButtonsViewfinderManager extends GalleryViewfinderObserver {
    constructor(owner) {
        super(owner);
        var viewfinderElement = this.viewfinderElement;
        this.goToPrevButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToPrev")[0];
        this.goToNextButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToNext")[0];
        this.maximizeButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-maximize")[0];
        this.setUpGoToButtonsBounds();
        this.buttonsTimeout = null;
        this.buttonUnderMouseCursor = null;
        this.setButtonMouseEnterLeaveHandlers(this.goToPrevButtonElement);
        this.setButtonFocusHandlers(this.goToPrevButtonElement);
        this.setButtonKeyupHandlers(this.goToPrevButtonElement);
        this.setButtonMouseEnterLeaveHandlers(this.goToNextButtonElement);
        this.setButtonFocusHandlers(this.goToNextButtonElement);
        this.setButtonKeyupHandlers(this.goToNextButtonElement);
        if (this.maximizeButtonElement) {
            this.setButtonMouseEnterLeaveHandlers(this.maximizeButtonElement);
            this.setButtonFocusHandlers(this.maximizeButtonElement);
        }
    }
    
    setUpGoToButtonsBounds() {
        var preferredButtonMargin = window.getComputedStyle(this.goToPrevButtonElement).getPropertyValue("--margin");
        var minButtonMargin = 2.0;
        var preferredButtonWidth = this.goToPrevButtonElement.getBoundingClientRect().width;
        var preferredButtonLayoutWidth = preferredButtonWidth + 2 * preferredButtonMargin;
        var viewfinderWidth = this.viewfinderElement.getBoundingClientRect().width;
        var buttonLayoutWidth = preferredButtonLayoutWidth;
        if (buttonLayoutWidth > viewfinderWidth / 2) {
            // One button plus its margins must not occupy more than half the viewfinder.
            buttonLayoutWidth = viewfinderWidth / 2;
        }
        var buttonWidth = preferredButtonWidth;
        var buttonMargin = (buttonLayoutWidth - buttonWidth) / 2;
        if (buttonMargin < minButtonMargin) {
            // The margin would result less than the minimum.
            // Shrink the button to ensure a minimum margin.
            buttonMargin = minButtonMargin;
            buttonWidth = buttonLayoutWidth - 2 * buttonMargin;
            if (buttonWidth <= 0) {
                // The available width (half of the viewfinder) is less than the minimum margins.
                // Use all the available width for the button.
                buttonMargin = 0;
                buttonWidth = buttonLayoutWidth / 2;
            }
        }
        this.goToPrevButtonElement.style.left = buttonMargin + "px";
        this.goToPrevButtonElement.style.width = buttonWidth + "px";
        this.goToPrevButtonElement.style.height = buttonWidth + "px";
        this.goToNextButtonElement.style.right = buttonMargin + "px";
        this.goToNextButtonElement.style.width = buttonWidth + "px";
        this.goToNextButtonElement.style.height = buttonWidth + "px";
        this.goToActiveWidth = 0.2 * viewfinderWidth;
        if (this.goToActiveWidth < buttonLayoutWidth) {
            // The area where a click is equivalent to clicking a go-to button
            // shouldn't be less than the width of the button plus the button margins.
            this.goToActiveWidth = buttonLayoutWidth;
        }
    }
    
    handleNextPreviousButtonKeyUpEvent(e) {
        var movePrevious = false;
        var moveNext = false;
        if (e.keyCode == 13 || e.keyCode == 32) /* Spacebar or Enter */ {
            e.preventDefault();
            if (e.target == this.goToPrevButtonElement) {
                movePrevious = true;
            }
            else if(e.target == this.goToNextButtonElement) {
                moveNext = true;
            }
        }
        else if (e.keyCode == 37) /* Left Arrow */ {
            movePrevious = true;
        }
        else if (e.keyCode == 39) /* Right Arrow */ {
            moveNext = true;
        }
        if (movePrevious) {
            if (this.galleryObject.currentItemIndex > 0) {
                this.galleryObject.goToPrevFrame();
                if (this.galleryObject.currentItemIndex == 0) {
                    this.goToNextButtonElement.focus();
                }
            }
        }
        if (moveNext) {
            if (this.galleryObject.currentItemIndex < this.galleryObject.itemCount - 1) {
                this.galleryObject.goToNextFrame();
                if (this.galleryObject.currentItemIndex == this.galleryObject.itemCount - 1) {
                    this.goToPrevButtonElement.focus();
                }
            }
        }
        if (movePrevious || moveNext) {
            this.updateButtonsDisplayState();
        }
    }
    
    setButtonMouseEnterLeaveHandlers(buttonElement) {
        buttonElement.onmouseenter = this.onMouseEnterButton.bind(this, buttonElement);
        buttonElement.onmouseleave = this.onMouseLeaveButton.bind(this, buttonElement);
    }
    
    setButtonFocusHandlers(buttonElement) {
        buttonElement.onfocus = this.onButtonGainedFocus.bind(this, buttonElement);
        buttonElement.onblur = this.onButtonLostFocus.bind(this, buttonElement);
    }
    
    setButtonKeyupHandlers(buttonElement) {
        buttonElement.onkeyup = this.handleNextPreviousButtonKeyUpEvent.bind(this);
    }
    
    setButtonsVisibility(showPrev, showNext, showMaximize) {
        Gallery.setButtonVisibility(this.goToPrevButtonElement, showPrev);
        Gallery.setButtonVisibility(this.goToNextButtonElement, showNext);
        Gallery.setButtonVisibility(this.maximizeButtonElement, showMaximize);
    }
    
    hideButtonsNotUnderMouseCursor() {
        var showPrev = this.buttonUnderMouseCursor == this.goToPrevButtonElement;
        var showNext = this.buttonUnderMouseCursor == this.goToNextButtonElement;
        var showMaximize = this.buttonUnderMouseCursor == this.maximizeButtonElement;
        this.setButtonsVisibility(showPrev, showNext, showMaximize);
    }
    
    startButtonsTimeout() {
        this.buttonsTimeout = setTimeout(function() { this.hideButtonsNotUnderMouseCursor() }.bind(this), 2500);
    }
    
    killButtonsTimeout() {
        if (this.buttonsTimeout) {
            clearTimeout(this.buttonsTimeout);
            this.buttonsTimeout = null;
        }
    }
    
    hideButtonsWithoutDelay() {
        this.killButtonsTimeout();
        this.setButtonsVisibility(false, false, false);
    }
    
    viewfinderActionForMousePosition(point) {
        var itemCount = this.galleryObject.itemCount;
        var currentItemIndex = this.galleryObject.currentItemIndex;
        var viewfinderWidth = this.viewfinderElement.getBoundingClientRect().width;
        var x = point.x;
        
        if (currentItemIndex > 0) {
            if (x < this.goToActiveWidth) {
                return ViewfinderAction.goToPrev;
            }
        }
        var showNext = false;
        if (currentItemIndex + 1 < itemCount) {
            if (viewfinderWidth - x < this.goToActiveWidth) {
                return ViewfinderAction.goToNext;
            }
        }
        if (this.maximizeButtonElement) {
            return ViewfinderAction.maximize;
        }
        return ViewfinderAction.none;
    }
    
    updateButtonsVisibility(point) {
        var action = this.viewfinderActionForMousePosition(point);
        var showPrev = action == ViewfinderAction.goToPrev;
        var showNext = action == ViewfinderAction.goToNext;
        var showMaximize = true;
        
        if (!this.maximizeButtonElement) {
            this.viewfinderElement.style.cursor = (showPrev || showNext) ? 'pointer' : 'default';
        }
        this.setButtonsVisibility(showPrev, showNext, showMaximize);
        this.updateButtonsDisplayState();
    }

    updateButtonsDisplayState() {
        // Update display style of the next/previous buttons so that they are present/removed from the
        // focus loop at the correct indexes.
        var itemCount = this.galleryObject.itemCount;
        var currentIndex = this.galleryObject.currentItemIndex;
        if (currentIndex == 0) {
            this.goToPrevButtonElement.tabIndex = -1;
            this.goToPrevButtonElement.style.display = 'none';
        }
        else {
            this.goToPrevButtonElement.tabIndex = 0;
            this.goToPrevButtonElement.style.display = 'block';
        }
        
        if (currentIndex == itemCount - 1) {
            this.goToNextButtonElement.tabIndex = -1;
            this.goToNextButtonElement.style.display = 'none';
        }
        else {
            this.goToNextButtonElement.tabIndex = 0;
            this.goToNextButtonElement.style.display = 'block';
        }
    }
    
    onMouseMoveInViewfinder(point) {
        this.killButtonsTimeout();
        this.updateButtonsVisibility(point);
        this.startButtonsTimeout();
    }
    
    onMouseEnterViewfinder(point) {
    }
    
    onMouseLeaveViewfinder(point) {
        this.hideButtonsWithoutDelay();
    }
    
    onClickInViewfinder(point) {
        this.killButtonsTimeout();
        var action = this.viewfinderActionForMousePosition(point);
        switch (action) {
            case ViewfinderAction.goToPrev:
                this.galleryObject.goToPrevFrame();
                break;
            case ViewfinderAction.goToNext:
                this.galleryObject.goToNextFrame();
                break;
            case ViewfinderAction.maximize:
                if (this.maximizeButtonElement) {
                    this.galleryObject.maximizeFrame();
                }
                break;
        }
        this.updateButtonsVisibility(point);
        this.startButtonsTimeout();
    }
    
    onPageShow() {
        this.hideButtonsWithoutDelay();
    }
    
    onPageHide() {
        this.hideButtonsWithoutDelay();
    }
    
    onMouseEnterButton(buttonElement) {
        this.buttonUnderMouseCursor = buttonElement;
    }
    
    onMouseLeaveButton(buttonElement) {
        this.buttonUnderMouseCursor = null;
    }
    
    onButtonGainedFocus(buttonElement) {
        Gallery.setButtonVisibility(buttonElement, true);
    }
    
    onButtonLostFocus(buttonElement) {
        Gallery.setButtonVisibility(buttonElement, false);
    }
}

class GalleryCurrentItemObserver {
    constructor(galleryObject) {
        this.galleryObject = galleryObject;
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        
    }
}

class GalleryImageAndCaptionRollsManager {
    constructor(galleryObject) {
        this.galleryObject = galleryObject;
        var galleryElement = galleryObject.galleryElement;
        this.imageRollElement = galleryElement.getElementsByClassName("gallery-image-roll")[0];
        if (galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption").length > 1) {
            this.captionRollElement = galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll")[0];
        }
    }
    
    removeTransition() {
        this.imageRollElement.classList.remove("gallery-image-roll-transition");
        if (this.captionRollElement) {
            this.captionRollElement.style.visibility = 'unset';
        }
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        this.removeTransition();
        if (animate) {
            if (this.captionRollElement) {
                this.captionRollElement.style.visibility = 'hidden';
            }
            this.imageRollElement.classList.add("gallery-image-roll-transition");
            this.imageRollElement.addEventListener("transitionend", this.removeTransition.bind(this));
        }
        this.imageRollElement.style.left = -(newItemIndex * 100) + "%";
        if (this.captionRollElement) {
            this.captionRollElement.style.left = -(newItemIndex * 100) + "%";
        }
    }
}

class GalleryAccessibilityManager extends GalleryCurrentItemObserver {
    constructor(galleryObject) {
        super(galleryObject);
        this.announcementRegionElement =  this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("ax-announcement-region")[0];
        if (this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll").length > 0) {
            this.initializeCaptionIDs();
        }
    }

    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        var images = Array.prototype.slice.call(this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-full-image"));
        var captions = [];
        if (this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll").length > 0) {
            var captionRollElement = this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll")[0];
            captions = Array.prototype.slice.call(captionRollElement.getElementsByClassName("gallery-caption"));
        }
        images.forEach(function(image, imageIndex) {
                       if(captions.length > 0) {
                       var captionIndex = captions.length > 1 ? imageIndex : 0;
                       var caption = captions[captionIndex];
                       var captionTextElement = this.getFirstParagraphElementOfCaption(caption);
                       if (captionTextElement) {
                       var shouldHide = captions.length > 1 && newItemIndex != captionIndex;
                       captionTextElement.setAttribute("aria-hidden", shouldHide ? "true" : "false");
                       }

                       if (newItemIndex == imageIndex) {
                       this.announceForAccessibility(images[newItemIndex].getAttribute("aria-label"));
                       }
                       }
                       }, this);
    }

    initializeCaptionIDs() {
        if (this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll").length > 0) {
            var captionRollElement = this.galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption-roll")[0];
            var captions = Array.prototype.slice.call(captionRollElement.getElementsByClassName("gallery-caption"));
            var galleryObject = this.galleryObject;
            captions.forEach(function(caption, index) {
                             var captionTextElement = this.getFirstParagraphElementOfCaption(caption);
                             if (captionTextElement) {
                             captionTextElement.id = galleryObject.getCaptionElementIDForIndex(index);
                             }
                             }, this);
        }
    }

    getFirstParagraphElementOfCaption(caption) {
        var paragraphTagNameArray = ["p", "li" ];
        for (var index = 0; index < paragraphTagNameArray.length; index++) {
            var paragraphTagName = paragraphTagNameArray[index];
            var paragraphElementList = caption.getElementsByTagName(paragraphTagName);
            if (paragraphElementList.length > 0) {
                return paragraphElementList[0];
            }
        }
        // no paragraphs/list items
        return null;
    }

    announceForAccessibility(announcement) {
        var liveRegionElement = this.announcementRegionElement;
        setTimeout(function() {
                   liveRegionElement.setAttribute("aria-label", announcement);
                   }, 500);

    }
}

class GalleryDotManager extends GalleryCurrentItemObserver {
    constructor(galleryObject) {
        super(galleryObject);
        this.dotContainerElement = galleryObject.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-dot-container")[0];
        this.setupDotElementKeyupHandlers();
    }
    
    setupDotElementKeyupHandlers() {
        var dotElements = Array.prototype.slice.call(this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-selectable"));
        dotElements.concat(Array.prototype.slice.call(this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-current")));
        var handler = this.handleDotElementKeyUpEvent.bind(this);
        dotElements.forEach(function(dotElement) {
                            dotElement.onkeyup = handler;
                            });
    }
    
    handleDotElementKeyUpEvent(e) {
        var element = e.target;
        var currentIndex = this.galleryObject.currentItemIndex;
        var itemCount = this.galleryObject.itemCount;
        if (e.keyCode == 37) /* Left Arrow */ {
            if (currentIndex > 0) {
                this.galleryObject.goToPrevFrame();
                var selectedDotElement = Array.prototype.slice.call(this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-current"))[0];
                selectedDotElement.focus();
            }
        }
        else if (e.keyCode == 39) /* Right Arrow */ {
            if (currentIndex < itemCount - 1) {
                this.galleryObject.goToNextFrame();
                var selectedDotElement = Array.prototype.slice.call(this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-current"))[0];
                selectedDotElement.focus();
            }
        }
    }
    
    deselectCurrentDot() {
        var currentDotGroupCollection = this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-current");
        if (currentDotGroupCollection.length > 0) {
            currentDotGroupCollection[0].setAttribute("aria-checked", "false");
            currentDotGroupCollection[0].tabIndex = -1;
            currentDotGroupCollection[0].className = "gallery-dot-selectable";
        }
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        this.deselectCurrentDot();
        var newCurrentDot = this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-selectable")[newItemIndex];
        newCurrentDot.setAttribute("aria-checked", "true");
        newCurrentDot.tabIndex = 0;
        newCurrentDot.className = "gallery-dot-current";

        // work around a bug where WebKit will not render DOM updates sometimes, by temporarily
        // setting the div to display:none, and then back to its previous value.
        var dotDisplay = newCurrentDot.style.display;
        newCurrentDot.style.display = "none";

        setTimeout(function() {
            newCurrentDot.style.display = dotDisplay;
        }, 0);
    }
}

class GalleryMouselessButtonsManager extends GalleryCurrentItemObserver {
    constructor(galleryObject) {
        super(galleryObject);
        var viewfinderElement = galleryObject.viewfinderElement;
        this.goToPrevButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToPrev")[0];
        this.goToPrevButtonElement.onclick = galleryObject.goToPrevFrame.bind(galleryObject);
        this.goToPrevButtonElement.onkeyup = this.handleNextPreviousButtonKeyUpEvent;
        this.goToNextButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToNext")[0];
        this.goToNextButtonElement.onclick = galleryObject.goToNextFrame.bind(galleryObject);
        this.goToNextButtonElement.onkeyup = this.handleNextPreviousButtonKeyUpEvent;
        this.maximizeButtonElement = viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-maximize")[0];
        if (this.maximizeButtonElement) {
            this.maximizeButtonElement.onclick = galleryObject.maximizeFrame.bind(galleryObject);
        }
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        var itemCount = this.galleryObject.itemCount;
        var showNext = newItemIndex + 1 < this.galleryObject.itemCount;
        var showPrev = newItemIndex > 0;
        Gallery.setButtonVisibility(this.goToPrevButtonElement, showPrev);
        Gallery.setButtonVisibility(this.goToNextButtonElement, showNext);
        Gallery.setButtonVisibility(this.maximizeButtonElement, true);
    }
}


class GalleryViewfinderManager {
    addViewfinderHandlers() {
        this.viewfinderElement.onclick = this.onClickInViewfinder.bind(this);
        this.viewfinderElement.onmouseenter = this.onMouseEnterViewfinder.bind(this);
        this.viewfinderElement.onmouseleave = this.onMouseLeaveViewfinder.bind(this);
        this.viewfinderElement.onmousemove = this.onMouseMoveInViewfinder.bind(this);
    }
    
    addObservers() {
        this.viewfinderObserverArray = [];
        if (!useMouselessButtons()) {
            this.viewfinderObserverArray.push(new GalleryButtonsViewfinderManager(this));
        }
    }
    
    constructor (galleryObject) {
        this.galleryObject = galleryObject;
        this.galleryElement = galleryObject.galleryElement;
        this.viewfinderElement = this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-image-viewfinder")[0];
        
        this.addViewfinderHandlers();
        this.addObservers();
    }
    
    viewfinderMouseEventCoordinates(event) {
        var viewfinderBounds = this.viewfinderElement.getBoundingClientRect();
        var point = { "x" : event.clientX - viewfinderBounds.left, "y" : event.clientY - viewfinderBounds.top };
        return point;
    }
    
    onMouseEventInViewfinder(event, handlerName) {
        try {
            var point = this.viewfinderMouseEventCoordinates(event);
            this.viewfinderObserverArray.forEach(function (observer) {
                                                 observer[handlerName](point);
                                                 });
            stopEventPropagation(event);
        }
        catch (error) {
        }
    }
    
    onMouseMoveInViewfinder(event) {
        this.onMouseEventInViewfinder(event, "onMouseMoveInViewfinder");
    }
    
    onMouseEnterViewfinder(event) {
        this.onMouseEventInViewfinder(event, "onMouseEnterViewfinder");
    }
    
    onMouseLeaveViewfinder(event) {
        this.onMouseEventInViewfinder(event, "onMouseLeaveViewfinder");
    }
    
    onClickInViewfinder(event) {
        this.onMouseEventInViewfinder(event, "onClickInViewfinder");
    }
    
    onPageShow() {
        this.viewfinderObserverArray.forEach(function (observer) {
                                             observer.onPageShow();
                                             });
    }
    
    onPageHide() {
        this.viewfinderObserverArray.forEach(function (observer) {
                                             observer.onPageHide();
                                             });
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex) {
        this.viewfinderObserverArray.forEach(function(observer) {
                                             observer.onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex);
                                             });
    }
    
}

class TouchManager {
    constructor(galleryObject) {
        this.galleryObject = galleryObject;
        this.viewfinderElement = galleryObject.viewfinderElement;
        this.viewfinderBounds = this.viewfinderElement.getBoundingClientRect();
        this.frameWidth = this.viewfinderBounds.width;
        this.dragTouchID = null;
        this.goToPrevButtonElement = this.viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToPrev")[0];
        this.goToNextButtonElement = this.viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-button-goToNext")[0];
        var element = this.viewfinderElement;
        element.addEventListener("touchstart", this.onTouchStart.bind(this), true);
        element.addEventListener("touchmove", this.onTouchMove.bind(this), true);
        element.addEventListener("touchend", this.onTouchEnd.bind(this), true);
        element.addEventListener("touchcancel", this.onTouchCancel.bind(this), true);
    }
    
    viewfinderPositionOfChangedTouchMatchingDragID(event) {
        if (this.dragTouchID) {
            var changedTouchCount = event.changedTouches.length;
            for (var changedTouchIndex = 0; changedTouchIndex < changedTouchCount; changedTouchIndex++) {
                var changedTouch = event.changedTouches[changedTouchIndex];
                if (changedTouch.identifier == this.dragTouchID) {
                    var point = { "x" : changedTouch.pageX - this.viewfinderBounds.left, "y" : changedTouch.pageY - this.viewfinderBounds.top };
                    return point;
                }
            }
        }
        return null;
    }
    
    onTouchEvent(event, doDump) {
        if (doDump) {
        }
        stopEventPropagation(event);
        event.preventDefault();
        if (event.changedTouches.length == 0) {
        }
    }
    
    onTouchStart(event) {
        try {
            this.onTouchEvent(event, true);
            if (!this.dragTouchID) {
                if (event.changedTouches.length > 0) {
                    var changedTouch = event.changedTouches[0];
                    this.dragTouchID = changedTouch.identifier;
                    this.dragStartPoint = this.viewfinderPositionOfChangedTouchMatchingDragID(event);
                    this.dragStartTime = new Date().getTime();
                    this.dragStartX = this.dragStartPoint.x;
                    this.dragStartItemIndex = this.galleryObject.currentItemIndex;
                    this.lastTouchPosition = this.dragStartPoint;
                }
            }
        }
        catch (error) {
        }
    }
    
    onTouchMove(event) {
        try {
            this.onTouchEvent(event, false);
            var changedTouchPosition = this.viewfinderPositionOfChangedTouchMatchingDragID(event);
            if (changedTouchPosition) {
                var dragCurrX = changedTouchPosition.x;
                var deltaX = dragCurrX - this.dragStartX;
                var relativeDeltaX = deltaX / this.frameWidth;
                var newItemIndex = this.dragStartItemIndex - relativeDeltaX;
                if (newItemIndex >= 0 && newItemIndex <= this.galleryObject.itemCount - 1) {
                    this.galleryObject.changeCurrentItemIndex(newItemIndex, false);
                }
                this.lastTouchPosition = changedTouchPosition;
            }
        }
        catch (error) {
        }
    }
    
    onTouchEndOrCancel(event) {
        var changedTouchPosition = this.viewfinderPositionOfChangedTouchMatchingDragID(event);
        if (changedTouchPosition) {
            var dragEndPoint = changedTouchPosition;
            var dragEndTime = new Date().getTime();
            var didChangeIndex = false;
            var endItemIndex = this.galleryObject.currentItemIndex;
            var intEndItemIndex = Math.round(endItemIndex);
            var deltaT = dragEndTime - this.dragStartTime;
            // If duration short enough.
            if (deltaT < 250) {
                // If it hasn't resulted in a current item change.
                if (intEndItemIndex == this.dragStartItemIndex) {
                    var absDeltaX = Math.abs(dragEndPoint.x-this.dragStartPoint.x);
                    var absDeltaY = Math.abs(dragEndPoint.y-this.dragStartPoint.y);
                    // If absDeltaX is not trivially small
                    // and absDeltaY is no larger than a fraction of absDeltaX.
                    if (absDeltaX >= 50 && absDeltaY <= 0.4 * absDeltaX) {
                        if (endItemIndex > intEndItemIndex) {
                            if (intEndItemIndex < this.galleryObject.itemCount - 1) {
                                intEndItemIndex++;
                                didChangeIndex = true;
                            }
                        } else if (endItemIndex < intEndItemIndex) {
                            if (intEndItemIndex > 0) {
                                intEndItemIndex--;
                                didChangeIndex = true;
                            }
                        }
                    }
                }
            }
            
            this.galleryObject.changeCurrentItemIndex(intEndItemIndex, true);
            
            if (!didChangeIndex) {
                // see if we can handle this as a tap
                if (this.dragStartPoint.x == dragEndPoint.x && this.dragStartPoint.y == dragEndPoint.y) {
                    var viewfinderBounds = this.viewfinderElement.getBoundingClientRect();
                    var prevButtonBounds = this.goToPrevButtonElement.getBoundingClientRect();
                    var nextButtonBounds = this.goToNextButtonElement.getBoundingClientRect();
                    var pointInViewfinder = { "x" : event.changedTouches[0].clientX - viewfinderBounds.left, "y" : event.changedTouches[0].clientY - viewfinderBounds.top };
                    prevButtonBounds.x -= viewfinderBounds.x;
                    prevButtonBounds.y -= viewfinderBounds.y;
                    nextButtonBounds.x -= viewfinderBounds.x;
                    nextButtonBounds.y -= viewfinderBounds.y;
                    
                    var x = pointInViewfinder.x;
                    var y = pointInViewfinder.y;
                    var gotoPrev = prevButtonBounds.x <= x && x <= prevButtonBounds.x + prevButtonBounds.width && prevButtonBounds.y <= y && y <= prevButtonBounds.y + prevButtonBounds.height;
                    var gotoNext = nextButtonBounds.x <= x && x <= nextButtonBounds.x + nextButtonBounds.width && nextButtonBounds.y <= y && y <= nextButtonBounds.y + nextButtonBounds.height;
                    
                    if (gotoPrev) {
                        if (this.galleryObject.currentItemIndex > 0)  {
                            this.galleryObject.goToPrevFrame();
                        }
                    }
                    else if (gotoNext) {
                        if (this.galleryObject.currentItemIndex < this.galleryObject.itemCount - 1) {
                            this.galleryObject.goToNextFrame();
                        }
                    }
                }
            }
            
            this.dragStartX = null;
            this.dragStartItemIndex = null;
            this.dragTouchID = null;
            this.lastTouchPosition = null;
        }
    }
    
    onTouchEnd(event) {
        try {
            this.onTouchEvent(event, true);
            this.onTouchEndOrCancel(event);
        }
        catch (error) {
        }
    }
    
    onTouchCancel(event) {
        try {
            this.onTouchEvent(event, true);
            this.onTouchEndOrCancel(event);
        }
        catch (error) {
        }
    }
}

class Gallery {
    createImageRollElement() {
        this.viewfinderElement = this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-image-viewfinder")[0];
        this.imageRollElement = this.viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-image-roll")[0];
        
        var imageFrameElementArray = Array.prototype.slice.call(this.viewfinderElement.getElementsByClassName("gallery-image-cropper"));
        this.itemCount = imageFrameElementArray.length;
    }
    
    completeItemCaptionElements() {
        //this.itemCaptionRolodexElement = this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-item-caption-rolodex")[0];
        //this.itemCaptionRolodexElement.onclick = stopEventPropagation;
    }
    
    addSelectionDots() {
        this.dotContainerElement = this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-dot-container")[0];
        this.innerDotContainerElement = this.dotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-inner-container")[0];
        if (this.innerDotContainerElement.getBoundingClientRect().width < this.dotContainerElement.getBoundingClientRect().width) {
            var dotExtenderElementArray = Array.prototype.slice.call(this.innerDotContainerElement.getElementsByClassName("gallery-dot-extender"));
            for (var itemIndex = 0; itemIndex < this.itemCount; itemIndex++) {
                var dotExtenderElement = dotExtenderElementArray[itemIndex];
                dotExtenderElement.onclick = this.selectFrame.bind(this, itemIndex);

                var captionIndex = this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-caption").length > 1 ? itemIndex : 0;
                var captionID = this.getCaptionElementIDForIndex(captionIndex);
                var dotElement = dotExtenderElement.getElementsByTagName("span")[0];
                dotElement.setAttribute("aria-describedby", captionID);
            }
        } else {
            this.innerDotContainerElement.style.display = 'none';
        }
    }
    
    completeTree() {
        this.createImageRollElement();
        this.completeItemCaptionElements();
        if (!this.isFullscreen()) {
            this.addSelectionDots();
        }
    }
    
    addWindowEventListeners() {
        window.addEventListener("pageshow", this.onPageShow.bind(this));
        window.addEventListener("pagehide", this.onPageHide.bind(this));
    }
    
    createObservers() {
        this.currentItemObserverArray = [];
        if (!this.isFullscreen()) {
            this.currentItemObserverArray.push(new GalleryDotManager(this));
            if (useMouselessButtons()) {
                this.currentItemObserverArray.push(new GalleryMouselessButtonsManager(this));
            }
        }
        this.currentItemObserverArray.push(new GalleryAccessibilityManager(this));
    }
    
    startUp() {
        this.currentItemIndex = -1;
        var newItemIndex = parseInt(this.galleryElement.getAttribute("data-current-item-index"));
        this.changeCurrentItemIndex(newItemIndex, false);
        
    }
    
    constructor (galleryElement) {
        this.galleryElement = galleryElement;
        
        this.completeTree();
        
        this.viewfinderManager = new GalleryViewfinderManager(this);
        
        this.addWindowEventListeners();
        
        this.createObservers();
        this.imageAndCaptionRollsManager = new GalleryImageAndCaptionRollsManager(this);
        
        if (!useMouselessButtons()) {
            this.touchManager = new TouchManager(this);
        }
        
        this.startUp();
    }
    
    isFullscreen() {
        return false;
    }
    
    changeCurrentItemIndex(newItemIndex, animate) {
        if (this.currentItemIndex != newItemIndex) {
            if (Math.abs(newItemIndex - this.currentItemIndex) > 1.0) {
                // Animation is supported only between neighbouring frames.
                animate = false;
            }
            this.imageAndCaptionRollsManager.onCurrentItemChange(this.currentItemIndex, newItemIndex, animate);
            var intCurrentItemIndex = Math.round(this.currentItemIndex);
            var intNewItemIndex = Math.round(newItemIndex);
            if (intNewItemIndex != intCurrentItemIndex) {
                this.onCurrentItemChange(intCurrentItemIndex, intNewItemIndex, animate);
                this.galleryElement.setAttribute("data-current-item-index", intNewItemIndex);
            }
            this.currentItemIndex = newItemIndex;
            this.updateImagesAXVisibility();
        }
    }
    
    updateImagesAXVisibility() {
        var currentIndex = this.currentItemIndex;
        var images = Array.prototype.slice.call(this.galleryElement.getElementsByClassName("gallery-full-image"));
        images.forEach(function(image, index) {
                       image.setAttribute("aria-hidden", index == currentIndex ? "false" : "true");
                       });
    }
    
    goToPrevFrame() {
        var currentItemIndex = this.currentItemIndex;
        this.changeCurrentItemIndex(currentItemIndex-1, true);
    }
    
    goToNextFrame() {
        var currentItemIndex = this.currentItemIndex;
        this.changeCurrentItemIndex(currentItemIndex+1, true);
    }
    
    selectFrame(newItemIndex) {
        this.changeCurrentItemIndex(newItemIndex, true);
    }
    
    maximizeFrame() {
    }
    
    onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate) {
        this.currentItemObserverArray.forEach(function(observer) {
                                              observer.onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex, animate);
                                              });
        
        this.viewfinderManager.onCurrentItemChange(oldItemIndex, newItemIndex);
    }
    
    onPageShow() {
        this.viewfinderManager.onPageShow();
    }
    
    onPageHide() {
        this.viewfinderManager.onPageHide();
    }
    
    getCaptionElementIDForIndex(index) {
        var captionIndex = index+1;
        return this.galleryElement.id + "-caption-" + captionIndex;
    }
    
    static setButtonVisibility(buttonElement, visible) {
        if (buttonElement) {
            buttonElement.style.opacity = visible ? 1.0 : 0.0;
        }
    }
}

class RegularGallery extends Gallery {
    static setDisplayToNoneForElementsOfClass(className) {
        var elementArray = Array.prototype.slice.call(document.getElementsByClassName(className));
        elementArray.forEach(
                             function(element) {
                             element.style.display = 'none';
                             });
    }
    
    static loadGalleries() {
        this.setDisplayToNoneForElementsOfClass("gallery-fallback");
        this.setDisplayToNoneForElementsOfClass("gallery-fallback-separator");
        
        var galleryElementArray = Array.prototype.slice.call(document.getElementsByClassName("gallery"));
        galleryElementArray.forEach(function(galleryElement) {
                                    galleryElement.style.display = '';
                                    new RegularGallery(galleryElement);
                                    });
    }
}


function Body_onLoad() {
    RegularGallery.loadGalleries();
}





OPS/images/border-image-2.png





OPS/images/border-image-29.png





OPS/images/fill-image-14.png





OPS/images/image-34.png





OPS/images/image-23.png





OPS/images/image-51.png





OPS/images/image-18.png





OPS/images/fill-image-21.png





OPS/images/image-28.png





OPS/images/image-30.png





OPS/images/image-21.png





OPS/images/image-45.png





OPS/images/image-8.png





OPS/images/fill-image-4.png





OPS/images/image-3.png





OPS/images/fill-image-17.png





OPS/images/image-29.png





OPS/images/image-4.png





OPS/images/fill-image-24.png





OPS/images/image-35.png





OPS/images/border-image-28.png





OPS/images/fill-image-18.png





OPS/images/fill-image-15.png





OPS/images/border-image-5.png





OPS/images/image-12.png





OPS/images/image-1.png





OPS/images/border-image-15.png





OPS/images/image-15.png





OPS/images/border-image-19.png





OPS/images/image-7.png





OPS/images/border-image-4.png





OPS/images/image-13.png





OPS/images/image-14.png





OPS/images/fill-image-9.png





OPS/images/image-26.png





OPS/images/image.png





OPS/images/fill-image-12.png





OPS/images/fill-image-2.png





OPS/images/fill-image-22.png





OPS/images/image-32.png





OPS/images/border-image-14.png





OPS/images/border-image-21.png





OPS/images/border-image-6.png





OPS/images/logo_eciw_2.png





OPS/images/border-image-8.png





OPS/images/border-image-25.png





OPS/images/image-20.png





OPS/images/border-image-12.png





OPS/images/fill-image-8.png





OPS/images/fill-image-7.png





OPS/images/border-image-23.png





OPS/images/border-image-24.png





OPS/images/fill-image-30.png





OPS/images/fill-image-16.png





OPS/images/image-25.png





OPS/images/image-40.png





OPS/images/fill-image-29.png





OPS/images/image-10.png





OPS/images/image-17.png





OPS/images/fill-image-23.png





OPS/images/border-image-10.png





OPS/images/fill-image-11.png





OPS/images/fill-image-6.png





OPS/images/image-56.png





OPS/images/image-33.png





OPS/images/border-image-22.png





OPS/images/image-39.png





OPS/images/image-57.png





OPS/images/fill-image-1.png





OPS/images/border-image-27.png





OPS/images/image-9.png





OPS/images/fill-image-13.png





OPS/images/border-image-1.png





OPS/images/image-31.png





OPS/images/fill-image-5.png





OPS/images/image-49.png





OPS/images/fill-image.png





OPS/images/image-36.png





OPS/images/image-37.png





OPS/images/image-46.png





OPS/images/border-image-11.png





OPS/images/fill-image-3.png





OPS/images/border-image-7.png





OPS/images/image-43.png





OPS/images/image-16.png





OPS/images/image-19.png





OPS/images/image-24.png





OPS/images/cover-image.png
Werkboek

EEN CURSUS IN WONDEREN

Vroege lessen: Lessen 1 - 60
Het Doorbreken van Conditionering

NOEL CLEVE





OPS/images/image-55.png





OPS/images/fill-image-28.png





OPS/images/image-47.png





OPS/images/image-54.png





OPS/images/image-52.png





OPS/images/image-53.png





OPS/images/fill-image-10.png





OPS/images/image-2.png





OPS/images/image-22.png





OPS/images/border-image.png





OPS/images/border-image-26.png





OPS/images/border-image-18.png





OPS/images/image-11.png





OPS/images/border-image-30.png





OPS/images/image-44.png





OPS/images/eciwboek-2.jpeg





OPS/images/image-5.png





OPS/images/image-50.png





OPS/images/image-6.png





OPS/images/image-48.png





OPS/images/fill-image-19.png





OPS/images/image-27.png





OPS/images/fill-image-25.png





OPS/images/border-image-3.png





OPS/images/border-image-13.png





OPS/images/fill-image-27.png





